
opusdei.org

TEMA 37. O oitavo
mandamento do
Decálogo

Com a graça de Cristo, o cristão
pode fazer que a sua vida seja
dirigida pela verdade.

10/04/2011

«O oitavo mandamento proíbe
falsificar a verdade nas relações com
outrem. Esta prescrição moral
decorre da vocação do povo santo
para ser testemunha do seu Deus,
que é e que quer a verdade. As
ofensas à verdade exprimem, por



palavras ou por actos, a recusa em
empenhar-se na rectidão moral» ( 
Catecismo , 2464).

1. Viver a verdade

«Em virtude da sua dignidade, todos
os homens, porque pessoas, [...] são
impelidos pela sua própria natureza
e obrigados por exigência moral a
procurar a verdade, em primeiro
lugar aquela que diz respeito à
religião. São obrigados também a
aderir à verdade desde que a
conheçam e a regular toda a sua vida
segundo as exigências da
verdade» [1].

A inclinação do homem por conhecer
a verdade e manifestá-la por
palavras e obras tem-se retorcido por
causa do pecado, que feriu a
natureza com a ignorância do
intelecto e a malícia da vontade.
Como consequência do pecado,
diminuiu o amor à verdade e os
homens enganam-se uns aos outros,



muitas vezes por egoísmo e pelo
próprio interesse. Com a graça de
Cristo, o cristão pode fazer que a sua
vida seja orientada pela verdade.

A virtude que inclina a dizer sempre
a verdade chama-se veracidade ,
sinceridade ou franqueza (cf. 
Catecismo , 2468). Três aspectos
fundamentais desta virtude:

- sinceridade consigo mesmo : é
reconhecer a verdade sobre a sua
conduta externa e interna: intenções,
pensamentos, afectos, etc.; sem medo
de esgotar a verdade , sem fechar os
olhos à realidade [2];

- sinceridade com os outros: a
convivência humana seria
impossível se os homens não
tivessem reciprocamente confiança,
quer dizer, se não dissessem a
verdade uns aos outros ou não se
comportassem adequadamente, por
exemplo, respeitando os contratos



ou, em geral, os acordos, a palavra
dada (cf. Catecismo , 2469);

- sinceridade com Deus: Deus vê tudo,
mas como somos seus filhos quer que
Lho manifestemos. «Um filho de
Deus trata o Senhor como Pai. Não
servilmente, nem com uma
reverência formal, de mera cortesia,
mas cheio de sinceridade e de
confiança. Deus não se escandaliza
com os homens. Deus não Se cansa
das nossas infidelidades. O nosso Pai
do Céu perdoa qualquer ofensa
quando o filho volta de novo até Ele,
quando se arrepende e pede perdão.
Nosso Senhor é tão verdadeiramente
pai, que prevê os nossos desejos de
sermos perdoados e se adianta com a
sua graça, abrindo-nos
amorosamente os braços» [3].

A sinceridade no sacramento da
Confissão e na direcção espiritual são
meios de extraordinária eficácia para
crescer na vida interior: na



simplicidade, na humildade e nas
outras virtudes [4]. A sinceridade é
essencial para perseverar na união
com Cristo, porque Ele é a verdade
(cf. Jo 14,6) [5].

2. Verdade e caridade

A Sagrada Escritura ensina que é
preciso dizer a verdade com caridade
( Ef 4, 15). A sinceridade, tal como as
outras virtudes, deve-se viver por
amor e com amor (a Deus e aos
homens): com delicadeza e
compreensão.

A correcção fraterna: é a prática
evangélica (cf. Mt 18,15) que consiste
em fazer notar a outro uma falta
cometida ou um defeito para que se
corrija. É uma grande manifestação
de amor à verdade e de caridade. Em
certas ocasiões pode ser um dever
grave.

A simplicidade na relação com os
outros. Há simplicidade quando a



intenção se manifesta com
naturalidade na conduta. A
simplicidade surge do amor à
verdade e do desejo de que esta se
reflicta fielmente nos próprios actos
com naturalidade, sem afectação: isto
é o que também se conhece por 
sinceridade de vida. Como as outras
virtudes morais, a simplicidade e a
sinceridade hão-de ser dirigidas pela
prudência para que sejam
verdadeiras virtudes.

Sinceridade e humildade. A
sinceridade é caminho para crescer
em humildade («caminhar na
verdade» dizia Santa Teresa de
Jesus). A soberba, que tão facilmente
vê as faltas alheias – exagerando-as
ou mesmo inventando-as –, não se dá
conta das próprias faltas. O amor
desordenado da excelência pessoal
procura sempre impedir que nos
vejamos tal como somos, com todas
as nossas misérias.



3. Dar testemunho da verdade

«O testemunho é um acto de justiça
que estabelece ou que dá a conhecer
a verdade» ( Catecismo , 2472). Os
cristãos têm o dever de dar
testemunho da Verdade que é Cristo.
Portanto, devem ser testemunhas do
Evangelho, com claridade e
coerência, sem esconder a fé. O
contrário – a simulação – seria
envergonhar-se de Cristo, que disse:
«aquele que me negar diante dos
homens, também o hei-de negar
diante do meu Pai que está no Céu» ( 
Mt 10,33).

«O martírio é o supremo testemunho
dado em favor da verdade da fé;
designa um testemunho que vai até à
morte. O mártir dá testemunho de
Cristo, morto e ressuscitado, ao qual
está unido pela caridade» ( 
Catecismo , 2473). Perante a
alternativa entre negar a fé (com
palavras ou obras) ou perder a vida



terrena, o cristão deve estar disposto
a dar a vida: «Que aproveita ao
homem ganhar o mundo inteiro, se
perder a sua vida?» ( Mc 8,36). Cristo
foi condenado à morte por dar
testemunho da verdade (cf. Mt
26,63-66). Multidões de cristãos têm
sido mártires por se manterem fiéis a
Cristo, e o «sangue [desses] mártires
transformou-se em semente de novos
cristãos» [6].

«Se o martírio representa o ápice do
testemunho a favor da verdade
moral, ao qual relativamente poucos
podem ser chamados, há, contudo,
um testemunho coerente que todos
os cristãos devem estar prontos a dar
cada dia, mesmo à custa de
sofrimentos e de graves sacrifícios.
De facto, diante das múltiplas
dificuldades que, mesmo nas
circunstâncias mais comuns, pode
exigir a fidelidade à ordem moral, o
cristão é chamado, com a graça de
Deus implorada na oração, a um



compromisso por vezes heróico,
amparado pela virtude da fortaleza,
mediante a qual — como ensina S.
Gregório Magno — ele até consegue
“amar as dificuldades deste mundo,
em vista do prémio eterno” ( Moralia
in Job , 7,21,24)»[7].

4. As ofensas à verdade «”A mentira
consiste em dizer o que é falso com a
intenção de enganar” (Santo
Agostinho, De Mendacio , 4, 5).O
Senhor denuncia na mentira uma
obra diabólica: “Vós tendes por pai o
diabo, [... ] nele não há verdade;
quando fala mentira, fala do que lhe
é próprio, porque é mentiroso e pai
da mentira” (Jo 8, 44)» ( Catecismo ,
2482).

«A gravidade da mentira mede-se
pela natureza da verdade que ela
deforma, atendendo às
circunstâncias, às intenções de quem
a comete e aos danos causados
àqueles que são suas vítimas» ( 



Catecismo , 2484). Pode ser matéria
de pecado mortal: «torna-se mortal
quando lesa gravemente as virtudes
da justiça e da caridade» ( Ibidem ).
Falar com ligeireza ou loquacidade
(cf. Mt 12,36), pode conduzir
facilmente à mentira (apreciações
inexactas ou injustas, exageros, às
vezes calúnias).

«Falso testemunho e perjúrio. Uma
afirmação contrária à verdade feita
publicamente reveste-se de
gravidade particular: perante um
tribunal, é um falso testemunho;
quando mantida sob juramento, é
um perjúrio» ( Catecismo , 2476). Há
obrigação de reparar o dano.

«O respeito pela reputação das
pessoas proíbe toda e qualquer
atitude ou palavra susceptíveis de
lhes causar um dano injusto» ( 
Catecismo , 2477). O direito à honra e
à boa fama – tanto próprio como
alheio – é um bem mais precioso do



que as riquezas e de grande
importância para a vida pessoal,
familiar e social.

Pecados contra a boa fama do
próximo são os seguintes:

- O juízo temerário: acontece quando
se admite como verdadeiro, sem
prova suficiente, um defeito moral
do próximo (por exemplo, julgar que
alguém tenha actuado com má
intenção, sem que assim tenha sido).
«Não julgueis e não sereis julgados,
não condeneis e não sereis
condenados» ( Lc 6,37) (cf. 
Catecismo , 2477).

- A difamação: é qualquer atentado
injusto contra a fama do próximo.
Pode ser de dois tipos: a detracção ou
maledicência (“dizer mal”), que
consiste em revelar pecados ou
defeitos realmente existentes do
próximo, sem uma razão
proporcionalmente grave (chama-se 
murmuração quando se realiza nas



costas do acusado); e a calúnia, que
consiste em atribuir ao próximo
pecados ou defeitos falsos. A calúnia
encerra uma dupla malícia: contra a
veracidade e contra a justiça (tanto
mais grave, quanto maior seja a
calúnia e quanto mais se difunda).

Actualmente, estas ofensas à verdade
ou à boa fama são muito frequentes
nos meios de comunicação social.
Por este motivo, é necessário
exercitar um são espírito crítico ao
receber as notícias e comentários dos
jornais, revistas, televisão, etc. Uma
atitude ingénua ou crédula leva à
formação de juízos falsos [8].

Sempre que se difame alguém (quer
seja com a detracção ou com a
calunia), existe a obrigação de
utilizar todos os meios possíveis para
devolver ao próximo a boa fama que
injustamente o lesou.

É preciso evitar a cooperação nestes
pecados. Coopera na difamação,



embora em grau diferente, aquele
que ouve com gosto o difamador e se
delicia com o que ele diz; o superior
que não impede a murmuração
sobre o súbdito; e qualquer um que –
embora desagradando-lhe o pecado
de detracção –, por temor,
negligência ou vergonha, não corrige
ou rejeita o difamador ou caluniador,
e o que propaga com ligeireza
insinuações de outras pessoas contra
a fama de um terceiro [9].

Atenta também contra a verdade
«toda a palavra ou atitude que, por 
lisonja, adulação ou complacência,
estimula e confirma outrem na
malícia dos seus actos e na
perversidade da sua conduta. A
adulação é uma falta grave, se se
tornar cúmplice de vícios ou de
pecados graves. Nem o desejo de
prestar um serviço nem a amizade
justificam a duplicidade de
linguagem. A adulação é um pecado
venial quando apenas se deseja ser



agradável, evitar um mal, valer a
uma necessidade ou obter vantagens
legítimas» ( Catecismo , 2480).

5. O respeito da intimidade

«O bem e a segurança de outrem, o
respeito pela vida privada e pelo
bem comum, são razões suficientes
para calar o que não deve ser
conhecido ou para usar uma
linguagem discreta. Muitas vezes, o
dever de evitar o escândalo impõe
uma estrita discrição. Ninguém é
obrigado a revelar a verdade a quem
não tem o direito de a conhecer» ( 
Catecismo , 2489). O direito à
comunicação da verdade não é
absoluto» ( Catecismo , 2488).

«O sigilo do sacramento da
Reconciliação é sagrado e não pode
ser revelado sob pretexto algum. «O
sigilo sacramental é inviolável; pelo
que o confessor não pode denunciar
o penitente, nem por palavras nem
porqualquer outro modo, nem por



causa alguma» ( CDC , 983, §1)» ( 
Catecismo , 2490).

Devem-se guardar os segredos
profissionais e, geralmente, qualquer
segredo natural. Revelar esses
segredos representa uma falta de
respeito pela intimidade das pessoas
e pode constituir um pecado contra a
justiça.

Deve-se guardar a justa reserva a
respeito da vida privada das pessoas.
A ingerência na vida privada das
pessoas comprometidas em alguma
actividade política ou pública para a
divulgar nos meios de comunicação
social é condenável na medida em
que vai contra a sua intimidade e
liberdade (cf. Catecismo , 2492).

Os meios de comunicação social
influenciam decisivamente a opinião
pública. São um importantíssimo
campo de apostolado para a defesa
da verdade e a cristianização da
sociedade.



Juan Ramón Areitio

Bibliografia básica :

Catecismo da Igreja Católica ,
2464-2499.

Leituras recomendadas:

S. Josemaria, Homilia «O Respeito
Cristão pela pessoa e pela sua
liberdade», em Cristo que Passa ,
67-72.

T. Trigo, «El bien de la verdad», em A.
Sarmiento, T. Trigo, E. Molina, Moral
de la persona, Eunsa, Pamplona 2006,
Quinta Parte, pp. 302-391.

Notas

[1] Concílio Vaticano II, Decl. 
Dignitatis Humanae, 2. Cf. Catecismo ,
2467.

[2] Cf. S. Josemaria, Caminho , 33 e
34; Sulco , 148: «sinceridade
selvagem» no exame de consciência.



[3] S. Josemaria, Cristo que Passa, 64.

[4] Cf. S. Josemaria, Forja, 126-128.

[5] «Sinceridade com Deus, com o
director, com os teus irmãos, os
homens. Assim, estou certo da tua
perseverança» (S. Josemaria, Sulco,
325)

[6] «Martyrum sanguis est semen
christianorum» (Tertulianao, 
Apologeticus , 50. Cf. S. Justino, 
Dialogus cum Tryphone , 110: PG
6,729).

[7] João Paulo II, Enc. Veritatis
Splendor , 6-VIII-93, 93. Cf, S.
Josemaria, Caminho , 204.

[8] «Os meios de comunicação social
(em particular os mass-media) podem
gerar uma certa passividade nos
utentes, fazendo deles consumidores
pouco cautelosos de mensagens e
espectáculos. Os utentes devem
impor a si próprios moderação e



disciplina em relação aos mass-
media. Hão-de formar-se uma
consciência esclarecida e recta, para
resistir mais facilmente às
influências menos honestas» ( 
Catecismo , 2496).

[9] Cf. S. Josemaria, Caminho , 49. A
murmuração é particularmente um
inimigo nefasto da unidade no
apostolado: «é crosta que suja e
entorpece o apostolado. - Vai contra a
caridade, tira forças, rouba a paz, e
faz perder a união com Deus» 
Ibidem , 445. Cf. ibidem , 453).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-37-o-
oitavo-mandamento-do-decalogo/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-37-o-oitavo-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-37-o-oitavo-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-37-o-oitavo-mandamento-do-decalogo/

	TEMA 37. O oitavo mandamento do Decálogo

