
opusdei.org

TEMA 36. O sétimo
mandamento do
Decálogo

O sétimo mandamento proíbe
apropriar-se ou reter
injustamente o que é do
próximo e prejudicá-lo nos seus
bens.

23/03/2011

«O sétimo mandamento proíbe
tomar ou reter injustamente o bem
do próximo e prejudicá-lo nos seus
bens. Prescreve a justiça e a caridade
na gestão dos bens terrenos e no



usufruto do trabalho dos homens.
Exige, em vista do bem comum, o
respeito pelo destino universal dos
bens e pelo direito à propriedade
privada. A vida cristã esforça-se por
ordenar para Deus e para a caridade
fraterna os bens deste mundo» ( 
Catecismo , 2401).

1. O destino universal e
propriedade privada dos bens

«No princípio, Deus confiou a terra e
os seus recursos à gestão comum da
humanidade, para que dela cuidasse,
a dominasse pelo seu trabalho e
gozasse dos seus frutos (cf. Gn 1,
26-29). Os bens da criação são
destinados a todo o género
humano» ( Catecismo, 2402).

«No entanto, a terra foi repartida
entre os homens para garantir a
segurança da sua vida, exposta à
penúria e ameaçada pela violência. A
apropriação dos bens é legítima, para
garantir a liberdade e a dignidade



das pessoas, e para ajudar cada qual
a acorrer às suas necessidades
fundamentais e às necessidades
daqueles que tem a seu cargo ( 
Ibidem ).

«O direito à propriedade privada,
adquirida ou recebida de maneira
justa, não anula a doação original da
terra à humanidade no seu conjunto.
O destino universal dos bens continua
a ser primordial [1], embora a
promoção do bem comum exija o
respeito pela propriedade privada,
do direito a ela e do respectivo
exercício» ( Catecismo , 2403). O
respeito pelo direito à propriedade
privada é importante para o
desenvolvimento ordenado da vida
social.

O socialismo marxista e, em
particular, o comunismo ao
pretenderem, entre outras coisas, a
subordinação absoluta do indivíduo
à sociedade, nega o direito da pessoa



à propriedade privada dos bens de
produção (os que servem para
produzir outros bens, como a terra,
certas indústrias, etc.), afirmando
que só o Estado pode possuir esses
bens, como condição para instaurar
uma sociedade sem classes [2].

«A Igreja rejeitou as ideologias
totalitárias e ateias associadas, nos
tempos modernos, ao “comunismo”
ou ao “socialismo”. Por outro lado,
recusou, na prática do “capitalismo”,
o individualismo e o primado
absoluto da lei do mercado sobre o
trabalho humano» ( Catecismo , 2425)
[3].

2. O uso dos bens: temperança,
justiça e solidariedade

«Em matéria económica, o respeito
pela dignidade humana exige a
prática da virtude da temperança,
para moderar o apego aos bens deste
mundo; da virtude da justiça, para
acautelar os direitos do próximo e



dar-lhe o que lhe é devido; e da 
solidariedade» ( Catecismo , 2407).

Parte da temperança é a virtude da
pobreza, que não consiste em não
ter, mas em estar desprendido dos
bens materiais, em contentar-se com
o que basta para viver sóbria e
temperadamente [4], e em
administrar os bens para servir os
outros. Nosso Senhor deu-nos
exemplo de pobreza e
desprendimento desde o seu
nascimento até à sua morte (cf. 2 Cor
8, 9). Alertou mesmo para o mal que
pode causar o apego às riquezas:
«Em verdade vos digo que
dificilmente um rico entrará no
Reino do Céu» ( Mt 19, 23).

A justiça, como virtude moral,
consiste no hábito de dar com
vontade constante e firme a cada um
o que lhe é devido. A justiça entre
pessoas singulares chama-se 
comutativa (por exemplo, o acto de



pagar uma dívida); a justiça 
distributiva « regula o que a
comunidade deve aos cidadãos,
proporcionalmente às suas
contribuições e às suas
necessidades» ( Catecismo , 2411) [5];
e a justiça legal é a do cidadão para
com a comunidade (por exemplo,
pagar os impostos justos).

A virtude da solidariedade é «a 
determinação firme e perseverante de
se empenhar pelo bem comum ; ou
seja, pelo bem de todos e de cada um,
porque todos nós somos
verdadeiramente responsáveis por
todos» [6]. «A solidariedade é uma
virtude eminentemente cristã.
Pratica a partilha dos bens
espirituais, ainda mais que a dos
materiais» ( Catecismo , 1948).

3. O respeito dos bens alheios

O sétimo mandamento proíbe
apropriar-se ou reter injustamente
bens alheios ou causar algum dano



injusto ao próximo nos seus bens
materiais. Comete-se furto ou roubo,
quando se apropria ocultamente dos
bens do próximo. A rapina é
apoderar-se violentamente das coisas
alheias. A fraude é o furto que se
realiza enganando o próximo com
mentiras, documentos falsos, etc., ou
retendo o justo salário. A usura
consiste em reclamar rendimentos
acima do que é lícito, atendendo ao
valor emprestado (geralmente,
aproveitando-se de uma situação de
penúria económica do próximo).

«São também processos moralmente
ilícitos: a especulação pela qual se
manobra no sentido de fazer variar
artificialmente a avaliação dos bens,
com vista a daí tirar vantagem em
detrimento de outrem; a corrupção,
pela qual se desvia o juízo daqueles
que devem tomar decisões segundo o
direito; a apropriação e o uso privado
de bens sociais duma empresa; os 
trabalhos mal executados, a fraude



fiscal , a falsificação de cheques e
facturas , as despesas excessivas , o 
desperdício. Causar voluntariamente
um prejuízo em propriedades
privadas ou públicas é contra a lei
moral e exige reparação» ( 
Catecismo , 2409).

«Os contratos estão sujeitos à justiça
comutativa, que regula as permutas
entre as pessoas e entre as
instituições no exacto respeito pelos
seus direitos. A justiça comutativa
obriga estritamente; exige a
salvaguarda dos direitos de
propriedade, o pagamento das
dívidas e a prestação das obrigações
livremente contraídas» ( Catecismo ,
2411). «Os contratos [devem
ser]rigorosamente observados, desde
que o compromisso assumido seja
moralmente justo» ( Catecismo ,
2410).

Quem cometeu uma injustiça tem a 
obrigação de reparar o dano causado



na medida em que seja possível. A 
restituição do roubado – ou pelo
menos o desejo e propósito de o
restituir – é necessário para a
absolvição sacramental. O dever de
restituir obriga com urgência, a
demora culpável agrava o dano ao
credor e a culpa ao devedor.
Desculpa do dever de restituição a
impossibilidade física ou moral,
enquanto dure. A obrigação pode
extinguir-se, por exemplo, se a dívida
for perdoada pelo credor [7].

4. A doutrina social da Igreja

A Igreja ao cumprir «a sua missão de
anunciar o Evangelho, atesta ao
homem, em nome de Cristo, a sua
dignidade própria e a sua vocação
para a comunhão das pessoas, e
ensina-lhe as exigências da justiça e
da paz, conformes à sabedoria
divina» ( Catecismo , 2419). O
conjunto destes ensinamentos são
princípios que devem regular a vida



social e chama-se Doutrina Social e
forma parte da doutrina moral
católica [8].

Alguns ensinamentos fundamentais
da Doutrina Social da Igreja são os
seguintes:

1) a dignidade transcendente da
pessoa humana e a inviolabilidade
dos seus direitos;

2) o reconhecimento da família como
célula básica da sociedade fundada
no matrimónio verdadeiro e
indissolúvel, bem como a
necessidade de a proteger e
fomentar, por meio de leis sobre a
família, a educação e a moral
pública;

3) os ensinamentos acerca do bem
comum e da função do Estado.

A missão da hierarquia da Igreja é de
ordem diferente da missão da
autoridade política. O fim da Igreja é



sobrenatural e a sua missão é
conduzir os homens à salvação. Por
isso, quando o Magistério se refere a
aspectos temporais do bem comum,
fá-lo enquanto se devem ordenar ao
Bem supremo, nosso fim último. A
Igreja expressa um juízo moral, em
matéria económica e social, quando
o exigirem «os direitos fundamentais
da pessoa ou a salvação das
almas» [9].

É importante sublinhar que «não
compete aos pastores da Igreja
intervir directamente na construção
política e na organização da vida
social. Este papel faz parte da
vocação dos fiéis leigos, agindo por
sua própria iniciativa juntamente
com os seus concidadãos» ( 
Catecismo , 2442) [10].

5. Actividade económica e justiça
social

«O trabalho humano procede
imediatamente das pessoas criadas à



imagem de Deus e chamadas a
prolongar, umas com as outras, a
obra da criação, dominando a terra
(cf. Gn 1, 28; Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes , 34; João
Paulo II, Enc. Centesimus Annus , 31).
Portanto, o trabalho é um dever: «Se
algum de vós não quer trabalhar,
também não coma» ( 2 Ts 3, 10). O
trabalho honra os dons do Criador e
os talentos recebidos. Também pode
ser redentor» ( Catecismo , 2427).
Realizado o trabalho em união com
Cristo, o homem torna-se
colaborador do Filho de Deus na sua
obra redentora. O trabalho é meio de
santificação das pessoas e das
realidades terrenas, informando-as
com o Espírito de Cristo (cfr. Ibidem )
[11].

No exercício do seu trabalho «cada
um tem o direito de iniciativa
económica e usará legitimamente os
seus talentos, a fim de contribuir
para uma abundância proveitosa a



todos e recolher os justos frutos dos
seus esforços. Mas terá o cuidado de
se conformar com as
regulamentações impostas pelas
legítimas autoridades em vista do
bem comum (Cf. João Paulo II, Enc. 
Centessimus Annus ,1-V-1991, 32;
34)» ( Catecismo , 2429)[12].

A responsabilidade de Estado :
«Aactividade económica,
particularmente a da economia de
mercado, não pode desenrolar-se
num vazio institucional, jurídico e
político. Pressupõe asseguradas as
garantias das liberdades individuais
e da propriedade, sem falar duma
moeda estável e de serviços públicos
eficientes. Mas o dever essencial do
Estado é assegurar estas garantias, de
modo que, quem trabalha, possa
usufruir do fruto do seu trabalho e,
portanto, se sinta estimulado a
realizá-lo com eficiência e
honestidade» [13].



Os empresários «estão obrigados a
ter em consideração o bem das
pessoas, e não somente o aumento
dos lucros. Estes são necessários, pois
permitem realizar investimentos que
assegurem o futuro das empresas e
garantam o emprego» ( Catecismo ,
2432). «Os responsáveis de empresas
têm, perante a sociedade, a
responsabilidade económica e
ecológica das suas operações» [14].

«O acesso ao trabalho e ao exercício
da profissão deve ser aberto a todos
sem descriminação injusta: homens e
mulheres, sãos e deficientes, naturais
e imigrados (cf. João Paulo II, Enc. 
Laborem Exercens , 14-IX-1981, 19;
22-23). Por sua vez, a sociedade deve,
nas diversas circunstâncias, ajudar
os cidadãos a conseguir um trabalho
e um emprego (cf. João Paulo II, Enc. 
Centessimus Annus , 48)» ( 
Catecismo , 2433). «O salário justo é o
fruto legítimo do trabalho. Recusá-lo



ou retê-lo, pode constituir grave
injustiça» ( Catecismo , 2434)[15].

A justiça social. Esta expressão
começou-se a utilizar no século XX,
para referir a dimensão universal
que os problemas da justiça
adquiriram. «A sociedade garante a
justiça social, quando realiza as
condições que permitem às
associações e aos indivíduos obterem
o que lhes é devido, segundo a sua
natureza e vocação. A justiça social
está ligada ao bem comum e ao
exercício da autoridade» ( 
Catecismo , 1928).

Justiça e solidariedade entre as
nações. «As nações ricas têm uma
grave responsabilidade moral em
relação àquelasque não podem, por
si mesmas, assegurar os meios do seu
desenvolvimento ou disso foram
impedidas por trágicos
acontecimentos históricos. É um
dever de solidariedade e caridade; é



também uma obrigaçãode justiça, se
o bem-estar das nações ricas provier
de recursos que nãoforam
equitativamente pagos» ( Catecismo ,
2439).

«A ajuda directa constitui uma
resposta apropriada a necessidades
imediatas, extraordinárias, causadas,
por exemplo, por catástrofes
naturais, epidemias, etc. Mas não
basta para reparar os graves
prejuízos resultantes desituações de
indigência nem para prover, de
modo durável, às necessidades» ( 
Catecismo , 2440).

É também necessário reformular as
instituições económicas e financeiras
internacionais para que promovam e
potenciem relações equitativas com
os países menos desenvolvidos (cf. i 
bidem ; João Paulo II, Enc. Sollicitudo
Rei Socialis , 16).

6. Justiça e caridade



A caridade – “forma virtutum”, forma
de todas as virtudes –, que está num
nível superior à justiça, não se
manifesta só ou principalmente em 
dar mais do que se deve em estrito
direito. Consiste sobretudo em dar-se
a si mesmo – pois isto é amor –, deve
acompanhar sempre a justiça,
vivificando-a por dentro. Esta união
entre justiça e caridade manifesta-se,
por exemplo, em dar o que se deve
com alegria, em preocupar-se não só
com os direitos da outra pessoa, mas
também com as suas necessidades e,
em geral, praticar a justiça com
suavidade e compreensão [16].

A justiça deve ser envolvida pela
caridade. Não se podem resolver os
problemas da convivência humana
apenas com um sistema de justiça
anónimo a gerir adequadamente as
estruturas sociais. «Ao resolver os
assuntos, procura nunca exagerar a
justiça até ao ponto de te esqueceres



da caridade» (S. Josemaria, Sulco,
973).

A justiça e a caridade deverão estar
sempre presentes na atenção às
pessoas necessitadas (pobres,
doentes, etc.). Nunca será possível
alcançar uma situação social em que
seja supérflua a atenção pessoal ante
as necessidades materiais e
espirituais do próximo. Sempre será
necessário o exercício das obras de
misericórdia corporais e espirituais
(cf. Catecismo , 2447).

«O amor – caritas – será sempre
necessário, mesmo na sociedade
mais justa. Não há qualquer
ordenamento estatal justo que possa
tornar supérfluo o serviço do amor.
Quem quer desfazer-se do amor,
prepara-se para se desfazer do
homem enquanto homem. Sempre
haverá sofrimento que necessita de
consolação e ajuda. Haverá sempre
solidão. Existirão sempre também



situações de necessidade material,
para as quais é indispensável uma
ajuda na linha de um amor concreto
ao próximo. Um Estado, que queira
prover a tudo e tudo açambarque,
torna-se no fim de contas uma
instância burocrática, que não pode
assegurar o essencial de que o
homem sofredor – todo o homem –
tem necessidade: a amorosa
dedicação pessoal» [17].

A miséria humana atrai a compaixão
de Cristo salvador, que a quis
carregar sobre Si e identificar-se com
os «meus irmãos mais pequeninos» ( 
Mt 25, 40). Por isso mesmo, os que
sofrem a miséria são objecto de amor
de preferência por parte da Igreja.
Que, desde sempre nunca cessou de
trabalhar para os aliviar e defender
(cf. Catecismo , 2448).

Pau Agulles

Bibliografia básica Catecismo da
Igreja Católica , 2401-2463.



Leituras recomendadas

S. Josemaria, homilia «Viver face a
Deus e face aos homens», em Amigos
de Deus , 154-174.

Notas

[1] Este facto adquire especial
relevância moral nos casos em que,
face a grave perigo, se deve recorrer
aos bens alheios de primeira
necessidade.

[2] No século XX, viram-se as
consequências nefastas de tal
concepção, inclusive no campo
económico e social.

[3] João Paulo II, Enc. Centesimus
Annus , 1-V-1991, 10; 13; 44.

[4] Cf. S. Josemaria, Caminho , 631.

[5] A justiça distributiva impulsiona
os que governam a sociedade a
distribuir o bem comum, a atribuir



uma honra ou tarefa a quem o
merece, sem ceder a favoritismos.

[6] João Paulo II, Enc. Sollicitudo Rei
Socialis , 30-XII-1987, 38

[7] «Aqueles que, de maneira directa
ou indirecta, se apoderaram de um
bem alheio, estão obrigados a
restituí-lo, ou a dar o equivalente em
natureza ou espécie, se a coisa
desapareceu, assim como os frutos e
vantagens que o seu dono teria
legitimamente auferido. Estão
igualmente obrigados a restituir, na
proporção da sua responsabilidade e
do seu proveito, todos aqueles que de
qualquer modo participaram no
roubo ou dele se aproveitaram com
conhecimento de causa; por
exemplo, aqueles que o ordenaram, o
ajudaram ou o ocultaram» ( 
Catecismo , 2412).

No caso de não se conseguir
encontrar o proprietário de um bem,
o possuidor de boa fé pode mantê-lo



em seu poder; possuidor de má fé –
por exemplo, porque roubou – deve-
o destinar aos pobres ou obras de
beneficência.

[8] Cf. João Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei Socialis , 41.

[9] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 76; cf. Catecismo ,
2420.

[10] A acção social pode implicar
uma pluralidade de caminhos
concretos; mas deverá ter sempre em
vista o bem comum e conformar-se a
mensagem evangélica e o
ensinamento da Igreja. Compete aos
fiéis leigos “animar as realidades
temporais com o seu compromisso
cristão, comportando-se nelas como
artífices da paz e da justiça (João
Paulo II, Enc. Sollicitudo rei socialis ,
47)» ( Catecismo , 2442). Cf. também
João Paulo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis , 42.



[11] «As tarefas profissionais -
também o trabalho do lar é uma
profissão de primeira ordem - são
testemunho da dignidade da criatura
humana; ocasião de
desenvolvimento da própria
personalidade; vínculo de união com
os outros; fonte de recursos; meio de
contribuir para a melhoria da
sociedade em que vivemos, e de
fomentar o progresso da
humanidade inteira...

Para um cristão estas perspectivas
alongam-se e ampliam-se ainda mais,
porque o trabalho - assumido por
Cristo como realidade redimida e
redentora - se converte em meio e
em caminho de santidade, em tarefa
concreta santificável e
santificadora» (S. Josemaria, Forja,
702. Cf. S. Josemaria, Cristo que
Passa, 53).

[12] «Observa todos os teus deveres
cívicos, sem te quereres subtrair ao



cumprimento de nenhuma
obrigação; e exerce todos os teus
direitos, em bem da colectividade,
sem exceptuares imprudentemente
nenhum.Também aí deves dar
testemunho cristão» (S. Josemaria, 
Forja, 697).

[13] João Paulo II, Enc. Centessimus
Annus , 48. Cf. Catecismo , 2431.

«O Estado tem o dever de zelar e
orientar a aplicação dos direitos
humanos no sector económico.
Todavia, neste domínio, a primeira
responsabilidade não cabe ao Estado,
mas sim às instituições e diferentes
grupos e associações que compõem a
sociedade» ( Ibidem ).

[14] Ibidem, 37

[15] «Tendo em conta as funções e a
produtividade de cada um, bem
como a situação da empresa e o bem
comum, o trabalho deve ser
remunerado de maneira a assegurar



ao homem e aos seus os recursos
necessários para uma vida digna no
plano material, social, cultural e
espiritual» Concílio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes , 67, 2)» ( 
Catecismo , 2434).

[16] «Para se passar da estrita justiça
à abundância da caridade há todo
um trajecto a percorrer e não são
muitos os que perseveram até ao fim:
alguns conformam-se com chegar
apenas aos umbrais: prescindem da
justiça e limitam-se a um pouco de
beneficência, a que chamam
caridade, sem cuidarem de que o que
fazem representa uma pequena
parte do que estão obrigados a fazer.
E mostram-se tão satisfeitos consigo
mesmos como o fariseu que julgava
ter enchido a medida da lei só por
jejuar dois dias por semana e pagar o
dízimo de tudo o que possuía» (cf. Lc
18, 12)» (S. Josemaria, Amigos de
Deus , 172). Cf. Ibidem , 83; S.
Josemaria, Forja , 502.



[17] Bento XVI, Enc. Deus Caritas Est ,
25-XII-2005, 28.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-o-
setimo-mandamento-do-decalogo/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-o-setimo-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-o-setimo-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-o-setimo-mandamento-do-decalogo/

	TEMA 36. O sétimo mandamento do Decálogo

