opusdei.org

TEMA 36. O sétimo
mandamento do
Decalogo

O sétimo mandamento proibe
apropriar-se ou reter
injustamente o que € do
proximo e prejudica-lo nos seus
bens.

23/03/2011

«0 sétimo mandamento proibe
tomar ou reter injustamente o bem
do proximo e prejudica-lo nos seus
bens. Prescreve a justica e a caridade
na gestdo dos bens terrenos e no



usufruto do trabalho dos homens.
Exige, em vista do bem comum, o
respeito pelo destino universal dos
bens e pelo direito a propriedade
privada. A vida cristd esforca-se por
ordenar para Deus e para a caridade
fraterna os bens deste mundo» (
Catecismo , 2401).

1. O destino universal e
propriedade privada dos bens

«No principio, Deus confiou a terra e
0S Seus recursos a gestao comum da
humanidade, para que dela cuidasse,
a dominasse pelo seu trabalho e
gozasse dos seus frutos (cf. Gn 1,
26-29). Os bens da criacdo sado
destinados a todo o género

humano» ( Catecismo, 2402).

«No entanto, a terra foi repartida
entre os homens para garantir a
seguranca da sua vida, exposta a
penuria e ameacada pela violéncia. A
apropriacao dos bens € legitima, para
garantir a liberdade e a dignidade



das pessoas, e para ajudar cada qual
a acorrer as suas necessidades
fundamentais e as necessidades
daqueles que tem a seu cargo (
Ibidem).

«O direito a propriedade privada,
adquirida ou recebida de maneira
justa, ndo anula a doacdo original da
terra 8 humanidade no seu conjunto.
O destino universal dos bens continua
a ser primordial [1], embora a
promocao do bem comum exija o
respeito pela propriedade privada,
do direito a ela e do respectivo
exercicio» ( Catecismo , 2403). O
respeito pelo direito a propriedade
privada é importante para o
desenvolvimento ordenado da vida
social.

O socialismo marxista e, em
particular, o comunismo ao
pretenderem, entre outras coisas, a
subordinacdo absoluta do individuo
a sociedade, nega o direito da pessoa



a propriedade privada dos bens de
producdo (os que servem para
produzir outros bens, como a terra,
certas industrias, etc.), afirmando
que so o Estado pode possuir esses
bens, como condicdo para instaurar
uma sociedade sem classes [2].

«A Igreja rejeitou as ideologias
totalitarias e ateias associadas, nos
tempos modernos, ao “comunismo”
ou ao “socialismo”. Por outro lado,
recusou, na pratica do “capitalismo”,
0 individualismo e o primado
absoluto da lei do mercado sobre o
trabalho humano» ( Catecismo , 2425)

[3].

2. O uso dos bens: temperanca,
justica e solidariedade

«Em matéria economica, o respeito
pela dignidade humana exige a
pratica da virtude da temperanca,
para moderar o apego aos bens deste
mundo; da virtude da justica, para
acautelar os direitos do proximo e



dar-lhe o que lhe é devido; e da
solidariedade» ( Catecismo , 2407).

Parte da temperanca € a virtude da
pobreza, que ndo consiste em ndo
ter, mas em estar desprendido dos
bens materiais, em contentar-se com
0 que basta para viver sobria e
temperadamente [4], e em
administrar os bens para servir os
outros. Nosso Senhor deu-nos
exemplo de pobreza e
desprendimento desde o seu
nascimento até a sua morte (cf. 2 Cor
8, 9). Alertou mesmo para o mal que
pode causar o apego as riquezas:
«Em verdade vos digo que
dificilmente um rico entrara no
Reino do Céu» ( Mt 19, 23).

A justica, como virtude moral,
consiste no habito de dar com
vontade constante e firme a cada um
o que lhe é devido. A justica entre
pessoas singulares chama-se
comutativa (por exemplo, o acto de



pagar uma divida); a justica
distributiva « regula o que a
comunidade deve aos cidadaos,
proporcionalmente as suas
contribuicdes e as suas
necessidades» ( Catecismo , 2411) [5];
e a justica legal é a do cidadao para
com a comunidade (por exemplo,
pagar os impostos justos).

A virtude da solidariedade é «a
determinacdo firme e perseverante de
se empenhar pelo bem comum ; ou
seja, pelo bem de todos e de cada um,
porque todos nos somos
verdadeiramente responsaveis por
todos» [6]. «A solidariedade é uma
virtude eminentemente crista.
Pratica a partilha dos bens
espirituais, ainda mais que a dos
materiais» ( Catecismo , 1948).

3. O respeito dos bens alheios

O sétimo mandamento proibe
apropriar-se ou reter injustamente
bens alheios ou causar algum dano



injusto ao proximo nos seus bens
materiais. Comete-se furto ou roubo,
quando se apropria ocultamente dos
bens do préximo. A rapina é
apoderar-se violentamente das coisas
alheias. A fraude é o furto que se
realiza enganando o proximo com
mentiras, documentos falsos, etc., ou
retendo o justo salario. A usura
consiste em reclamar rendimentos
acima do que é licito, atendendo ao
valor emprestado (geralmente,
aproveitando-se de uma situacao de
penuria econémica do proximo).

«Sa0 também processos moralmente
ilicitos: a especulagdo pela qual se
manobra no sentido de fazer variar
artificialmente a avaliacao dos bens,
com vista a dai tirar vantagem em
detrimento de outrem; a corrupgao,
pela qual se desvia o juizo daqueles
que devem tomar decisdes segundo o
direito; a apropriacdo e o uso privado
de bens sociais duma empresa; 0s
trabalhos mal executados, a fraude



fiscal , a falsificagdo de cheques e
facturas , as despesas excessivas , 0
desperdicio. Causar voluntariamente
um prejuizo em propriedades
privadas ou publicas é contra a lei
moral e exige reparacao» (
Catecismo , 2409).

«Os contratos estao sujeitos a justica
comutativa, que regula as permutas
entre as pessoas e entre as
institui¢Ges no exacto respeito pelos
seus direitos. A justica comutativa
obriga estritamente; exige a
salvaguarda dos direitos de
propriedade, o pagamento das
dividas e a prestacao das obrigacoes
livremente contraidas» ( Catecismo,
2411). «Os contratos [devem
ser|rigorosamente observados, desde
que o0 compromisso assumido seja
moralmente justo» ( Catecismo ,
2410).

Quem cometeu uma injustica tem a
obrigacdo de reparar o dano causado



na medida em que seja possivel. A
restitui¢do do roubado — ou pelo
menos o desejo e proposito de o
restituir — é necessario para a
absolvicdo sacramental. O dever de
restituir obriga com urgéncia, a
demora culpavel agrava o dano ao
credor e a culpa ao devedor.
Desculpa do dever de restituicdo a
impossibilidade fisica ou moral,
enquanto dure. A obrigacdo pode
extinguir-se, por exemplo, se a divida
for perdoada pelo credor [7].

4. A doutrina social da Igreja

A Igreja ao cumprir «a sua missdo de
anunciar o Evangelho, atesta ao
homem, em nome de Cristo, a sua
dignidade propria e a sua vocacao
para a comunhdo das pessoas, e
ensina-lhe as exigéncias da justica e
da paz, conformes a sabedoria
divina» ( Catecismo , 2419). O
conjunto destes ensinamentos sdo
principios que devem regular a vida



social e chama-se Doutrina Social e
forma parte da doutrina moral
catolica [8].

Alguns ensinamentos fundamentais
da Doutrina Social da Igreja sao os
seguintes:

1) a dignidade transcendente da
pessoa humana e a inviolabilidade
dos seus direitos;

2) o reconhecimento da familia como
célula basica da sociedade fundada
no matrimonio verdadeiro e
indissoluvel, bem como a
necessidade de a proteger e
fomentar, por meio de leis sobre a
familia, a educacdo e a moral
publica;

3) os ensinamentos acerca do bem

comum e da funcdo do Estado.

A missdo da hierarquia da Igreja é de
ordem diferente da missdo da
autoridade politica. O fim da Igreja é



sobrenatural e a sua misséo é
conduzir os homens a salvacao. Por
isso, quando o Magistério se refere a
aspectos temporais do bem comum,
fa-lo enquanto se devem ordenar ao
Bem supremo, nosso fim ultimo. A
Igreja expressa um juizo moral, em
matéria economica e social, quando
0 exigirem «os direitos fundamentais
da pessoa ou a salvacdo das

almas» [9].

E importante sublinhar que «néo
compete aos pastores da Igreja
intervir directamente na construcgao
politica e na organizacao da vida
social. Este papel faz parte da
vocacao dos fiéis leigos, agindo por
sua propria iniciativa juntamente
com os seus concidadaos» (
Catecismo , 2442) [10].

5. Actividade econdmica e justica
social

«0 trabalho humano procede
imediatamente das pessoas criadas a



imagem de Deus e chamadas a
prolongar, umas com as outras, a
obra da criacdo, dominando a terra
(cf. Gn 1, 28; Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes , 34; Jodo
Paulo II, Enc. Centesimus Annus , 31).
Portanto, o trabalho é um dever: «Se
algum de vos ndo quer trabalhar,
também ndo coma» (2 Ts 3, 10). O
trabalho honra os dons do Criador e
os talentos recebidos. Também pode
ser redentor» ( Catecismo , 2427).
Realizado o trabalho em unido com
Cristo, o homem torna-se
colaborador do Filho de Deus na sua
obra redentora. O trabalho é meio de
santificacao das pessoas e das
realidades terrenas, informando-as
com o Espirito de Cristo (cfr. Ibidem )
[11].

No exercicio do seu trabalho «cada
um tem o direito de iniciativa
economica e usara legitimamente os
seus talentos, a fim de contribuir
para uma abundéancia proveitosa a



todos e recolher os justos frutos dos
seus esforgos. Mas tera o cuidado de
se conformar com as
regulamentacdes impostas pelas
legitimas autoridades em vista do
bem comum (Cf. Jodo Paulo II, Enc.
Centessimus Annus ,1-V-1991, 32;
34)» ( Catecismo , 2429)[12].

A responsabilidade de Estado :
«Aactividade econdémica,
particularmente a da economia de
mercado, ndo pode desenrolar-se
num vazio institucional, juridico e
politico. Pressupde asseguradas as
garantias das liberdades individuais
e da propriedade, sem falar duma
moeda estavel e de servicos publicos
eficientes. Mas o dever essencial do
Estado é assegurar estas garantias, de
modo que, quem trabalha, possa
usufruir do fruto do seu trabalho e,
portanto, se sinta estimulado a
realiza-lo com eficiéncia e
honestidade» [13].



Os empresarios «estdo obrigados a
ter em consideracdo o bem das
pessoas, e ndo somente o aumento
dos lucros. Estes sdo necessarios, pois
permitem realizar investimentos que
assegurem o futuro das empresas e
garantam o emprego» ( Catecismo ,
2432). «Os responsaveis de empresas
tém, perante a sociedade, a
responsabilidade economica e
ecologica das suas operacdes» [14].

«0 acesso ao trabalho e ao exercicio
da profissao deve ser aberto a todos
sem descriminacdo injusta: homens e
mulheres, sdos e deficientes, naturais
e imigrados (cf. Jodo Paulo II, Enc.
Laborem Exercens , 14-1X-1981, 19;
22-23). Por sua vez, a sociedade deve,
nas diversas circunstancias, ajudar
os cidaddos a conseguir um trabalho
e um emprego (cf. Jodo Paulo II, Enc.
Centessimus Annus , 48)» (

Catecismo , 2433). «O saldrio justo € o
fruto legitimo do trabalho. Recusa-lo



ou reté-lo, pode constituir grave
injustica» ( Catecismo , 2434)[15].

A justica social. Esta expressao
comecou-se a utilizar no século XX,
para referir a dimensdo universal
que os problemas da justica
adquiriram. «A sociedade garante a
justica social, quando realiza as
condi¢des que permitem as
associacOes e aos individuos obterem
o que lhes é devido, segundo a sua
natureza e vocacao. A justica social
estd ligada ao bem comum e ao
exercicio da autoridade» (
Catecismo , 1928).

Justica e solidariedade entre as
nagoes. «As nagoes ricas tém uma
grave responsabilidade moral em
relacdo aquelasque ndo podem, por
si mesmas, assegurar os meios do seu
desenvolvimento ou disso foram
impedidas por tragicos
acontecimentos histéricos. E um
dever de solidariedade e caridade; é



também uma obrigacaode justica, se
0 bem-estar das nac¢des ricas provier
de recursos que ndoforam
equitativamente pagos» ( Catecismo ,
2439).

«A ajuda directa constitui uma
resposta apropriada a necessidades
imediatas, extraordindrias, causadas,
por exemplo, por catastrofes
naturais, epidemias, etc. Mas ndo
basta para reparar os graves
prejuizos resultantes desituacdes de
indigéncia nem para prover, de
modo duravel, as necessidades» (
Catecismo , 2440).

E também necessario reformular as
instituicoes economicas e financeiras
internacionais para que promovam e
potenciem relagdes equitativas com
os paises menos desenvolvidos (cf. i
bidem ; Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo
Rei Socialis , 16).

6. Justica e caridade



A caridade - “forma virtutum”, forma
de todas as virtudes —, que esta num
nivel superior a justica, ndo se
manifesta s6 ou principalmente em
dar mais do que se deve em estrito
direito. Consiste sobretudo em dar-se
a sl mesmo — pois isto é amor —, deve
acompanhar sempre a justica,
vivificando-a por dentro. Esta unido
entre justica e caridade manifesta-se,
por exemplo, em dar o que se deve
com alegria, em preocupar-se nao so
com os direitos da outra pessoa, mas
também com as suas necessidades e,
em geral, praticar a justica com
suavidade e compreensdao [16].

A justica deve ser envolvida pela
caridade. Nao se podem resolver os
problemas da convivéncia humana
apenas com um sistema de justica
anonimo a gerir adequadamente as
estruturas sociais. «Ao resolver os
assuntos, procura nunca exagerar a
justica até ao ponto de te esqueceres



da caridade» (S. Josemaria, Sulco,
973).

Ajustica e a caridade deverdo estar
sempre presentes na atencao as
pessoas necessitadas (pobres,
doentes, etc.). Nunca sera possivel
alcancar uma situacao social em que
seja supérflua a atencgdo pessoal ante
as necessidades materiais e
espirituais do préoximo. Sempre sera
necessario o exercicio das obras de
misericordia corporais e espirituais
(cf. Catecismo , 2447).

«0 amor - caritas — serd sempre
necessario, mesmo na sociedade
mais justa. Ndo ha qualquer
ordenamento estatal justo que possa
tornar supérfluo o servigo do amor.
Quem quer desfazer-se do amor,
prepara-se para se desfazer do
homem enquanto homem. Sempre
havera sofrimento que necessita de
consolacdo e ajuda. Havera sempre
soliddo. Existirdo sempre também



situacdes de necessidade material,
para as quais é indispensavel uma
ajuda na linha de um amor concreto
ao proximo. Um Estado, que queira
prover a tudo e tudo acambarque,
torna-se no fim de contas uma
instancia burocratica, que ndo pode
assegurar o essencial de que o
homem sofredor — todo o homem -
tem necessidade: a amorosa
dedicacao pessoal» [17].

A miséria humana atrai a compaixao
de Cristo salvador, que a quis
carregar sobre Si e identificar-se com
0s «meus irmaos mais pequeninos» (
Mt 25, 40). Por isso mesmo, 0s que
sofrem a miséria sdo objecto de amor
de preferéncia por parte da Igreja.
Que, desde sempre nunca cessou de
trabalhar para os aliviar e defender
(cf. Catecismo , 2448).

Pau Agulles

Bibliografia basica Catecismo da
Igreja Catolica , 2401-2463.



Leituras recomendadas

S. Josemaria, homilia «Viver face a
Deus e face aos homens», em Amigos
de Deus , 154-174.

Notas

[1] Este facto adquire especial
relevancia moral nos casos em que,
face a grave perigo, se deve recorrer
aos bens alheios de primeira
necessidade.

[2] No século XX, viram-se as
consequéncias nefastas de tal
concepcao, inclusive no campo
economico e social.

[3] Jodo Paulo II, Enc. Centesimus
Annus , 1-V-1991, 10; 13; 44.

[4] Cf. S. Josemaria, Caminho , 631.

[5] A justica distributiva impulsiona
0s que governam a sociedade a
distribuir o bem comum, a atribuir



uma honra ou tarefa a quem o
merece, sem ceder a favoritismos.

[6] Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo Rei
Socialis , 30-XI1-1987, 38

[7] «<Aqueles que, de maneira directa
ou indirecta, se apoderaram de um
bem alheio, estdo obrigados a
restitui-lo, ou a dar o equivalente em
natureza ou espécie, se a coisa
desapareceu, assim como os frutos e
vantagens que o seu dono teria
legitimamente auferido. Estdo
igualmente obrigados a restituir, na
proporcdo da sua responsabilidade e
do seu proveito, todos aqueles que de
qualquer modo participaram no
roubo ou dele se aproveitaram com
conhecimento de causa; por
exemplo, aqueles que o ordenaram, o
ajudaram ou o ocultaram» (
Catecismo , 2412).

No caso de ndo se conseguir
encontrar o proprietario de um bem,
0 possuidor de boa fé pode manté-lo



em seu poder; possuidor de ma fé -
por exemplo, porque roubou - deve-
o destinar aos pobres ou obras de
beneficéncia.

[8] Cf. Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei Socialis , 41.

[9] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 76; cf. Catecismo ,
2420.

[10] A accdo social pode implicar
uma pluralidade de caminhos
concretos; mas devera ter sempre em
vista 0 bem comum e conformar-se a
mensagem evangeélica e o
ensinamento da Igreja. Compete aos
fiéis leigos “animar as realidades
temporais com 0 seu compromisso
cristdo, comportando-se nelas como
artifices da paz e da justica (Jodo
Paulo II, Enc. Sollicitudo rei socialis ,
47)» ( Catecismo , 2442). Cf. também
Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis , 42.



[11] «As tarefas profissionais -
também o trabalho do lar é uma
profissdo de primeira ordem - sdo
testemunho da dignidade da criatura
humana; ocasido de
desenvolvimento da prépria
personalidade; vinculo de unido com
os outros; fonte de recursos; meio de
contribuir para a melhoria da
sociedade em que vivemos, e de
fomentar o progresso da
humanidade inteira...

Para um cristdo estas perspectivas
alongam-se e ampliam-se ainda mais,
porque o trabalho - assumido por
Cristo como realidade redimida e
redentora - se converte em meio e
em caminho de santidade, em tarefa
concreta santificavel e

santificadora» (S. Josemaria, Forja,
702. Cf. S. Josemaria, Cristo que
Passa, 53).

[12] «Observa todos os teus deveres
civicos, sem te quereres subtrair ao



cumprimento de nenhuma
obrigacéao; e exerce todos os teus
direitos, em bem da colectividade,
sem exceptuares imprudentemente
nenhum.Também ai deves dar
testemunho cristdo» (S. Josemaria,
Forja, 697).

[13] Jodo Paulo II, Enc. Centessimus
Annus , 48. Cf. Catecismo , 2431.

«0 Estado tem o dever de zelar e
orientar a aplicacao dos direitos
humanos no sector econémico.
Todavia, neste dominio, a primeira
responsabilidade nédo cabe ao Estado,
mas sim as instituicoes e diferentes
grupos e associacdes que compdem a
sociedade» ( Ibidem ).

[14] Ibidem, 37

[15] «Tendo em conta as funcdes e a
produtividade de cada um, bem
como a situacdo da empresa e o bem
comum, o trabalho deve ser
remunerado de maneira a assegurar



ao homem e aos seus 0s recursos
necessarios para uma vida digna no
plano material, social, cultural e
espiritual» Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes , 67, 2)» (
Catecismo , 2434).

[16] «Para se passar da estrita justica
a abundancia da caridade ha todo
um trajecto a percorrer e ndo sao
muitos os que perseveram até ao fim:
alguns conformam-se com chegar
apenas aos umbrais: prescindem da
justica e limitam-se a um pouco de
beneficéncia, a que chamam
caridade, sem cuidarem de que o que
fazem representa uma pequena
parte do que estdo obrigados a fazer.
E mostram-se tdo satisfeitos consigo
mesmos como o fariseu que julgava
ter enchido a medida da lei s6 por
jejuar dois dias por semana e pagar o
dizimo de tudo o que possuia» (cf. Lc
18, 12)» (S. Josemaria, Amigos de
Deus, 172). Cf. Ibidem , 83; S.
Josemaria, Forja , 502.



[17] Bento XVI, Enc. Deus Caritas Est ,
25-X11-2005, 28.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-o-
setimo-mandamento-do-decalogo/
(29/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-o-setimo-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-o-setimo-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-o-setimo-mandamento-do-decalogo/

	TEMA 36. O sétimo mandamento do Decálogo

