
opusdei.org

Tema 36. A Oração
do Pai Nosso

Com a oração do Pai Nosso,
Jesus quer que os discípulos
tenham consciência da sua
condição de filhos de Deus.
Uma consequência importante
do sentido de filiação divina é a
confiança e o abandono filial
nas mãos de Deus. O Pai Nosso
é o modelo de toda a oração:
não só pedimos tudo o que
podemos desejar com retidão,
pedimo-lo também segundo a
ordem em que convém desejá-
lo.



01/10/2022

Sumário:

1. Jesus ensina-nos a dirigirmo-
nos a Deus como Pai
2. Filiação divina e fraternidade
cristã
3. As sete petições do Pai Nosso
Bibliografia e Leituras

1. Jesus ensina-nos a dirigirmo-nos
a Deus como Pai

A primeira palavra da Oração do
Senhor, «Pai», é a mais importante,
uma vez que com ela Jesus Cristo nos
ensina a dirigirmo-nos a Deus como
Pai: «Orar ao Pai é entrar no seu
mistério, tal como Ele é, tal como o
Filho no-l’O revelou: “A expressão

• 

• 

• 
• 



Deus Pai nunca tinha sido revelada a
ninguém. Quando o próprio Moisés
perguntou a Deus quem era, ouviu
um nome diferente. A nós, este nome
foi revelado no Filho, porque este
nome (de Filho) implica o nome novo
de Pai” (Tertuliano, De oratione, 3)»[1].

Ao ensinar o Pai Nosso, Jesus revela
também aos discípulos o facto de que
foram feitos participantes da sua
condição de Filho: «Mediante a
Revelação desta oração, os discípulos
tomam conhecimento da sua
participação especial na filiação
divina, da qual S. João dirá no
Prólogo do seu Evangelho: “A todos
os que O receberam (isto é, aos que
acolheram o Verbo feito carne), Jesus
deu poder de se tornarem Filhos de
Deus” (Jo 1, 12). Por isso, com razão
rezam de acordo com os seus
ensinamentos: Pai Nosso»[2].

Jesus distingue sempre entre «meu
Pai» e «vosso Pai» (cf. Jo 20, 17). De



facto, quando reza nunca diz «Pai
Nosso». Isto mostra que a sua relação
com Deus é totalmente única: é uma
relação sua e de mais ninguém. Com
a oração do Pai Nosso, Jesus quer que
os discípulos tomem consciência da
sua condição de filhos de Deus,
indicando ao mesmo tempo a
diferença que há entre a sua filiação
natural e a nossa filiação divina
adotiva, recebida como dom gratuito
de Deus.

A oração do cristão é a oração de um
Filho de Deus que se dirige a seu Pai
Deus com confiança filial, que «é
expressa, nas liturgias do Oriente e
do Ocidente, pela bela expressão,
tipicamente cristã: “parrhésia”,
simplicidade sem desvio, confiança
filial, segurança alegre, ousadia
humilde, certeza de ser amado (cf. Ef
3, 12; Heb 3, 6; 4, 16; 10, 19; 1Jo 2, 28;
3, 21; 5, 14)»[3]. O vocábulo
“parrhésia” indica originalmente o
privilégio da liberdade de palavra do



cidadão grego nas assembleias
populares, e foi adotado pelos Padres
da Igreja para exprimir o
comportamento filial do cristão
diante de seu Pai Deus.

2. Filiação divina e fraternidade
cristã

Ao chamar a Deus «Pai Nosso»,
reconhecemos que a filiação divina
nos une a Cristo, «primogénito entre
muitos irmãos» (Rm 8, 29), por meio
de uma verdadeira fraternidade
sobrenatural. A Igreja é esta nova
comunhão entre Deus e os homens[4].

Por isso, a santidade cristã, embora
sendo pessoal e individual, nunca é
individualista nem egocêntrica: «Se
rezamos em verdade o “Pai Nosso”,
saímos do individualismo, pois dele
nos liberta o Amor que acolhemos. O
“nosso” do princípio da Oração do



Senhor, tal como o “nos” das quatro
últimas petições, não é exclusivo de
ninguém. Para que seja dito em
verdade (cf. Mt 5, 23-24; 6, 14-16), as
nossas divisões e oposições têm de
ser superadas»[5].

A fraternidade que estabelece a
filiação divina estende-se também a
todos os homens, porque de certo
modo todos são filhos de Deus – suas
criaturas – e todos são chamados à
santidade: «Na terra, há apenas uma
raça: a raça dos filhos de Deus»[6]. Por
isso, o cristão tem de se sentir
solidário na tarefa de conduzir toda
a humanidade para Deus.

A filiação divina impele-nos ao
apostolado, que é uma manifestação
necessária de filiação e de
fraternidade: «Devemos pensar nos
outros – em primeiro lugar, nos que
estão ao nosso lado, como
verdadeiros filhos de Deus que são,
com toda a dignidade desse título



maravilhoso. Com os filhos de Deus
temos de nos comportar como filhos
de Deus: o nosso amor deve ser
sacrificado, diário, feito de mil
detalhes de compreensão, de
sacrifício silencioso, de dedicação
que não se percebe»[7].

Uma consequência importante do
sentido da filiação divina é a
confiança e o abandono filial nas
mãos de Deus. S. Josemaria diz que
«um filho pode reagir de muitas
maneiras diante de seu pai. Temos de
nos esforçar por ser dos que
procuram perceber que, ao querer-
nos como filhos, o Senhor fez com
que vivêssemos em sua casa no meio
deste mundo, que fôssemos da sua
família, que as suas coisas fossem
nossas e as nossas suas, que
tivéssemos essa familiaridade e
confiança com Ele que nos faz pedir,
como uma criança, a própria lua!»[8].



O abandono filial, que não se deve
tanto à luta ascética pessoal –
embora a pressuponha –, consiste em
deixar-se levar por Deus. Trata-se de
um abandono ativo, livre e
consciente por parte do filho. Esta
atitude deu origem a um modo
concreto de viver a filiação divina –
que não é único, nem caminho
obrigatório para todos –, chamado
«infância espiritual»: consiste em
reconhecer-se não só como filho, mas
filho pequeno, criança muito
necessitada diante de Deus. Assim o
exprime S. Francisco de Sales: «Se
não vos tornardes simples como as
crianças, não entrareis no reino de
meu Pai (Mt 10, 16). Enquanto a
criança é pequenina, vive numa
grande simplicidade; só conhece a
mãe; tem só um amor, a sua mãe;
uma única aspiração, o colo da mãe;
não deseja outra coisa que não seja
recostar-se em tão aprazível lugar de
descanso. A alma inteiramente
simples só tem um amor, Deus; e



neste único amor, uma só aspiração,
repousar no peito do Pai celestial, e
aí estabelecer o seu lugar de
descanso, como filho amoroso,
deixando nas Suas mãos todos os
cuidados, não desejando outra coisa
que não seja permanecer nesta santa
confiança»[9]. Também S. Josemaria
aconselhava a percorrer o caminho
da infância espiritual: «Sendo
crianças, não tereis mágoas; as
crianças esquecem depressa os
desgostos para voltarem aos seus
divertimentos habituais. – Por isso,
com esse “abandono”, não tereis que
vos preocupar, pois descansareis no
Pai»[10].

3. As sete petições do Pai Nosso

Na Oração do Senhor, à invocação
inicial «Pai Nosso, que estais nos
Céus», seguem-se sete petições. «As



três primeiras petições têm por
objeto a glória do Pai, a santificação
do seu nome, a vinda do seu reino e o
cumprimento da sua divina vontade.
As outras quatro petições
apresentam-Lhe os nossos desejos:
pedidos concernentes à nossa vida,
para a alimentar ou para a curar do
pecado, ou relativos ao nosso
combate para a vitória do Bem sobre
o Mal»[11].

O Pai Nosso é o modelo de todas as
orações, como ensina S. Tomás de
Aquino: «A oração dominical é a
mais perfeita das orações... Nela, não
só pedimos quanto podemos
corretamente desejar, pedimo-lo
também segundo a ordem em que
convém desejá-lo. De maneira que
esta oração não só nos ensina a
pedir, mas também forma toda a
nossa afetividade»[12].

Primeira petição: Santificado seja o
vosso nome



A santidade de Deus não pode ser
acrescentada por nenhuma criatura.
Por isso «A palavra “santificar” deve
ser aqui entendida […] não no seu
sentido causativo (só Deus santifica,
torna santo), mas sobretudo num
sentido estimativo: reconhecer como
santo, tratar de um modo santo […].
Desde a primeira petição ao nosso
Pai, mergulhamos no mistério íntimo
da sua divindade e no drama da
salvação da nossa humanidade.
Pedir-Lhe que o seu nome seja
santificado é envolvermo-nos “no
desígnio benevolente que Ele de
antemão formou a nosso
respeito” (Ef 1, 9), para que “sejamos
santos e imaculados diante d'Ele, no
amor” (Ef 1, 4) (cf. Ef 1, 9.4)»[13].
Portanto, a exigência da primeira
petição é que a santidade divina
resplandeça e cresça na nossa vida:
«Por quem poderia Deus ser
santificado se é Ele próprio quem
santifica? Mas porque Ele mesmo
disse: “sede santos, porque Eu sou



santo” (Lv 14, 44), nós, que fomos
santificados no Batismo, pedimos e
rogamos para perseverar no que
começámos a ser. E isso nós o
pedimos todos os dias. Precisamos de
uma santificação quotidiana para
que, incorrendo em faltas todos os
dias, todos os dias sejamos delas
purificados por uma santificação
assídua [...]. Portanto, oramos para
que esta santificação permaneça em
nós»[14].

Segunda petição: Venha a nós o Vosso
Reino

A segunda petição exprime a
esperança de que chegue um tempo
novo em que Deus seja reconhecido
por todos como Rei, que encherá de
benefícios os seus súbditos: «Esta
petição é o “Marana Tha”, o clamor
do Espírito e da esposa: “Vem, Senhor
Jesus!”: (Ap 22, 20) […]. Na oração do
Senhor, trata-se principalmente da
vinda final do Reino de Deus pelo



regresso de Cristo (cf. Tt 2, 13)»[15].
Por outro lado, o Reino de Deus já foi
iniciado neste mundo com a primeira
vinda de Cristo e o envio do Espírito
Santo: «“O Reino de Deus é justiça e
paz e alegria no Espírito Santo” (Rm
14, 17). Os últimos tempos, em que
estamos, são os da efusão do Espírito
Santo. Trava-se desde então um
combate decisivo entre “a carne” e o
Espírito (cf. Ga 5, 16-25): “Só um
coração puro pode dizer com
confiança: ‘Venha a nós o vosso
Reino’. É preciso ter passado pela
escola de Paulo para dizer: ‘Que o
pecado deixe de reinar no vosso
corpo mortal’ (Rm 6, 12). Quem se
conserva puro nos seus atos,
pensamentos e palavras é que pode
dizer a Deus: ‘Venha a nós o vosso
Reino!’” (S. Cirilo de Jerusalém, 
Catecheses mystagogicæ, 5, 13)»[16].
Na segunda petição manifestamos
definitivamente o desejo de que Deus
reine atualmente em nós pela graça,
de que o seu Reino na terra cresça



cada dia mais, e de que, no fim dos
tempos, Ele reine plenamente sobre
todos no Céu.

Terceira petição: Seja feita a vossa
vontade assim na Terra como no Céu

A vontade de Deus é que «todos os
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade» (1Tm 2,
3-4). Jesus ensina-nos que se entra no
Reino dos Céus, não por palavras,
mas «fazendo a vontade de meu Pai
que está nos Céus» (Mt 7, 21). Por
isso, aqui «pedimos ao nosso Pai que
una a nossa vontade à do seu Filho,
para que se cumpra a vontade d'Ele,
o seu plano de salvação para a vida
do mundo. Somos radicalmente
impotentes para tal, mas unidos a
Jesus e com o poder do seu Espírito
Santo, podemos entregar-Lhe a nossa
vontade e decidir escolher o que o
seu Filho sempre escolheu: fazer o
que é do agrado do Pai (cf. Jo 8,
29)»[17]. «Quando pedimos, na oração



do Pai Nosso, que se faça a Sua
vontade na terra como no céu, não o
pedimos «no sentido de que Deus
faça o que quiser, mas de que nós
sejamos capazes de fazer o que Deus
quer»[18]. Por outro lado, a expressão
«na terra como no Céu» manifesta o
nosso desejo de que, tal como se
cumpriu a vontade de Deus nos anjos
e nos bem-aventurados do Céu, assim
esta se cumpra nos que ainda
permanecemos na terra.

Quarta petição: O pão nosso de cada
dia nos dai hoje

Esta petição expressa o abandono
filial dos filhos de Deus, pois «o Pai
que nos dá a vida não pode deixar de
nos dar o alimento necessário para a
vida e todos os bens convenientes,
materiais e espirituais»[19]. O sentido
especificamente cristão desta quarta
petição tem a ver com o Pão da Vida:
a Palavra de Deus, que deve ser
acolhida na fé, e o corpo de Cristo,



recebido na Eucaristia (cf. Jo 6,
26-58)»[20]. A expressão “de cada dia”,
«tomada num sentido temporal, é
uma repetição pedagógica do
“hoje” (cf. Ex 16, 19-21) para nos
confirmar numa confiança “sem
reservas”. Tomada no sentido
qualitativo, significa o necessário
para a vida e, de um modo mais
abrangente, todo o bem suficiente
para a subsistência (cf. 1Tim 6, 8)»[21].

Quinta petição: Perdoai-nos as nossas
ofensas assim como nós perdoamos a
quem nos tem ofendido

Nesta nova petição começamos por
reconhecer a nossa condição de
pecadores: «Voltamos para Ele, como
o filho pródigo (cf. Lc 15, 11-32), e
reconhecemo-nos pecadores na sua
presença, como o publicano (cf. Lc
18, 13). A nossa petição começa por
uma “confissão” na qual, ao mesmo
tempo, reconhecemos a nossa
miséria e a sua misericórdia»[22]. Mas



esta petição não será escutada se não
tivermos respondido antes a uma
exigência: perdoar àqueles que nos
ofendem. E a razão é a seguinte:
«esta onda de misericórdia não pode
penetrar nos nossos corações
enquanto não tivermos perdoado
àqueles que nos ofenderam. O amor,
como o corpo de Cristo, é indivisível:
nós não podemos amar a Deus, a
quem não vemos, se não amarmos o
irmão ou a irmã, a quem vemos (cf. 1
Jo 4, 20). Recusando perdoar aos
nossos irmãos ou irmãs, o nosso
coração fecha-se, a sua dureza torna-
o impermeável ao amor
misericordioso do Pai»[23].

Sexta petição: Não nos deixeis cair em
tentação

Esta petição atinge a raiz da
precedente, porque os nossos
pecados são fruto do consentimento
na tentação. Por isso agora «pedimos
ao nosso Pai que não nos “deixe cair”



na tentação, pedimos-Lhe que não
nos deixe seguir pelo caminho que
conduz ao pecado. Nós andamos
empenhados no combate “entre a
carne e o Espírito”. Esta petição
implora o Espírito de discernimento
e de fortaleza»[24]. Deus dá-nos
sempre a sua graça para vencermos
as tentações: «Deus, que é fiel, não
permitirá que sejais tentados além
do que podem as vossas forças; em
caso de tentação, dar-vos-á os meios
de lhe resistir» (1Cor 10, 13) mas,
para vencer sempre as tentações, é
preciso rezar: «Ora um tal combate e
uma tal vitória só são possíveis pela
oração. Foi pela oração que Jesus
venceu o Tentador desde o princípio
(cf. Mt 4, 11) e no último combate da
sua agonia (cf. Mt 26, 36-44). Nesta
petição ao nosso Pai, Cristo une-nos
ao seu combate e à sua agonia […].
Esta petição adquire todo o seu
sentido dramático, quando
relacionada com a tentação final do
nosso combate na terra: ela pede a



perseverança final. “Olhai que vou
chegar como um ladrão: feliz de
quem estiver vigilante” (Ap 16,
15)»[25].

Sétima petição: Mas livrai-nos do Mal

A última petição está incluída na
oração sacerdotal de Jesus a seu Pai:
«Não peço que os tires do mundo,
mas que os guardes do Maligno» (1Jo
17, 15). Nesta petição, «o mal não é
uma abstração, mas designa uma
pessoa, Satanás, o Maligno, o anjo
que se opõe a Deus. O “diabo” (“dia-
bolos”) é aquele que “se atravessa”
no desígnio de Deus e na sua obra de
salvação» realizada em Cristo»[26].
Além disso, «ao pedirmos para
sermos libertados do Maligno,
pedimos igualmente para sermos
livres de todos os males, presentes,
passados e futuros, dos quais ele é
autor ou instigador» (Catecismo,
2854), especialmente do pecado, o
único verdadeiro mal[27], e da sua



pena, que é a condenação eterna. Os
outros males e tribulações podem
converter-se em bens, se os
aceitamos e os unimos aos
padecimentos de Cristo na Cruz.

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
2759-2865.

Leituras recomendadas

– Francisco, Catequeses sobre o Pai
Nosso. Trata-se das catequeses do
Santo Padre, durante 16 Audiências
Gerais de quarta-feira, entre
dezembro de 2018 e maio de 2019.

– Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesús
de Nazaré (capítulo dedicado à
Oração do Senhor).



– S. Josemaria, Homilias “Intimidade
com Deus” e “Rumo àsantidade”, em 
Amigos de Deus, n. 142-153 e 294-316.

[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
2779.

[2] S. João Paulo II, Alocução,
01/07/1987, 3.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
2778.

[4] cf. Ibid., n. 2790.

[5] Ibid., n. 2792.

[6] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
13.

[7] Ibid., n. 36.

[8] Ibid., n. 64.



[9] S. Francisco de Sales, 
Conversaciones espirituales, n. 16, 7,
em Obras Selectas de San Francisco
de Sales, vol. I, p. 724.

[10] S. Josemaria, Caminho, n. 864.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
2857.

[12] S. Tomás de Aquino, Summa
theologiæ, II-II, 83, 9.

[13] Catecismo da Igreja Católica, n.
2807.

[14] S. Cipriano, De dominica
oratione, 12.

[15] Catecismo da Igreja Católica, n.
2817-2818.

[16] Ibid., n. 2819.

[17] Ibid., n. 2825.

[18] S. Cipriano, De dominica
oratione, 14.



[19] Catecismo da Igreja Católica, n.
2830.

[20] Ibid., n. 2835.

[21] Ibid., n. 2837.

[22] Ibid., n. 2839.

[23] Ibid., n. 2840.

[24] Ibid., n. 2846.

[25] Ibid., n. 2849.

[26] Ibid., n. 2851.

[27] cf. S. Josemaria, Caminho, 386.

Manuel Belda

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-a-
oracao-do-pai-nosso/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-a-oracao-do-pai-nosso/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-a-oracao-do-pai-nosso/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-a-oracao-do-pai-nosso/

	Tema 36. A Oração do Pai Nosso

