opusdei.org

Tema 36. A Oracao
do Pai Nosso

Com a oracdo do Pai Nosso,
Jesus quer que os discipulos
tenham consciéncia da sua
condicdo de filhos de Deus.
Uma consequéncia importante
do sentido de filiacdo divina é a
confianca e o abandono filial
nas maos de Deus. O Pai Nosso
€ o modelo de toda a oracao:
ndo so pedimos tudo o que
podemos desejar com retidao,
pedimo-lo também segundo a
ordem em que convém deseja-
lo.



01/10/2022

Sumario:

* 1. Jesus ensina-nos a dirigirmo-
nos a Deus como Pai

» 2. Filiacdo divina e fraternidade
crista

* 3. As sete peticoes do Pai Nosso

* Bibliografia e Leituras

1. Jesus ensina-nos a dirigirmo-nos
a Deus como Pai

A primeira palavra da Oracdo do
Senhor, «Pai», é a mais importante,
uma vez que com ela Jesus Cristo nos
ensina a dirigirmo-nos a Deus como
Pai: «Orar ao Pai € entrar no seu
mistério, tal como Ele €é, tal como o
Filho no-I’O revelou: “A expressao



Deus Pai nunca tinha sido revelada a
ninguém. Quando o proprio Moisés
perguntou a Deus quem era, ouviu
um nome diferente. A nés, este nome
foi revelado no Filho, porque este
nome (de Filho) implica o nome novo
de Pai” (Tertuliano, De oratione, 3)»".

Ao ensinar o Pai Nosso, Jesus revela
também aos discipulos o facto de que
foram feitos participantes da sua
condicdo de Filho: «Mediante a
Revelacdo desta oragdo, os discipulos
tomam conhecimento da sua
participacdo especial na filiacdo
divina, da qual S. Jodo dird no
Prologo do seu Evangelho: “A todos
os que O receberam (isto €, aos que
acolheram o Verbo feito carne), Jesus
deu poder de se tornarem Filhos de
Deus” (Jo 1, 12). Por isso, com razdo
rezam de acordo com 0s seus
ensinamentos: Pai Nosso»™.

Jesus distingue sempre entre «meu
Pai» e «vosso Pai» (cf. Jo 20, 17). De



facto, quando reza nunca diz «Pai
Nosso». Isto mostra que a sua relagao
com Deus é totalmente unica: é uma
relacdo sua e de mais ninguém. Com
a oracdo do Pai Nosso, Jesus quer que
os discipulos tomem consciéncia da
sua condicao de filhos de Deus,
indicando ao mesmo tempo a
diferenca que ha entre a sua filiacdo
natural e a nossa filiagao divina
adotiva, recebida como dom gratuito
de Deus.

A oracdo do cristdo é a oracdo de um
Filho de Deus que se dirige a seu Pai
Deus com confianca filial, que «é
expressa, nas liturgias do Oriente e
do Ocidente, pela bela expressao,
tipicamente crista: “parrhésia”,
simplicidade sem desvio, confianca
filial, seguranca alegre, ousadia
humilde, certeza de ser amado (cf. Ef
3,12; Heb 3, 6; 4, 16; 10, 19; 1Jo 2, 28;
3, 21; 5, 14)»". 0 vocébulo
“parrhésia” indica originalmente o
privilégio da liberdade de palavra do



cidaddo grego nas assembleias
populares, e foi adotado pelos Padres
da Igreja para exprimir o
comportamento filial do cristdo
diante de seu Pai Deus.

2. Filiacao divina e fraternidade
crista

Ao chamar a Deus «Pai Nosso»,
reconhecemos que a filiacdo divina
nos une a Cristo, «primogénito entre
muitos irmaos» (Rm 8, 29), por meio
de uma verdadeira fraternidade
sobrenatural. A Igreja é esta nova
comunhdo entre Deus e os homens'™.
Por isso, a santidade cristd, embora
sendo pessoal e individual, nunca é
individualista nem egocéntrica: «Se
rezamos em verdade o “Pai Nosso”,
saimos do individualismo, pois dele
nos liberta o Amor que acolhemos. O
“nosso” do principio da Oracdo do



Senhor, tal como o “nos” das quatro
ultimas peticdes, ndo é exclusivo de
ninguém. Para que seja dito em
verdade (cf. Mt 5, 23-24; 6, 14-16), as
nossas divisdes e oposi¢coes tém de
ser superadas»”'.

A fraternidade que estabelece a
filiacdo divina estende-se também a
todos os homens, porque de certo
modo todos sdo filhos de Deus - suas
criaturas — e todos sdo chamados a
santidade: «Na terra, ha apenas uma
raca: a raca dos filhos de Deus»'®. Por
1Sso, o0 cristdao tem de se sentir
solidario na tarefa de conduzir toda
a humanidade para Deus.

A filiacdo divina impele-nos ao
apostolado, que é uma manifestagao
necessaria de filiacdo e de
fraternidade: «Devemos pensar nos
outros — em primeiro lugar, nos que
estdo ao nosso lado, como
verdadeiros filhos de Deus que sdo,
com toda a dignidade desse titulo



maravilhoso. Com os filhos de Deus
temos de nos comportar como filhos
de Deus: 0 nosso amor deve ser
sacrificado, diario, feito de mil
detalhes de compreensdo, de
sacrificio silencioso, de dedicacgao
que ndo se percebe»".

Uma consequéncia importante do
sentido da filiagdo divina é a
confianca e o abandono filial nas
maos de Deus. S. Josemaria diz que
«um filho pode reagir de muitas
maneiras diante de seu pai. Temos de
nos esforgar por ser dos que
procuram perceber que, ao querer-
nos como filhos, o Senhor fez com
que vivéssemos em sua casa no meio
deste mundo, que f6ssemos da sua
familia, que as suas coisas fossem
nossas e as nossas suas, que
tivéssemos essa familiaridade e
confianca com Ele que nos faz pedir,

como uma crianca, a propria lua!»®,



O abandono filial, que nao se deve
tanto a luta ascética pessoal —
embora a pressuponha —, consiste em
deixar-se levar por Deus. Trata-se de
um abandono ativo, livre e
consciente por parte do filho. Esta
atitude deu origem a um modo
concreto de viver a filiagdo divina -
que ndo é unico, nem caminho
obrigatorio para todos —, chamado
«infancia espiritual»: consiste em
reconhecer-se ndo s6 como filho, mas
filho pequeno, crianga muito
necessitada diante de Deus. Assim 0
exprime S. Francisco de Sales: «Se
ndo vos tornardes simples como as
criancas, ndo entrareis no reino de
meu Pai (Mt 10, 16). Enquanto a
crianga é pequenina, vive numa
grande simplicidade; s6 conhece a
mae; tem SO um amor, a sua mae;
uma unica aspiracao, o colo da mae;
ndo deseja outra coisa que ndo seja
recostar-se em tdo aprazivel lugar de
descanso. A alma inteiramente
simples s6 tem um amor, Deus; e



neste unico amor, uma s6 aspiracao,
repousar no peito do Pai celestial, e
ai estabelecer o seu lugar de
descanso, como filho amoroso,
deixando nas Suas mdaos todos os
cuidados, ndo desejando outra coisa
que ndo seja permanecer nesta santa
confianca»”. Também S. Josemaria
aconselhava a percorrer o caminho
da infancia espiritual: «Sendo
criancgas, ndo tereis magoas; as
criancas esquecem depressa oS
desgostos para voltarem aos seus
divertimentos habituais. — Por isso,
com esse “abandono”, ndo tereis que
VOS preocupar, pois descansareis no
Pai»™.

3. As sete peticdes do Pai Nosso

Na Oracdo do Senhor, a invocagao
inicial «Pai Nosso, que estais nos
Céus», seguem-se sete peticdes. «As



trés primeiras peticdes tém por
objeto a gléria do Pai, a santificacdo
do seu nome, a vinda do seu reino e o
cumprimento da sua divina vontade.
As outras quatro petigdes
apresentam-Lhe 0s nossos desejos:
pedidos concernentes a nossa vida,
para a alimentar ou para a curar do
pecado, ou relativos ao nosso
combate para a vitoria do Bem sobre
o Mal»™Y,

O Pai Nosso é o modelo de todas as
oracdes, como ensina S. Tomas de
Aquino: «A oracdo dominical é a
mais perfeita das oragdes... Nela, ndo
s pedimos quanto podemos
corretamente desejar, pedimo-lo
também segundo a ordem em que
convém deseja-lo. De maneira que
esta oracdo ndo s6 nos ensina a
pedir, mas também forma toda a
nossa afetividade»™”.

Primeira peti¢do: Santificado seja o
V0SS0 nome



A santidade de Deus ndo pode ser
acrescentada por nenhuma criatura.
Por isso «A palavra “santificar” deve
ser aqui entendida [...] ndo no seu
sentido causativo (so Deus santifica,
torna santo), mas sobretudo num
sentido estimativo: reconhecer como
santo, tratar de um modo santo [...].
Desde a primeira peticdo ao nosso
Pai, mergulhamos no mistério intimo
da sua divindade e no drama da
salvacdo da nossa humanidade.
Pedir-Lhe que o seu nome seja
santificado é envolvermo-nos “no
designio benevolente que Ele de
antemado formou a nosso

respeito” (Ef 1, 9), para que “sejamos
santos e imaculados diante d'Ele, no
amor” (Ef 1, 4) (cf. Ef 1, 9.4)»",
Portanto, a exigéncia da primeira
peticdo é que a santidade divina
resplandeca e cresca na nossa vida:
«Por quem poderia Deus ser
santificado se é Ele proprio quem
santifica? Mas porque Ele mesmo
disse: “sede santos, porque Eu sou



santo” (Lv 14, 44), nos, que fomos
santificados no Batismo, pedimos e
rogamos para perseverar no que
comecamos a ser. E isso nds o
pedimos todos os dias. Precisamos de
uma santificacdo quotidiana para
que, incorrendo em faltas todos os
dias, todos os dias sejamos delas
purificados por uma santificacao
assidua [...]. Portanto, oramos para
que esta santificacdo permaneca em
nés»“‘”.

Segunda peticdo: Venha a nds o Vosso
Reino

A segunda peticdo exprime a
esperanca de que chegue um tempo
novo em que Deus seja reconhecido
por todos como Rei, que enchera de
beneficios os seus subditos: «Esta
peticdo é o “Marana Tha”, o clamor
do Espirito e da esposa: “Vem, Senhor
Jesus!”: (Ap 22, 20) [...]. Na oracdo do
Senhor, trata-se principalmente da
vinda final do Reino de Deus pelo



[15]

regresso de Cristo (cf. Tt 2, 13)»
Por outro lado, o Reino de Deus ja foi
iniciado neste mundo com a primeira
vinda de Cristo e o envio do Espirito
Santo: «“O Reino de Deus € justica e
paz e alegria no Espirito Santo” (Rm
14, 17). Os ultimos tempos, em que
estamos, sdo os da efusdo do Espirito
Santo. Trava-se desde entdo um
combate decisivo entre “a carne” e o
Espirito (cf. Ga 5, 16-25): “S6 um
coracdo puro pode dizer com
confianca: ‘Venha a nds o vosso
Reino’. E preciso ter passado pela
escola de Paulo para dizer: ‘Que o
pecado deixe de reinar no vosso
corpo mortal’ (Rm 6, 12). Quem se
conserva puro nos seus atos,
pensamentos e palavras é que pode
dizer a Deus: ‘Venha a nds o vosso
Reino!” (S. Cirilo de Jerusalém,
Catecheses mystagogice, 5, 13)»
Na segunda peticdo manifestamos
definitivamente o desejo de que Deus
reine atualmente em nos pela graca,
de que o seu Reino na terra cresca

[16]



cada dia mais, e de que, no fim dos
tempos, Ele reine plenamente sobre
todos no Céu.

Terceira petigdo: Seja feita a vossa
vontade assim na Terra como no Céu

A vontade de Deus é que «todos o0s
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade» (1Tm 2,
3-4). Jesus ensina-nos que se entra no
Reino dos Céus, ndo por palavras,
mas «fazendo a vontade de meu Pai
que estd nos Céus» (Mt 7, 21). Por
isso, aqui «pedimos ao nosso Pai que
una a nossa vontade a do seu Filho,
para que se cumpra a vontade d'Ele,
o seu plano de salvacéo para a vida
do mundo. Somos radicalmente
impotentes para tal, mas unidos a
Jesus e com o poder do seu Espirito
Santo, podemos entregar-Lhe a nossa
vontade e decidir escolher o que o
seu Filho sempre escolheu: fazer o
que é do agrado do Pai (cf. Jo 8§,
29)»"". «Quando pedimos, na oragdo



do Pai Nosso, que se faga a Sua
vontade na terra como no céu, ndo o
pedimos «no sentido de que Deus
faca o que quiser, mas de que nas
sejamos capazes de fazer o que Deus
quer»"®. Por outro lado, a expressio
«na terra como no Céu» manifesta o
nosso desejo de que, tal como se
cumpriu a vontade de Deus nos anjos
e nos bem-aventurados do Céu, assim
esta se cumpra nos que ainda
permanecemos na terra.

Quarta petigdo: O pdo nosso de cada
dia nos dai hoje

Esta peticdo expressa o abandono
filial dos filhos de Deus, pois «o Pai
que nos da a vida ndo pode deixar de
nos dar o alimento necessario para a
vida e todos os bens convenientes,
materiais e espirituais»"”. O sentido
especificamente cristdo desta quarta
peticdo tem a ver com o Pdo da Vida:
a Palavra de Deus, que deve ser
acolhida na fé, e o corpo de Cristo,



recebido na Eucaristia (cf. Jo 6,
26-58)»"", A expressdo “de cada dia”,
«tomada num sentido temporal, é
uma repeticao pedagogica do

“hoje” (cf. Ex 16, 19-21) para nos
confirmar numa confianca “sem
reservas”. Tomada no sentido
qualitativo, significa o necessario
para a vida e, de um modo mais
abrangente, todo o bem suficiente

para a subsisténcia (cf. 1Tim 6, 8)»"!,

Quinta peticdo: Perdoai-nos as nossas
ofensas assim como nos perdoamos a
quem nos tem ofendido

Nesta nova peticdo comegamos por
reconhecer a nossa condicdo de
pecadores: «Voltamos para Ele, como
o filho praédigo (cf. Lc 15, 11-32), e
reconhecemo-nos pecadores na sua
presenca, como o publicano (cf. Lc
18, 13). A nossa peticdo comeca por
uma “confissdo” na qual, ao mesmo
tempo, reconhecemos a nossa
miséria e a sua misericordia»*?. Mas



esta peticdo ndo serd escutada se ndo
tivermos respondido antes a uma
exigéncia: perdoar aqueles que nos
ofendem. E a razdo é a seguinte:
«esta onda de misericordia ndo pode
penetrar nos nossos coracoes
enquanto ndo tivermos perdoado
aqueles que nos ofenderam. O amor,
como o corpo de Cristo, € indivisivel:
nos nao podemos amar a Deus, a
quem ndo vemos, se ndo amarmos o
irmdo ou a irmd, a quem vemos (cf. 1
Jo 4, 20). Recusando perdoar aos
Nnossos irmaos ou irmas, o nosso
coracao fecha-se, a sua dureza torna-
0 impermeavel ao amor
misericordioso do Pai»™?.

Sexta peti¢do: Ndo nos deixeis cair em
tentacdo

Esta peticdo atinge a raiz da
precedente, porque 0S nossos
pecados sdo fruto do consentimento
na tentacdo. Por isso agora «pedimos
ao nosso Pai que ndo nos “deixe cair”



na tentacdo, pedimos-Lhe que néo
nos deixe seguir pelo caminho que
conduz ao pecado. N6s andamos
empenhados no combate “entre a
carne e o Espirito”. Esta peticao
implora o Espirito de discernimento
e de fortaleza»™". Deus da-nos
sempre a sua graga para vencermos
as tentacoes: «Deus, que € fiel, ndo
permitira que sejais tentados além
do que podem as vossas forcas; em
caso de tentacdo, dar-vos-a 0os meios
de lhe resistir» (1Cor 10, 13) mas,
para vencer sempre as tentacgoes, €
preciso rezar: «Ora um tal combate e
uma tal vitdria s6 sdo possiveis pela
oracao. Foi pela oracdo que Jesus
venceu o Tentador desde o principio
(cf. Mt 4, 11) e no ultimo combate da
sua agonia (cf. Mt 26, 36-44). Nesta
peticdo ao nosso Pai, Cristo une-nos
ao seu combate e a sua agonia [...].
Esta peticdo adquire todo o seu
sentido dramatico, quando
relacionada com a tentacdo final do
nosso combate na terra: ela pede a



perseveranca final. “Olhai que vou
chegar como um ladrdo: feliz de
quem estiver vigilante” (Ap 16,
15)»[25].

Sétima peticdo: Mas livrai-nos do Mal

A ultima petigdo estd incluida na
oracao sacerdotal de Jesus a seu Pai:
«N&o peco que os tires do mundo,
mas que os guardes do Maligno» (1Jo
17, 15). Nesta peticdo, «0 mal ndo é
uma abstracdo, mas designa uma
pessoa, Satanas, o Maligno, o anjo
que se opoOe a Deus. O “diabo” (“dia-
bolos”) é aquele que “se atravessa”
no designio de Deus e na sua obra de
salvacdo» realizada em Cristo»™®.
Além disso, «ao pedirmos para
sermos libertados do Maligno,
pedimos igualmente para sermos
livres de todos os males, presentes,
passados e futuros, dos quais ele é
autor ou instigador» (Catecismo,
2854), especialmente do pecado, o
Unico verdadeiro mal®”, e da sua



pena, que é a condenacdo eterna. Os
outros males e tribulacdes podem
converter-se em bens, se 0s
aceitamos e 0s unimos aos
padecimentos de Cristo na Cruz.

Bibliografia basica

— Catecismo da Igreja Catolica, n.
2759-2865.

Leituras recomendadas

— Francisco, Catequeses sobre o Pai
Nosso. Trata-se das catequeses do
Santo Padre, durante 16 Audiéncias
Gerais de quarta-feira, entre
dezembro de 2018 e maio de 2019.

— Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus
de Nazaré (capitulo dedicado a
Oracdo do Senhor).



- S. Josemaria, Homilias “Intimidade
com Deus” e “Rumo asantidade”, em
Amigos de Deus, n. 142-153 e 294-316.

[1] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2779.

[2] S. Jodo Paulo II, Alocugéo,
01/07/1987, 3.

[3] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2778.

[4] cf. Ibid., n. 2790.
[5] Ibid., n. 2792.

[6] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
13.

[7] Ibid., n. 36.

[8] Ibid., n. 64.



[9] S. Francisco de Sales,
Conversaciones espirituales, n. 16, 7,
em Obras Selectas de San Francisco
de Sales, vol. I, p. 724.

[10] S. Josemaria, Caminho, n. 864.

[11] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2857.

[12] S. Tomas de Aquino, Summa
theologice, 11-11, 83, 9.

[13] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2807.

[14] S. Cipriano, De dominica
oratione, 12.

[15] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2817-2818.

[16] Ibid., n. 2819.
[17] Ibid., n. 2825.

[18] S. Cipriano, De dominica
oratione, 14.



[19] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2830.

[20] Ibid., n. 2835.
[21] Ibid., n. 2837.
[22] Ibid., n. 2839.
[23] Ibid., n. 2840.
[24] Ibid., n. 2846.
[25] Ibid., n. 2849.
[26] Ibid., n. 2851.

[27] cf. S. Josemaria, Caminho, 386.

Manuel Belda

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-a-
oracao-do-pai-nosso/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-a-oracao-do-pai-nosso/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-a-oracao-do-pai-nosso/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-36-a-oracao-do-pai-nosso/

	Tema 36. A Oração do Pai Nosso

