
opusdei.org

Tema 35. A oração na
vida cristã

Os conteúdos da oração podem
ser múltiplos e variados. A
oração de petição faz parte da
experiência religiosa universal.
O reconhecimento dos bens
recebidos instiga o homem a
voltar o espírito para Deus. É
também parte essencial da
oração reconhecer e proclamar
a grandeza de Deus. O
Catecismo distingue entre
oração vocal, meditação e
oração de contemplação. As três
têm um traço fundamental
comum: o recolhimento do
coração.



01/10/2022

Sumário:

1. O que é a oração
2. Expressões ou formas da
oração
3. Condições e características da
oração
4. Necessidade da oração cristã
Bibliografia e Leituras

1. O que é a oração

Em português, há dois vocábulos
para designar a relação de amor
consciente e coloquial do homem
com Deus: prece e oração. A palavra
“prece” provém do verbo latino 
precor, que significa rogar, recorrer a
alguém, solicitando um benefício. O

• 
• 

• 

• 
• 



termo “oração” provém do
substantivo latino oratio, que
significa fala, discurso, linguagem.

As definições que se dão de oração
costumam refletir estas diferenças de
matiz que encontramos ao aludir à
terminologia. Por exemplo, S. João
Damasceno considera que a oração é
«a elevação da alma a Deus ou a
petição, a Deus, de bens que nos são
adequados»[1]; enquanto para S. João
Clímaco, é antes uma «conversa
familiar e união do homem com
Deus»[2]. Por seu lado, Sta. Teresa do
Menino Jesus define a oração como
«um impulso do coração, um simples
olhar lançado em direção ao céu, um
grito de reconhecimento e de amor,
tanto do interior da provação como
do interior da alegria»[3].

Os conteúdos da oração, como os de
qualquer diálogo de amor, podem ser
múltiplos e variados. No entanto, há



que destacar alguns particularmente
significativos:

1) Petição

É frequente a referência à oração
impetratória ao longo de toda a
Sagrada Escritura, inclusivamente
nos lábios de Jesus, que não só
recorre a ela, mas também nos
convida a pedir, enfatizando o valor
e a importância da oração simples e
confiante. A tradição cristã reiterou
este convite, pondo-a em prática de
muitas maneiras: petição de perdão,
petição pela nossa própria salvação e
pela dos outros, petição pela Igreja e
pelo apostolado, petição pelas mais
variadas necessidades, etc.

De facto, a oração de petição faz
parte da experiência religiosa
universal. O reconhecimento,
embora por vezes vago, da realidade
de Deus (ou, mais genericamente, de
um ser superior) incita o homem a
dirigir-se a Ele, solicitando a Sua



proteção e ajuda. A oração não se
esgota certamente na prece, mas a
petição é uma manifestação decisiva
da oração, na medida em que
reconhece e expressa a condição de
criatura do ser humano e a sua
dependência absoluta de um Deus
cujo amor a fé nos dá a conhecer de
modo pleno[4].

2) Ação de graças

O reconhecimento dos bens
recebidos e, através deles, da
magnificência e misericórdia divinas
instigam o homem a voltar o espírito
para Deus para proclamar e
agradecer os Seus benefícios. A
atitude de ação de graças atravessa,
do princípio ao fim, a Sagrada
Escritura e a história da
espiritualidade. Tanto uma como
outra revelam que, quando essa
atitude se enraíza na alma, gera um
processo que leva a reconhecer,
como dom divino, a totalidade



daquilo que acontece, não somente
as realidades que a experiência
imediata afirma como gratificantes,
mas também aquelas que podem
parecer negativas ou adversas.

Consciente de que os acontecimentos
estão sob o desígnio amoroso de
Deus, o crente sabe que tudo é para o
bem daqueles – todo e cada um – que
são objeto do amor divino (cf. Rm 8,
28). «Habitua-te a elevar o coração a
Deus em ação de graças, muitas
vezes ao dia. – Porque te dá isto e
aquilo. – Porque te desprezaram. –
Porque não tens o que precisas, ou
porque o tens. Porque fez tão
formosa a sua Mãe, que é também
tua Mãe. – Porque criou o Sol e a Lua
e este animal e aquela planta. –
Porque fez aquele homem eloquente
e a ti te fez difícil de palavra... Dá-
Lhe graças por tudo, porque tudo é
bom»[5].

3) Adoração e louvor



É parte essencial da oração
reconhecer e proclamar a grandeza
de Deus, a plenitude do Seu ser, a
infinitude da Sua bondade e do Seu
amor. É possível chegar ao louvor a
partir da consideração da beleza e
magnitude do universo, como
acontece em múltiplos textos bíblicos
(cf., por exemplo, Sl 19; Sir 42, 15-25;
Dn 3, 32-90) e em numerosas orações
da tradição cristã; ou a partir das
obras grandes e maravilhosas que
Deus realiza na história da salvação,
como ocorre no Magnificat (Lc 1,
46-55) ou nos grandes hinos paulinos
(ver, por exemplo, Ef 1, 3-14); ou de
factos pequenos e inclusive
minúsculos nos quais se manifesta o
amor de Deus.

Em todo o caso, o que caracteriza o
louvor é que nele o olhar dirige-se
diretamente ao próprio Deus, tal
como é em si, na Sua perfeição
ilimitada e infinita. «O louvor é a
forma de oração que mais



imediatamente reconhece que Deus é
Deus! Canta-O por Si próprio,
glorifica-O, não tanto pelo que Ele
faz, mas sobretudo porque ELE É»[6].
Está, por isso, intimamente unido à
adoração, ao reconhecimento, não só
intelectual mas existencial, da
pequenez de toda a criação em
comparação com o Criador e, por
consequência, à humildade, à
aceitação da indignidade pessoal
diante de quem nos transcende até
ao infinito; ao assombro que provém
do facto de que esse Deus, ao qual os
anjos e o universo inteiro rendem
homenagem, se tenha dignado não só
a fixar o seu olhar no homem mas a
habitar no homem; até mesmo, a
encarnar.

A adoração, o louvor, a petição, a
ação de graças sintetizam as
disposições de fundo que
caracterizam a totalidade do diálogo
entre o homem e Deus. Seja qual for
o conteúdo concreto da oração, quem



reza fá-lo sempre, de uma forma ou
de outra, explícita ou implicitamente,
adorando, louvando, suplicando,
implorando ou dando graças a esse
Deus ao qual venera, ao qual ama e
no qual confia. Ao mesmo tempo,
importa reiterar que os conteúdos
concretos da oração podem ser muito
variados. Às vezes, recorre-se à
oração para considerar passagens da
Escritura, para aprofundar alguma
verdade cristã, para reviver a vida de
Cristo, para sentir a proximidade de
Santa Maria... Noutras vezes, a
oração surge da nossa própria vida
para que Deus se torne partícipe das
alegrias e das aflições, dos sonhos e
dos problemas que a existência
comporta; ou para encontrar apoio
ou consolo; ou para examinar, diante
de Deus, o nosso próprio
comportamento e chegar a
propósitos e decisões; ou, mais
simplesmente, para comentar os
acontecimentos do dia com Aquele
por quem nos sabemos amados.



Como encontro entre o crente e Deus,
no qual se apoia e pelo qual se sabe
amado, a oração pode versar sobre a
totalidade dos acontecimentos que
conformam a existência e sobre a
totalidade dos sentimentos que o
coração pode experimentar.
«Escreveste-me: “Orar é falar com
Deus. Mas de quê?”. De quê?! D'Ele e
de ti; alegrias, tristezas, êxitos e
fracassos, ambições nobres,
preocupações diárias..., fraquezas; e
ações de graças e pedidos; e Amor e
desagravo. – Em duas palavras:
conhecê-l’O e conhecer-te – ganhar
intimidade!»[7]. Seja qual for o
caminho, a oração é sempre um
encontro íntimo e filial entre o
homem e Deus, que fomenta a
consciência da proximidade divina e
permite viver cada dia da existência
com os olhos postos em Deus.



2. Expressões ou formas da oração

Atendendo aos modos ou formas de
manifestação da oração, os autores
costumam apresentar diversas
distinções: oração vocal e oração
mental; oração pública e oração
privada; oração predominantemente
intelectual ou reflexiva e oração
afetiva; oração regrada e oração
espontânea, etc. Noutras ocasiões, os
autores tentam esboçar uma
gradação na intensidade da oração,
distinguindo entre oração mental,
oração afetiva, oração de quietude,
contemplação, oração unitiva...

O Catecismo da Igreja Católica
estrutura a sua exposição,
distinguindo entre: oração vocal,
meditação e oração de contemplação.
As três «têm um traço fundamental
comum: o recolhimento do coração.
Esta atenção em guardar a Palavra e
permanecer na presença de Deus faz
destas três expressões tempos fortes



da vida de oração»[8]. Uma análise do
texto põe em evidência, de resto, que,
ao empregar essa terminologia, o 
Catecismo da Igreja Católica não faz
referência a três graus da vida de
oração, mas, antes, a dois caminhos:
a oração vocal e a meditação,
apresentando ambas como aptas
para conduzir a esse apogeu na vida
de oração que é a contemplação. Na
nossa exposição, seguiremos esse
esquema.

1) Oração vocal

A expressão “oração vocal” indica
uma oração que se expressa
vocalmente, isto é, mediante
palavras articuladas ou
pronunciadas. Esta primeira
aproximação, embora exata, não vai
ao fundo da questão. Por um lado,
todo o diálogo interior, mesmo que
possa ser qualificado de exclusiva ou
predominantemente mental, faz
referência, no ser humano, à



linguagem; e, às vezes, à linguagem
articulada em voz alta, mesmo na
intimidade do nosso quarto. Por
outro lado, é necessário afirmar que
a oração vocal não é somente uma
questão de palavras, mas, sobretudo,
de pensamento e de coração. Por
isso, é mais correto afirmar que a
oração vocal é aquela que se faz por
meio de fórmulas pré-estabelecidas
tanto longas como breves
(jaculatórias), ou retiradas da
Sagrada Escritura (o Pai Nosso, a Ave
Maria...) ou recolhidas da tradição
espiritual (o Ato de contrição, o Veni
Sancte Spiritus, a Salve Rainha, o 
Lembrai-vos...).

Tudo isso, como é óbvio, com a
condição de que as expressões ou
fórmulas recitadas vocalmente sejam
verdadeira oração, isto é, que
cumpram o requisito de que quem as
recita o faça não só com a boca, mas
com a mente e o coração. Por este
motivo, S. Josemaria afirma:



«Devagar. – Repara no que dizes,
quem o diz e a quem. – Porque esse
falar depressa, sem lugar para a
reflexão, é ruído, chocalhar de latas.
– E dir-te-ei, com Sta. Teresa, que a
isso não chamo oração, por muito
que mexas os lábios»[9].

A oração vocal detém um papel
decisivo na pedagogia da prece,
sobretudo no início da relação com
Deus. De facto, mediante a
aprendizagem do sinal da Cruz e de
orações vocais, a criança, e com
frequência também o adulto, começa
a vivência concreta da fé e, portanto,
a vida de oração. Não obstante, o
papel e a importância da oração
vocal não se limita ao início do
diálogo com Deus, pretende-se, antes,
que acompanhe a vida espiritual ao
longo de todo o seu
desenvolvimento.

2) A meditação



Meditar significa empregar o
pensamento na consideração de uma
realidade ou de uma ideia com o
desejo de conhecê-la e compreendê-
la com maior profundidade e
perfeição. Para um cristão, a
meditação – que com frequência se
designa também de oração mental –
implica orientar o pensamento para
Deus tal como se revelou ao longo da
história de Israel e definitiva e
plenamente em Cristo. E, a partir de
Deus, dirigir o olhar à própria
existência para apreciá-la e moldá-la
ao mistério de vida, comunhão e
amor que Deus nos deu a conhecer.

A meditação pode suceder de forma
espontânea, por ocasião dos
momentos de silêncio que
acompanham as celebrações
litúrgicas ou se seguem a elas ou por
causa da leitura de um texto bíblico
ou de uma passagem de um autor
espiritual. Noutros momentos, pode
ser realizada mediante a dedicação



de períodos de tempo
especificamente destinados a isso.
Em todo o caso, é óbvio que –
especialmente no princípio, mas não
só então – implica esforço, desejo de
aprofundar o conhecimento de Deus
e da sua vontade e o empenho
pessoal efetivo com o objetivo de
melhorar a vida cristã. Nesse sentido,
pode afirmar-se que «a meditação é
sobretudo uma busca»[10]; embora
convenha acrescentar que não se
trata da busca de algo, mas de 
Alguém. Aquilo que a meditação
cristã procura não é só, nem
principalmente, compreender algo
(em última instância, entender o
modo de proceder e de se manifestar
de Deus), mas encontrar-se com Ele
e, encontrando-O, identificar-se com
a sua vontade e unir-se a Ele.

3) A oração contemplativa

O desenvolvimento da experiência
cristã e, nela e com ela, o da oração,



conduzem a uma comunicação, entre
o crente e Deus, cada vez mais
contínua, mais pessoal e mais íntima.
Nesse horizonte, situa-se a oração
que o Catecismo qualifica de
contemplativa, que é fruto de um
crescimento na vivência teologal do
qual brota uma consciência viva da
proximidade amorosa de Deus; por
consequência, a relação com Ele
torna-se cada vez mais direta,
familiar e confiante, e, inclusive,
para lá das palavras e do
pensamento reflexivo, é possível
viver, de facto, em íntima comunhão
com Ele.

«O que é a contemplação?»,
interroga-se o Catecismo da Igreja
Católica no início da parte dedicada à
oração contemplativa, para
responder em seguida, afirmando,
com palavras de Sta. Teresa de Jesus,
que não é outra coisa «senão tratar
de amizade – estando muitas vezes
tratando a sós – com Quem sabemos



que nos ama»[11]. A expressão ‘oração
contemplativa’, tal como é usada no 
Catecismo da Igreja Católica e em
muitos outros escritos anteriores e
posteriores, remete para aquilo que
pode ser descrito como o ápice da
contemplação; isto é, o momento em
que, por ação da graça, o espírito é
conduzido ao limiar do divino,
transcendendo todas as outras
realidades. Mas também, e mais
amplamente, a um crescimento vivo
e sentido da presença de Deus e do
desejo de uma profunda comunhão
com Ele. E isto, tanto nos períodos de
tempo dedicados especialmente à
oração quanto no conjunto da
existência. Pretende-se, em suma,
que a oração envolva a pessoa
humana na sua totalidade –
inteligência, vontade e sentimentos –,
atingindo o centro do coração para
mudar as suas disposições,
caracterizar toda a vida do cristão,
fazendo dele outro Cristo (cf. Gl 2,
20).



Com a expressão “contemplativos no
meio do mundo”, S. Josemaria
resumiu um dos traços essenciais do
espírito do Opus Dei, afirmando que
o cristão comum, chamado a
santificar-se no meio do mundo,
pode alcançar a plenitude da
contemplação sem necessidade de se
afastar da sua condição secular.
Segundo S. Josemaria, o cristão
comum é chamado a ser
contemplativo precisamente na e 
através da sua vida corrente, uma
vez que a contemplação não se limita
a alguns momentos específicos
durante o dia (momentos dedicados,
expressamente, à oração pessoal e
litúrgica, participação na Santa
Missa, etc.), mas pode abarcar o dia
inteiro até se tornar uma oração
contínua, onde a alma «se sente e se
sabe também olhada amorosamente
por Deus a toda a hora»[12]. É por isso
que afirma: «Eu gostaria que hoje […]
nos persuadíssemos definitivamente
da necessidade de nos dispormos a



ser almas contemplativas no meio do
mundo e do trabalho, com uma
conversa contínua com o nosso Deus,
a qual não deve esmorecer ao longo
do dia. Se pretendemos seguir
lealmente os passos do Mestre, este é
o único caminho»[13].

3. Condições e características da
oração

A oração, como qualquer ato
plenamente pessoal, requer atenção
e intenção, consciência da presença
de Deus e diálogo efetivo e sincero
com Ele. Uma condição para que
tudo isso seja possível é o 
recolhimento. A palavra
«recolhimento» significa a ação pela
qual a vontade, em virtude da
capacidade de domínio sobre o
conjunto das forças que constituem a
natureza humana, procura moderar



a tendência para a dispersão,
promovendo, dessa forma, o sossego
e a serenidade interiores. Esta
atitude é essencial nos momentos
dedicados especialmente à oração,
interrompendo outras tarefas e
procurando evitar as distrações. Mas
não deve ficar circunscrita a esses
períodos de tempo: deve, antes,
estender-se até alcançar o
recolhimento habitual, que se
identifica com uma fé e um amor
que, enchendo o coração, levam o
homem a procurar viver todas as
ações por referência a Deus, expressa
ou implicitamente.

Outra condição da oração é a 
confiança. Sem uma confiança plena
em Deus e no Seu amor, não haverá
oração, pelo menos oração sincera e
capaz de superar as provações e
dificuldades. Não se trata só da
confiança de que uma determinada
petição seja atendida, mas da
confiança que se tem n’Aquele por



quem nos sabemos amados e
compreendidos e diante de quem se
pode, portanto, abrir sem reservas o
próprio coração[14].

Às vezes, a oração é um diálogo que
brota facilmente, inclusive
acompanhado de prazer e consolo,
do mais fundo da alma; mas, noutros
momentos – talvez com mais
frequência – pode exigir
determinação e empenho. É então
possível que se insinue o desalento
que leva a pensar que o tempo
dedicado à relação com Deus carece
de sentido[15]. Nestes momentos,
torna-se evidente a importância de
outra das qualidades da oração: a 
perseverança. A razão de ser da
oração não é obter benefícios, nem é
a busca de satisfação, agrado ou
consolo, mas a comunhão com Deus.
Daí a necessidade e o valor da
perseverança na oração, que é
sempre, com ou sem alento e prazer,
um encontro vivo com Deus[16].



Um traço específico, e fundamental,
da oração cristã é o seu caráter
trinitário – fruto da ação do Espírito
Santo, que, infundindo e estimulando
a fé, a esperança e o amor, faz
crescer a presença de Deus até se
saber que se está, ao mesmo tempo,
na terra, onde se vive e trabalha, e no
céu, presente, pela graça, no próprio
coração. O cristão que vive da fé está
ciente de que é convidado a
relacionar-se com os anjos e os
Santos, com Santa Maria e, de modo
especial, com Cristo, Filho de Deus
encarnado, em cuja humanidade ele
percebe a divindade da Sua pessoa.
E, seguindo esse caminho, a
reconhecer a realidade de Deus Pai e
do Seu infinito amor e a desenvolver,
cada vez mais profundamente, uma
relação de confiança com Ele.

A oração cristã é, por isso e de modo
eminente, uma oração filial. A oração
de um filho que, a cada momento –
na alegria e na dor, no trabalho e no



descanso –, se dirige com
simplicidade e sinceridade ao seu Pai
para colocar nas Suas mãos as
aflições e os sentimentos que
experimenta no seu próprio coração,
com a segurança de encontrar n’Ele
compreensão e aceitação e até
mesmo um amor no qual tudo
encontra sentido.

4. A necessidade da oração cristã

À luz do que vimos, é evidente que a
oração não é algo opcional para a
vida espiritual, mas uma necessidade
vital, como afirma o Catecismo da
Igreja Católica:

«Orar é uma necessidade vital: se não
nos deixarmos conduzir pelo Espírito
Santo, cairemos na escravidão do
pecado (cf. Gl 5, 16-25). Como é
possível que o Espírito Santo seja a
“nossa vida” se o nosso coração está



longe d'Ele? “Nada iguala o valor da
oração: torna possível o que é
impossível, fácil o que é difícil. É
impossível que o homem que ora
possa pecar” (S. João Crisóstomo,
Sermões sobre Ana, 4, 5: PG 54, 666).
“Quem ora salva-se certamente;
quem não ora condena-se
certamente” (Sto. Afonso Maria de
Ligório, Del gran mezzo della
preghiera)»[17].

Por este motivo, o Catecismo da
Igreja Católica usa a expressão
«apelo universal à oração» no
subtítulo do primeiro capítulo da
quarta parte do Catecismo (a parte
dedicada à oração): A Revelação da
Oração. O apelo universal à oração.
Embora esta expressão não seja
frequente, está intimamente ligada a
outra mais conhecida: «Chamada
universal à santidade na Igreja»,
título do quinto capítulo da
Constituição dogmática Lumen
gentium, do Concílio Vaticano II.



Parece, portanto, que o Catecismo da
Igreja Católica, ao recordar os
ensinamentos do último Concílio
ecuménico, quis salientar, assim, a
necessidade da oração para alcançar
a santidade cristã.

Precisamente por isto, os santos
insistiram sempre na necessidade da
oração para ter vida espiritual e
progredir nela. Por exemplo, Sta.
Teresa de Jesus escreveu: «Há pouco
tempo atrás, um grande letrado
disse-me que as almas que não têm
oração são como um corpo com
paralisia ou incapacitado, que,
embora tenha pés e mãos, não os
pode controlar»[18]. E S. Francisco de
Sales pregou num sermão: «Só os
animais não oram, por isso aqueles
que não oram assemelham-se a
eles»[19]. Por seu lado, S. Josemaria
Escrivá disse: «Santo, sem oração?!...
– Não acredito nessa santidade»[20].



Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
2558-2758.

Leituras recomendadas

– Congregação para a Doutrina da Fé,
A Meditação Cristã. Carta “Orationis
Formas”. Introdução e comentário,
15/10/1989.

– Catequeses do Papa Bento XVI sobre
a oração. São os textos das
catequeses que o Papa Bento XVI
apresentou nas audiências gerais das
quartas-feiras, de maio de 2011 a
outubro de 2012.

– Catequeses do Papa Francisco sobre
a Oração do Senhor. São os textos das
catequeses que o Papa Francisco
apresentou durante as audiências
gerais das quartas-feiras, de
dezembro de 2018 a maio de 2019.



– Catequeses do Papa Francisco sobre
a oração. São os textos das
catequeses que o Papa Francisco
apresentou durante as audiências
gerais das quartas-feiras, de maio de
2020 a junho de 2021.

— S. Josemaria, Homilias: “O triunfo
de Cristo na humildade”; “A
Eucaristia, mistério de fé e de amor”;
“A Ascensão do Senhor aos céus”; “O
Grande Desconhecido” e “Por Maria a
Jesus” em Cristo que passa, n. 12-21,
83-94, 117-126, 127-138 e 139-149;
Homilias: “A intimidade com Deus”;
“Vida de oração” e “Rumo à
santidade” em Amigos de Deus, n.
142-153, 238-257, 294-316.

[1] S. João Damasceno, De fide
orthodoxa, III, 24: PG 94, 1098D.

[2] S. João Clímaco, Scala paradisi,
grau 28: PG 88, 1129.



[3] Sta. Teresa do Menino Jesus, 
Manuscrito Autobiográfico C, 25 r.

[4] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2629, 2635.

[5] S. Josemaria, Caminho, n. 268.

[6] Catecismo da Igreja Católica, n.
2639.

[7] S. Josemaria, Caminho, n. 91.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
2699.

[9] S. Josemaria, Caminho, n. 85.

[10] Catecismo da Igreja Católica, n.
2705.

[11] Sta. Teresa de Jesus, Livro da
vida, 8, 5.

[12] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
307.

[13] Ibid., n. 238.



[14] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2734-2741.

[15] cf. Ibid., n. 2728.

[16] cf. Ibid., n. 2742-2745, 2746-2751.

[17] Ibid., n. 2744.

[18] Sta. Teresa de Jesus, Moradas do
castelo interior. Primeiras moradas,
1, 6, em Obras completas, «B. A. C.,
212», Madrid, 1986, p. 474

[19] S. Francisco de Sales, Œuvres de
Saint François de Sales, Evêque et
Prince de Genève et Docteur de
l’Eglise. Edition complète, Annecy,
1892-1964, vol. 9, p. 62. A tradução é
nossa.

[20] S. Josemaria, Caminho, n. 107.

José Luis Illanes / Manuel Belda



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-35-a-
oracao-na-vida-crista/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-35-a-oracao-na-vida-crista/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-35-a-oracao-na-vida-crista/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-35-a-oracao-na-vida-crista/

	Tema 35. A oração na vida cristã

