
opusdei.org

TEMA 34. O quinto
mandamento do
Decálogo

A vida humana é sagrada,
porque é fruto da acção
criadora de Deus e permanece
continuamente numa especial
relação com o Criador.

05/03/2011

1. «Não matarás» «A vida humana é
sagrada porque, desde a sua origem,
postula a acção criadora de Deus e
mantém-se para sempre numa
relação especial com o Criador, seu



único fim. Só Deus é senhor da vida,
desde o seu começo até ao seu termo:
ninguém, em circunstância alguma,
pode reivindicar o direito de dar a
morte directamente a um ser
humano inocente» ( Catecismo ,
2258).

O homem é alguém muito singular: é
a única criatura deste mundo que
Deus ama por si mesma [1]. Foi
destinado a conhecer e a amar a
Deus eternamente, a sua vida é
sagrada. Foi criado à imagem e
semelhança de Deus (cf. Gn 1, 26-27),
e é este o fundamento último da
dignidade humana e do mandamento
«não matarás».

O livro de Génesis apresenta o abuso
contra a vida humana como
consequência do pecado original.
Yahvé manifesta-se sempre como
protector da vida: mesmo da de Caim
após de ter morto o seu irmão Abel,
sangue do seu sangue, imagem de



todo o homicídio. Ninguém deve
fazer justiça pela sua própria mão, e
ninguém pode advogar o direito de
dispor da vida do próximo (cf. Gn 4,
13-15).

Este mandamento refere-se aos seres
humanos. É legítimo servir-se dos
animais para obter alimento,
vestuário, etc. Deus colocou-os na
terra para que estivessem ao serviço
do homem. A conveniência de matá-
los ou maltratá-los provém da
desordem que pode implicar nas
paixões humanas, ou de um dever de
justiça (se são propriedade de outro)
(cf. Catecismo , 2417). Alem disso,
não se deve esquecer que o homem
não é “dono” da Criação, mas
administrador, portanto tem a
obrigação de respeitar e cuidar da
natureza, da qual necessita para a
sua própria existência e
desenvolvimento (cf. Catecismo ,
2418).



2. Plenitude deste mandamento

O mandamento de salvaguardar a
vida do homem «tem a sua dimensão
mais profunda na exigência de 
veneração e amor por toda a pessoa e
sua vida» [2].

A misericórdia e o perdão são
próprios de Deus; e na vida dos filhos
de Deus também deve estar presente
a misericórdia, que nos faz
compadecermo-nos da miséria
alheia: «Bem-aventurados os
misericordiosos porque alcançarão
misericórdia» ( Mt 5, 7)[3].

É igualmente necessário aprender a
perdoar as ofensas (cf. Mt 5, 22). Ao
receber uma ofensa, há que evitar
encolerizar-se, nem permitir que a
ira invada o coração. Mais ainda no 
Pai Nosso – a oração que Jesus nos
deixou como oração dominical –, o
Senhor liga o seu perdão – o perdão
acerca das ofensas que cometemos –
ao nosso perdão sobre os que nos



ofenderam (cf. Mt 6, 9-13; Lc 11, 2-4).
Nesta luta, ajudar-nos-á contemplar a
Paixão de Nosso Senhor, que nos
perdoou e redimiu com amor e
paciência as nossas injustiças;
considerar que ninguém deve ser
para um cristão um estranho ou 
inimigo (cf. Mt 5, 44-45); pensar no
juízo após a nossa morte, em que
seremos julgados pelo amor
dedicado ao próximo; recordar que
um cristão deve vencer o mal com o
bem (cf. Rm 12, 21); e considerar as
injúrias como ocasião para a própria
purificação.

3. O respeito pela vida humana

O quinto preceito manda não matar .
Condena também golpear, ferir ou
provocar qualquer dano injusto a si
mesmo e ao próximo no corpo, quer
seja por si mesmo ou através de
outros; bem como ofendê-lo com
palavras injuriosas ou desejar-lhe o
mal. Neste mandamento proíbe-se



igualmente ocasionar a morte a si
próprio (suicídio).

3.1. O homicídio voluntário

«O quinto mandamento proíbe, como
gravemente pecaminoso, o homicídio
directo e voluntário. O assassino e
quantos voluntariamente colaboram
no assassinato cometem um pecado
que brada ao céu» (cf. Gn 4, 19)» ( 
Catecismo , 2268) [4].

A encíclica Evangelium Vitae
formulou de forma definitiva e
infalível a seguinte norma negativa:
«com a autoridade que Cristo
conferiu a Pedro e aos seus
Sucessores, em comunhão com os
Bispos da Igreja Católica, confirmo
que a morte directa e voluntária de
um ser humano inocente é sempre
gravemente imoral. Esta doutrina,
fundada naquela lei não-escrita que
todo o homem, pela luz da razão,
encontra no próprio coração (cf. Rm
2, 14-15), é confirmada pela Sagrada



Escritura, transmitida pela Tradição
da Igreja e ensinada pelo Magistério
ordinário e universal» [5]. Assim, o
homicídio que é sem excepção
gravemente imoral é aquele que
corresponde a uma escolha
deliberada e se dirige a uma pessoa
inocente. Por conseguinte, a legítima
defesa e a pena de morte não se
incluem nesta formulação absoluta,
pois são objecto de tratamento
específico [6].

Colocar a vida nas mãos do homem
implica um poder de disposição, que
acarreta saber administrá-lo como
uma colaboração com Deus. Isto
exige atitude de amor e de serviço, e
não de domínio arbitrário: trata-se
de um domínio não absoluto, mas 
ministerial, reflexo concreto do
domínio único e infinito de Deus [7].

3.2. O aborto

«A vida humana deve ser respeitada
e protegida, de modo absoluto, a



partir do momento da concepção» ( 
Catecismo , 2270). Não é admissível
nenhuma discriminação, nem sequer
a fundada nas diferentes fases do
desenvolvimento da vida. Em
situações conflituosas, é
determinante a pertença natural à
espécie biológica humana. Com isto
não se impõe à investigação
biomédica limites diferentes dos que
a dignidade humana estabelece para
qualquer outro campo da actividade
do homem.

«O aborto directo, isto é, querido
como fim ou como meio, constitui
sempre uma desordem moral grave
enquanto morte deliberada de um
ser humano inocente» [8]. A
expressão como fim ou como meio
compreende as duas modalidades da
voluntariedade directa: neste caso, o
que actua quer conscientemente
matar, e por isso realiza tal acção.



«Nenhuma circunstância, nenhum
fim, nenhuma lei no mundo poderá
jamais tornar lícito um acto que é
intrinsecamente ilícito, porque
contrário à Lei de Deus, inscrita no
coração de cada homem,
reconhecível pela própria razão, e
proclamada pela Igreja» [9]. O
respeito pela vida deve ser
reconhecido como o limite que
nenhuma actividade individual ou
estatal pode ultrapassar. O direito
inalienável da pessoa humana
inocente à vida é elemento
constitutivo da sociedade civil e da
sua legislação e, como tal, deve ser
reconhecido e respeitado tanto por
parte da sociedade como da
autoridade política (cf. Catecismo ,
2273)[10].

Assim, podemos afirmar que «a
autoridade é exigência da ordem
moral e promana de Deus, caso os
governantes legislarem ou
prescreverem algo contra essa ordem



e, portanto, contra a vontade de
Deus, essas leis e essas prescrições
não podem obrigar a consciência dos
cidadãos», mais ainda, «a própria
autoridade deixa de existir,
degenerando em abuso do poder» 
[11]. Tanto assim é que «leis deste
tipo não só não criam obrigação
alguma para a consciência, como, ao
contrário, geram uma grave e precisa
obrigação de opor-se a elas através da
objecção de consciência» [12] .

«Uma vez que deve ser tratado como
pessoa desde a concepção, o embrião
terá de ser defendido na sua
integridade, tratado e curado, na
medida do possível, como qualquer
outro ser humano» ( Catecismo ,
2274).

3.3. A eutanásia

«Por eutanásia, em sentido verdadeiro
e próprio, deve-se entender uma
acção ou uma omissão que, por sua
natureza e nas intenções, provoca a



morte com o objectivo de eliminar o
sofrimento (…). A eutanásia é uma
violação grave da Lei de Deus,
enquanto morte deliberada
moralmente inaceitável de uma
pessoa humana (…). A eutanásia
comporta, segundo as circunstâncias,
a malícia própria do suicídio ou do
homicídio» [13]. Trata-se de uma das
consequências, gravemente
contrárias à dignidade humana, a
que pode conduzir o hedonismo e a
perda do sentido cristão da dor.

«A cessação de tratamentos médicos
onerosos, perigosos, extraordinários
ou desproporcionados aos resultados
esperados, pode ser legítima. É a
rejeição do “encarniçamento
terapêutico”. Não que assim se
pretenda dar a morte; simplesmente
se aceita o facto de a não poder
impedir» ( Catecismo , 2278) [14].

Pelo contrário, «mesmo que a morte
seja considerada iminente, os



cuidados habitualmente devidos a
uma pessoa doente não podem ser
legitimamente interrompidos» ( 
Catecismo , 2279) [15]. A alimentação
e a hidratação artificiais são, em
princípio, cuidados ordinários
devidos a qualquer doente [16].

3.4. O suicídio

«Nós somos administradores e não
proprietários da vida que Deus nos
confiou; não podemos dispor dela» ( 
Catecismo , 2280). «O suicídio
contraria a inclinação natural do ser
humano para conservar e perpetuar
a sua vida. É gravemente contrário
ao justo amor de si mesmo. Ofende
igualmente o amor do próximo,
porque quebra injustamente os laços
de solidariedade com as sociedades
familiar, nacional e humana, em
relação às quais temos obrigações a
cumprir. O suicídio é contrário ao
amor do Deus vivo» ( Catecismo ,
2281)[17].



Preferir a própria morte para salvar
a vida de outro não é suicídio, antes
pelo contrário, pode constituir um
acto de extrema caridade.

3.5. A legítima defesa

A proibição de causar a morte não
suprime o direito de impedir que um
injusto agressor provoque dano [18].
A legítima defesa pode ser mesmo
um dever grave para quem é
responsável pela vida de outro ou do
bem comum (cf. Catecismo , 2265).

3.6. A pena de morte

Defender o bem comum da sociedade
exige que se coloque o agressor em
situação de não poder provocar
danos. Por isso, a autoridade legítima
pode infligir penas proporcionais à
gravidade dos delitos. As penas têm
como fim compensar a desordem
introduzida pela falta, preservar a
ordem pública, a segurança das



pessoas e a emenda do culpado (cf. 
Catecismo , 2266).

O Catecismo da Igreja Católica refere
que: «Durante muito tempo,
considerou-se o recurso à pena de
morte por parte da autoridade
legítima, depois de um processo
regular, como uma resposta
adequada à gravidade de alguns
delitos e um meio aceitável, ainda
que extremo, para a tutela do bem
comum.

Hoje vai-se tornando cada vez mais
viva a consciência de que a
dignidade da pessoa não se perde,
mesmo depois de ter cometido
crimes gravíssimos. Além disso,
difundiu-se uma nova compreensão
do sentido das sanções penais por
parte do Estado. Por fim, foram
desenvolvidos sistemas de detenção
mais eficazes, que garantem a
indispensável defesa dos cidadãos
sem, ao mesmo tempo, tirar



definitivamente ao réu a
possibilidade de se redimir.

Por isso a Igreja ensina, à luz do
Evangelho, que «a pena de morte é
inadmissível, porque atenta contra a
inviolabilidade e dignidade da
pessoa», (Discurso do Santo Padre
Francisco por ocasião del XXV
Aniversário do Catecismo da Igreja
Católica, 11 de outubro de 2017), «e
empenha-se com determinação a
favor da sua abolição em todo o
mundo». (Cf. Catecismo, 2267)

4. O respeito pela dignidade das
pessoas 4.1. O respeito pela alma
do próximo: o escândalo

Os cristãos estão obrigados a
procurar a vida e a saúde
sobrenatural da alma do próximo,
além da do corpo.

O escândalo é o contrário: «é a
atitude ou comportamento que leva
outrem a fazer o mal. O escandaloso



transforma-se em tentador do seu
próximo (…). O escândalo constitui
uma falta grave se, por acção ou
omissão, levar deliberadamente
outra pessoa a cometer uma falta
grave» ( Catecismo , 2284). Pode-se
causar escândalo por comentários
injustos, pela promoção de
espectáculos, livros e revistas
imorais, por seguir modas contrárias
ao pudor, etc.

«O escândalo reveste-se duma
gravidade particular conforme a
autoridade dos que o causam ou a
fraqueza dos que dele são vítimas» ( 
Catecismo , 2285): «se alguém
escandalizar um destes pequeninos
que crêem em mim, seria preferível
que lhe suspendessem do pescoço a
mó de um moinho e o lançassem nas
profundezas do mar» ( Mt 18, 6)[20].

4.2. O respeito pela saúde do corpo

O respeito pelo próprio corpo é uma
exigência da caridade, pois o corpo é



templo do Espírito Santo (cf. 1 Cor 6,
19; 3, 16 seg.; 2 Cor 6, 16), e somos
responsáveis – no que de nós
depende – por procurar a saúde
corporal, que é um meio para servir
a Deus e os homens. Mas a vida
corporal não é um valor absoluto: a
moral cristã opõe-se à concepção
neopagã que promove o culto do
corpo, e que pode conduzir à
perversão das relações humanas (cf. 
Catecismo , 2289).

«A virtude da temperança leva a 
evitar toda a espécie de excessos, o
abuso da comida, da bebida, do
tabaco e dos medicamentos. Aqueles
que, em estado de embriaguez ou por
gosto imoderado da velocidade,
põem em risco a segurança dos
outros e a sua própria, nas estradas,
no mar ou no ar, tornam-se
gravemente culpados» ( Catecismo ,
2290).



O uso de estupefacientes é uma falta
grave pelos danos que causa à saúde
e pela fuga à responsabilidade pelos
actos praticados sob a sua influência.
A produção clandestina e o tráfico de
drogas são práticas imorais (cf. 
Catecismo , 2291).

A investigação científica não pode
legitimar actos que em si mesmos são
contrários à dignidade das pessoas e
à lei moral. Nenhum ser humano
pode ser tratado como meio para o
progresso da ciência (cf. Catecismo ,
2295). Atentam contra este princípio
as práticas como a procriação
artificial substitutiva ou o uso de
embriões com fins experimentais.

4.3. O transplante de órgãos

A doação de órgãos para transplante
é legítima e pode ser um acto de
caridade, se a doação é plenamente
livre e gratuita [21], e se respeita a
ordem da justiça e da caridade.



«Uma pessoa só pode doar alguma
coisa de que se possa privar sem
perigo sério ou dano para a sua
própria vida ou identidade pessoal, e
por uma razão justa e
proporcionada. É óbvio que os
órgãos vitais só podem ser doados
depois da morte» [22].

É preciso que o doador ou os seus
representantes tenham dado de
forma consciente o seu
consentimento (cfr. Catecismo ,
2296). Esta doação, «embora seja
legítima em si mesma, pode chegar a
ser ilícita, se viola os direitos e
sentimentos de terceiros aos quais
compete a tutela do cadáver: os
parentes próximos em primeiro
lugar, mas poderia mesmo tratar-se
de outras pessoas em virtude de
direitos públicos ou privados [23].

4.4. O respeito pela liberdade física
e a integridade corporal



Os sequestros e a posse de reféns são
moralmente ilícitos: é tratar as
pessoas apenas como meios para
obter diversos fins, privando-os
injustamente da liberdade. Também
gravemente contrários à justiça e à
caridade, o terrorismo e a tortura.

«A não ser por indicações médicas de
ordem estritamente terapêutica, as 
amputações, mutilações ou 
esterilizações directamente
voluntárias de pessoas inocentes, são
contrárias à lei moral» ( Catecismo ,
2297). Portanto, não são contrárias à
lei moral aquelas que derivam da
acção terapêutica necessária para o
bem do corpo considerado na sua
totalidade, e que não se querem nem
como fim nem como meio, mas que
se sofrem e toleram.

4.5. O respeito pelos mortos

«Os corpos dos defuntos devem ser
tratados com respeito e caridade, na
fé e esperança da ressurreição.



Enterrar os mortos é uma obra de
misericórdia corporal (cf. Tb 1, 16-18)
que honra os filhos de Deus, templos
do Espírito Santo» ( Catecismo ,
2300). «A Igreja recomenda
vivamente que se conserve o piedoso
costume de sepultar os corpos dos
defuntos; mas não proíbe a
cremação, a não ser que tenha sido
preferida por razões contrárias à
doutrina cristã» ( CDC, cân. 1176).

5. A defesa da paz

«Bem-aventurados os pacíficos,
porque serão chamados filhos de
Deus» ( Mt 5, 8). Característica do
espírito de filiação divina é serem 
semeadores de paz e alegria [24]. «A
paz não é possível na terra sem a
salvaguarda dos bens das pessoas, a
livre comunicação entre os seres
humanos, o respeito pela dignidade
das pessoas e dos povos e a prática
assídua da fraternidade (…). É “obra



da justiça” ( Is 32, 17) e efeito da
caridade» ( Catecismo , 2304).

«Por causa dos males e injustiças que
toda a guerra traz consigo, a Igreja
exorta instantemente a todos para
que orem e actuem para que a
Bondade divina nos livre da antiga
escravidão da guerra (cf. Concílio do
Vaticano II, Const. past. Gaudium et
Spes, 81, 4)» ( Catecismo , 2307).

Existe a «legítima defesa pela força
das armas». Mas «a gravidade duma
tal decisão submete-a a condições
rigorosas de legitimidade moral» ( 
Catecismo , 2309) [25].

«As injustiças, as excessivas
desigualdades de ordem económica
ou social, a inveja, a desconfiança e o
orgulho que grassam entre os
homens e as nações, são uma
constante ameaça à paz e provocam
as guerras. Tudo o que se fizer para
superar estas desordens contribui



para edificar a paz e evitar a
guerra» ( Catecismo , 2317).

«Ama a tua pátria: o patriotismo é
uma virtude cristã. Mas, se o
patriotismo se converte num
nacionalismo que leva a encarar
outros povos, outras nações, com
desinteresse, com desprezo – sem
caridade cristã nem justiça –, é um
pecado» [26].

Pau Agulles Simó

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica ,
2258-2330.

João Paulo II, Enc. Evangelium Vitae ,
25-III-95, cap. III.



Leituras recomendadas

L. Ciccone, La vita umana , Ares,
Milano 2000.

L. Melina, Corso di Bioetica. Il
Vangelo della Vita , Piemme, Casale
Monferrato 1996.

Notas

[1] João XXIII, Enc. Pacem in Terris ,
11-IV-63, 51.

[2] João Paulo II, Enc. Evangelium
Vitae , 25-III-95, 41.

[3] «As obras de misericórdia são as
acções caridosas pelas quais vamos
em ajuda do nosso próximo, nas suas
necessidades corporais e
espirituais» ( Catecismo , 2447).

[4] Também «proíbe fazer seja o que
for com a intenção de provocar 



indirectamente a morte duma pessoa.
A lei moral proíbe expor alguém, sem
razão grave, a um perigo mortal,
assim como negar assistência a uma
pessoa em perigo» ( Catecismo ,
2269).

[5] João Paulo II, Enc. Evangelium
Vitae , 25-III-95, 57.

[6] Cf. Ibidem , 55-56.

[7] Cf. Ibidem , 52.

[8] Ibidem , 62.

[9] Ibidem , 62. É tal a gravidade do
crime do aborto, que a Igreja
sanciona este delito com a pena
canónica de excomunhão latae
sententiae (cf. Catecismo , 2272).

[10] Estes «direitos do homem não
dependem nem dos indivíduos
singularmente, nem dos pais e
tampouco representam uma
concessão da sociedade e do Estado.



Eles pertencem à natureza humana e
são inerentes à pessoa por força do
acto criador do qual ela se origina
(…). No momento em que uma lei
positiva priva uma categoria de seres
humanos da protecção que a
legislação civil deveria conceder-
lhes, o Estado nega a igualdade de
todos perante a lei. Quando o Estado
não põe a sua força ao serviço dos
direitos de cada um dos cidadãos, e,
particularmente, de quem é mais
fraco, são ameaçados os próprios
fundamentos de um Estado de
direito». (Congregação para a
Doutrina da Fé, Instr. Donum Vitae ,
22-II-87, 3).

[11] João XXIII, Enc. Pacem in Terris ,
11-IV-63, 51.

[12] João Paulo II, Enc. Evangelium
Vitae , 25-III-95, 73.

[13] Ibidem, 65



[14] «As decisões devem ser tomadas
pelo paciente, se para isso tiver
competência e capacidade; de
contrário, por quem para tal tenha
direitos legais, respeitando sempre a
vontade razoável e os interesses
legítimos do paciente» ( Catecismo ,
2278).

[15] «O uso dos analgésicos para
aliviar os sofrimentos do moribundo,
mesmo correndo-se o risco de
abreviar os seus dias, pode ser
moralmente conforme com a
dignidade humana, se a morte não
for querida, nem como fim nem
como meio, mas somente prevista e
tolerada como inevitável. Os
cuidados paliativos constituem uma
forma excepcional da caridade
desinteressada; a esse título, devem
ser encorajados» ( Catecismo , 2279).

[16] Cf. João Paulo II, Discurso aos
participantes no Congresso
Internacional sobre “o tratamento de



sostegno vitale e o estado vegetativo.
Progressos científicos e dilemas
éticos”, 20-III-2004, n. 4; cf. Também
Conselho Pontifício da Pastoral ppara
os Doentes Sanitários, Carta dos
Agentes da Saúde , n. 120;
Congregação para a Doutrina da Fé, 
Respostas a algumas perguntas da
Conferência Episcopal dos Estados
Unidos da América sobre a
alimentação e hidratação artificiais ,
1-VIII-2007.

[17] No entanto «não se deve
desesperar da salvação eterna das
pessoas que se suicidaram. Deus
pode, por caminhos que só Ele
conhece, oferecer-lhes a ocasião de
um arrependimento salutar. A Igreja
ora pelas pessoas que atentaram
contra a própria vida» ( Catecismo ,
2283).

[18] «O amor para consigo mesmo
permanece um princípio
fundamental de moralidade. E,



portanto, legítimo fazer respeitar o
seu próprio direito à vida. Quem
defende a sua vida não é réu de
homicídio, mesmo que se veja
constrangido a desferir sobre o
agressor um golpe mortal» ( 
Catecismo , 2264; cf. João Paulo II,
Enc. Evangelium Vitae, 55): neste
caso, o homicídio do agressor não
constitui objecto directo da vontade
do que se defende, mas que o objecto
moral consiste em remover uma
ameaça iminente contra a própria
vida.

[20] «Tornam-se culpados de
escândalo os que estabelecem leis ou
estruturas sociais conducentes à
degradação dos costumes e à
corrupção da vida religiosa, ou a
“condições sociais que, voluntária ou
involuntariamente, tornam difícil e
praticamente impossível uma
conduta cristã conforme aos
mandamentos” (Pio XII. Mensagem



radiofónica, 1 de Junho de 1941)» ( 
Catecismo , 2286).

[21] Cf. João Paulo II, Discurso , 22-
VI-1991, 3; Catecismo , 2301.

[22] Ibidem , 4.

[23] PIO XII, Discurso à Associação
Italiana de doadores de córnea, 14-
V-1956.

[24] Cf. S. Josemaria, Cristo que
Passa, 124.

[25] «É necessário, ao mesmo tempo:

- que o prejuízo causado pelo
agressor à nação ou comunidade de
nações seja duradouro, grave e certo;

- que todos os outros meios de lhe
pôr fim se tenham revelado
impraticáveis ou ineficazes;

- que estejam reunidas condições
sérias de êxito;



- que o emprego das armas não traga
consigo males e desordens mais
graves do que o mal a eliminar. O
poder dos meios modernos de
destruição tem um peso gravíssimo
na apreciação desta condição.

Estes são os elementos
tradicionalmente apontados na
doutrina da chamada “guerra justa”.

A apreciação destas condições de
legitimidade moral pertence ao juízo
prudencial daqueles que têm o
encargo do bem comum» ( 
Catecismo , 2309). Além disso, «é-se
moralmente obrigado a resistir às
ordens para praticar um genocídio» (
Catecismo , 2313).

«A corrida aos armamentos não
garante a paz. Longe de eliminar as
causas da guerra, corre o risco de as
agravar. O dispêndio de fabulosas
riquezas na preparação de armas
sempre novas impede que se
auxiliem as populações indigentes, e



trava o desenvolvimento dos
povos» (Catecismo, 2315). «A corrida
aos armamentos é um terrível flagelo
para a humanidade e prejudica os
pobres dum modo
intolerável» (Concílio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes, 81). As
autoridades têm o direito e o dever
de regulamentar a produção e o
comércio de armas (cf. Catecismo,
2316).

[26] S. Josemaria, Sulco , 315. Cf. S.
Josemaria, Forja , 879; Caminho , 525.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-
quinto-mandamento-do-decalogo/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-quinto-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-quinto-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-quinto-mandamento-do-decalogo/

	TEMA 34. O quinto mandamento do Decálogo

