opusdei.org

TEMA 34. O quinto
mandamento do
Decalogo

A vida humana é sagrada,
porque é fruto da acgao
criadora de Deus e permanece
continuamente numa especial
relacdo com o Criador.

05/03/2011

1. «Ndo mataras» «A vida humana é
sagrada porque, desde a sua origem,
postula a accdo criadora de Deus e
mantém-se para sempre numa
relacdo especial com o Criador, seu



unico fim. S6 Deus é senhor da vida,
desde o seu comeco até ao seu termo:
ninguém, em circunstancia alguma,
pode reivindicar o direito de dar a
morte directamente a um ser
humano inocente» ( Catecismo ,
2258).

O homem é alguém muito singular: é
a unica criatura deste mundo que
Deus ama por si mesma [1]. Foi
destinado a conhecer e a amar a
Deus eternamente, a sua vida é
sagrada. Foi criado a imagem e
semelhanca de Deus (cf. Gn 1, 26-27),
e é este o fundamento ultimo da
dignidade humana e do mandamento
«ndo mataras».

O livro de Génesis apresenta o abuso
contra a vida humana como
consequéncia do pecado original.
Yahvé manifesta-se sempre como
protector da vida: mesmo da de Caim
apos de ter morto o seu irmdo Abel,
sangue do seu sangue, imagem de



todo o homicidio. Ninguém deve
fazer justica pela sua propria mao, e
ninguém pode advogar o direito de
dispor da vida do proximo (cf. Gn 4,
13-15).

Este mandamento refere-se aos seres
humanos. E legitimo servir-se dos
animais para obter alimento,
vestuario, etc. Deus colocou-os na
terra para que estivessem ao Servico
do homem. A conveniéncia de mata-
los ou maltrata-los provém da
desordem que pode implicar nas
paixdes humanas, ou de um dever de
justica (se sdo propriedade de outro)
(cf. Catecismo , 2417). Alem disso,
ndo se deve esquecer que o homem
ndo é “dono” da Criagdo, mas
administrador, portanto tem a
obrigacdo de respeitar e cuidar da
natureza, da qual necessita para a
sua propria existéncia e
desenvolvimento (cf. Catecismo ,
2418).



2. Plenitude deste mandamento

O mandamento de salvaguardar a
vida do homem «tem a sua dimensao
mais profunda na exigéncia de
veneragdo e amor por toda a pessoa e
sua vida» [2].

A misericordia e o perddo sao
proprios de Deus; e na vida dos filhos
de Deus também deve estar presente
a misericordia, que nos faz
compadecermo-nos da miséria
alheia: «Bem-aventurados os
misericordiosos porque alcancgardo
misericordia» ( Mt 5, 7)[3].

F igualmente necessario aprender a
perdoar as ofensas (cf. Mt 5, 22). Ao
receber uma ofensa, ha que evitar
encolerizar-se, nem permitir que a
ira invada o coracdo. Mais ainda no
Pai Nosso — a oracao que Jesus nos
deixou como orag¢do dominical -, o
Senhor liga o seu perdéo — o perdao
acerca das ofensas que cometemos —
ao nosso perddo sobre 0s que nos



ofenderam (cf. Mt 6, 9-13; Lc 11, 2-4).
Nesta luta, ajudar-nos-a contemplar a
Paixao de Nosso Senhor, que nos
perdoou e redimiu com amor e
paciéncia as nossas injusticas;
considerar que ninguém deve ser
para um cristdo um estranho ou
inimigo (cf. Mt 5, 44-45); pensar no
juizo apos a nossa morte, em que
seremos julgados pelo amor
dedicado ao proximo; recordar que
um cristdo deve vencer o mal com o
bem (cf. Rm 12, 21); e considerar as
injurias como ocasido para a propria
purificacao.

3. O respeito pela vida humana

O quinto preceito manda ndo matar .
Condena também golpear, ferir ou
provocar qualquer dano injusto a si
mesmo e ao proximo no corpo, quer
seja por si mesmo ou através de
outros; bem como ofendé-lo com
palavras injuriosas ou desejar-lhe o
mal. Neste mandamento proibe-se



igualmente ocasionar a morte a si
proprio (suicidio).

3.1. O homicidio voluntario

«0 quinto mandamento proibe, como
gravemente pecaminoso, o homicidio
directo e voluntario. O assassino e
quantos voluntariamente colaboram
no assassinato cometem um pecado
que brada ao céu» (cf. Gn 4, 19)» (
Catecismo , 2268) [4].

A enciclica Evangelium Vitae
formulou de forma definitiva e
infalivel a seguinte norma negativa:
«com a autoridade que Cristo
conferiu a Pedro e aos seus
Sucessores, em comunhdo com o0s
Bispos da Igreja Catdlica, confirmo
que a morte directa e voluntaria de
um ser humano inocente é sempre
gravemente imoral. Esta doutrina,
fundada naquela lei ndo-escrita que
todo o homem, pela luz da razio,
encontra no proprio coracao (cf. Rm
2, 14-15), é confirmada pela Sagrada



Escritura, transmitida pela Tradicdo
da Igreja e ensinada pelo Magistério
ordinario e universal» [5]. Assim, o
homicidio que é sem excepcao
gravemente imoral é aquele que
corresponde a uma escolha
deliberada e se dirige a uma pessoa
inocente. Por conseguinte, a legitima
defesa e a pena de morte nao se
incluem nesta formulagdo absoluta,
pois sdo objecto de tratamento
especifico [6].

Colocar a vida nas maos do homem
implica um poder de disposicdo, que
acarreta saber administra-lo como
uma colaboracdo com Deus. Isto
exige atitude de amor e de servigo, e
nao de dominio arbitrario: trata-se
de um dominio nado absoluto, mas
ministerial, reflexo concreto do
dominio unico e infinito de Deus [7].

3.2. 0 aborto

«A vida humana deve ser respeitada
e protegida, de modo absoluto, a



partir do momento da concepc¢ao» (
Catecismo , 2270). Nao é admissivel
nenhuma discriminacdo, nem sequer
a fundada nas diferentes fases do
desenvolvimento da vida. Em
situacdes conflituosas, é
determinante a pertenca natural a
espécie bioldgica humana. Com isto
ndo se impde a investigacado
biomédica limites diferentes dos que
a dignidade humana estabelece para
qualquer outro campo da actividade
do homem.

«O aborto directo, isto é, querido
como fim ou como meio, constitui
sempre uma desordem moral grave
enquanto morte deliberada de um
ser humano inocente» [8]. A
expressao como fim ou como meio
compreende as duas modalidades da
voluntariedade directa: neste caso, o
que actua quer conscientemente
matar, e por isso realiza tal accao.



«Nenhuma circunstancia, nenhum
fim, nenhuma lei no mundo podera
jamais tornar licito um acto que é
intrinsecamente ilicito, porque
contrario a Lei de Deus, inscrita no
coracdo de cada homem,
reconhecivel pela propria razao, e
proclamada pela Igreja» [9]. O
respeito pela vida deve ser
reconhecido como o limite que
nenhuma actividade individual ou
estatal pode ultrapassar. O direito
inalienavel da pessoa humana
inocente a vida é elemento
constitutivo da sociedade civil e da
sua legislagdo e, como tal, deve ser
reconhecido e respeitado tanto por
parte da sociedade como da
autoridade politica (cf. Catecismo ,
2273)[10].

Assim, podemos afirmar que «a
autoridade € exigéncia da ordem
moral e promana de Deus, caso 0s
governantes legislarem ou
prescreverem algo contra essa ordem



e, portanto, contra a vontade de
Deus, essas leis e essas prescricdes
ndo podem obrigar a consciéncia dos
cidadaos», mais ainda, «a propria
autoridade deixa de existir,
degenerando em abuso do poder»
[11]. Tanto assim é que «leis deste
tipo ndo s6 ndo criam obrigacdo
alguma para a consciéncia, como, ao
contrario, geram uma grave e precisa
obrigacdo de opor-se a elas através da
objeccdo de consciéncia» [12] .

«Uma vez que deve ser tratado como
pessoa desde a concepgdo, o embrido
terd de ser defendido na sua
integridade, tratado e curado, na
medida do possivel, como qualquer
outro ser humano» ( Catecismo ,
2274).

3.3. A eutanasia

«Por eutandsia, em sentido verdadeiro
e proprio, deve-se entender uma
accao ou uma omissao que, por sua
natureza e nas intenc¢des, provoca a



morte com o objectivo de eliminar o
sofrimento (...). A eutandasia é uma
violagdo grave da Lei de Deus,
enquanto morte deliberada
moralmente inaceitavel de uma
pessoa humana (...). A eutanasia
comporta, segundo as circunstancias,
a malicia prépria do suicidio ou do
homicidio» [13]. Trata-se de uma das
consequéncias, gravemente
contrarias a dignidade humana, a
que pode conduzir o hedonismo e a
perda do sentido cristao da dor.

«A cessacao de tratamentos médicos
ONerosos, perigosos, extraordinarios
ou desproporcionados aos resultados
esperados, pode ser legitima. E a
rejeicdo do “encarnicamento
terapéutico”. Nao que assim se
pretenda dar a morte; simplesmente
se aceita o facto de a ndo poder
impedir» ( Catecismo , 2278) [14].

Pelo contrario, «mesmo que a morte
seja considerada iminente, 0s



cuidados habitualmente devidos a
uma pessoa doente ndo podem ser
legitimamente interrompidos» (
Catecismo , 2279) [15]. A alimentacao
e a hidratacdo artificiais sdo, em
principio, cuidados ordindrios
devidos a qualquer doente [16].

3.4. O suicidio

«NOs somos administradores e ndo
proprietarios da vida que Deus nos
confiou; ndo podemos dispor dela» (
Catecismo , 2280). «O suicidio
contraria a inclinacdo natural do ser
humano para conservar e perpetuar
a sua vida. E gravemente contrario
ao justo amor de si mesmo. Ofende
igualmente o amor do proximo,
porque quebra injustamente os lacos
de solidariedade com as sociedades
familiar, nacional e humana, em
relacdo as quais temos obrigacoes a
cumprir. O suicidio € contrario ao
amor do Deus vivo» ( Catecismo ,
2281)[17].



Preferir a prépria morte para salvar
a vida de outro nao é suicidio, antes
pelo contrario, pode constituir um
acto de extrema caridade.

3.5. Alegitima defesa

A proibicdo de causar a morte ndo
suprime o direito de impedir que um
injusto agressor provoque dano [18].
A legitima defesa pode ser mesmo
um dever grave para quem €
responsavel pela vida de outro ou do
bem comum (cf. Catecismo , 2265).

3.6. A pena de morte

Defender o bem comum da sociedade
exige que se coloque o agressor em
situacdo de ndo poder provocar
danos. Por isso, a autoridade legitima
pode infligir penas proporcionais a
gravidade dos delitos. As penas tém
como fim compensar a desordem
introduzida pela falta, preservar a
ordem publica, a seguranca das



pessoas e a emenda do culpado (cf.
Catecismo , 2266).

O Catecismo da Igreja Catolica refere
que: «Durante muito tempo,
considerou-se o recurso a pena de
morte por parte da autoridade
legitima, depois de um processo
regular, como uma resposta
adequada a gravidade de alguns
delitos e um meio aceitavel, ainda
que extremo, para a tutela do bem
comum.

Hoje vai-se tornando cada vez mais
viva a consciéncia de que a
dignidade da pessoa ndo se perde,
mesmo depois de ter cometido
crimes gravissimos. Além disso,
difundiu-se uma nova compreensao
do sentido das sanc¢des penais por
parte do Estado. Por fim, foram
desenvolvidos sistemas de detencdo
mais eficazes, que garantem a
indispensavel defesa dos cidadaos
sem, a0 mesmo tempo, tirar



definitivamente ao réu a
possibilidade de se redimir.

Por isso a Igreja ensina, a luz do
Evangelho, que «a pena de morte é
inadmissivel, porque atenta contra a
inviolabilidade e dignidade da
pessoa»r, (Discurso do Santo Padre
Francisco por ocasido del XXV
Aniversario do Catecismo da Igreja
Catolica, 11 de outubro de 2017), «e
empenha-se com determinacao a
favor da sua aboli¢do em todo o
mundo». (Cf. Catecismo, 2267)

4. O respeito pela dignidade das
pessoas 4.1. O respeito pela alma
do proximo: o escandalo

Os cristaos estao obrigados a
procurar a vida e a saude
sobrenatural da alma do proximo,
além da do corpo.

O escandalo é o contrario: «é a
atitude ou comportamento que leva
outrem a fazer o mal. O escandaloso



transforma-se em tentador do seu
proximo (...). O escandalo constitui
uma falta grave se, por ac¢do ou
omissao, levar deliberadamente
outra pessoa a cometer uma falta
grave» ( Catecismo , 2284). Pode-se
causar escandalo por comentarios
injustos, pela promocao de
espectaculos, livros e revistas
imorais, por seguir modas contrarias
ao pudor, etc.

«0 escandalo reveste-se duma
gravidade particular conforme a
autoridade dos que o causam ou a
fraqueza dos que dele sdo vitimas» (
Catecismo , 2285): «se alguém
escandalizar um destes pequeninos
que créem em mim, seria preferivel
que lhe suspendessem do pescogo a
mo de um moinho e o lancassem nas
profundezas do mar» ( Mt 18, 6)[20].

4.2. O respeito pela saude do corpo

O respeito pelo proprio corpo é uma
exigéncia da caridade, pois o corpo é



templo do Espirito Santo (cf. 1 Cor 6,
19; 3, 16 seg.; 2 Cor 6, 16), e somos
responsaveis — no que de nos
depende — por procurar a saude
corporal, que é um meio para servir
a Deus e os homens. Mas a vida
corporal ndo é um valor absoluto: a
moral cristd opOe-se a concepgao
neopaga que promove o culto do
corpo, e que pode conduzir a
perversdo das relacdes humanas (cf.
Catecismo , 2289).

«A virtude da temperanca leva a
evitar toda a espécie de excessos, 0
abuso da comida, da bebida, do
tabaco e dos medicamentos. Aqueles
que, em estado de embriaguez ou por
gosto imoderado da velocidade,
pdem em risco a seguranc¢a dos
outros e a sua propria, nas estradas,
no mar ou no ar, tornam-se
gravemente culpados» ( Catecismo ,
2290).



O uso de estupefacientes é uma falta
grave pelos danos que causa a saude
e pela fuga a responsabilidade pelos
actos praticados sob a sua influéncia.
A producdo clandestina e o trafico de
drogas sdo praticas imorais (cf.
Catecismo , 2291).

A investigacdo cientifica nao pode
legitimar actos que em si mesmos sao
contrarios a dignidade das pessoas e
a lei moral. Nenhum ser humano
pode ser tratado como meio para o
progresso da ciéncia (cf. Catecismo ,
2295). Atentam contra este principio
as praticas como a procriacao
artificial substitutiva ou o uso de
embrides com fins experimentais.

4.3. O transplante de o6rgaos

A doacdo de orgdos para transplante
é legitima e pode ser um acto de
caridade, se a doacdo € plenamente
livre e gratuita [21], e se respeita a
ordem da justica e da caridade.



«Uma pessoa sO pode doar alguma
coisa de que se possa privar sem
perigo sério ou dano para a sua
propria vida ou identidade pessoal, e
por uma razdo justa e
proporcionada. E 6bvio que os
orgaos vitais s6 podem ser doados
depois da morte» [22].

E preciso que o doador ou 0s seus
representantes tenham dado de
forma consciente o seu
consentimento (cfr. Catecismo ,
2296). Esta doacdo, «embora seja
legitima em si mesma, pode chegar a
ser ilicita, se viola os direitos e
sentimentos de terceiros aos quais
compete a tutela do cadaver: os
parentes proximos em primeiro
lugar, mas poderia mesmo tratar-se
de outras pessoas em virtude de
direitos publicos ou privados [23].

4.4. O respeito pela liberdade fisica
e a integridade corporal



Os sequestros e a posse de reféns sdo
moralmente ilicitos: é tratar as
pessoas apenas como meios para
obter diversos fins, privando-os
injustamente da liberdade. Também
gravemente contrarios a justica e a
caridade, o terrorismo e a tortura.

«A nao ser por indicacdes médicas de
ordem estritamente terapéutica, as
amputagoes, mutilagdes ou
esterilizagdes directamente
voluntarias de pessoas inocentes, sdo
contrarias a lei moral» ( Catecismo ,
2297). Portanto, ndo sao contrarias a
lei moral aquelas que derivam da
accao terapéutica necessaria para o
bem do corpo considerado na sua
totalidade, e que ndo se querem nem
como fim nem como meio, mas que
se sofrem e toleram.

4.5. O respeito pelos mortos

«0Os corpos dos defuntos devem ser
tratados com respeito e caridade, na
fé e esperanca da ressurreicao.



Enterrar os mortos é uma obra de
misericordia corporal (cf. Th 1, 16-18)
que honra os filhos de Deus, templos
do Espirito Santo» ( Catecismo ,
2300). «A Igreja recomenda
vivamente que se conserve o piedoso
costume de sepultar os corpos dos
defuntos; mas néo proibe a
cremacao, a ndo ser que tenha sido
preferida por razdes contrarias a
doutrina cristd» ( CDC, can. 1176).

5. A defesa da paz

«Bem-aventurados os pacificos,
porque serdo chamados filhos de
Deus» ( Mt 5, 8). Caracteristica do
espirito de filiacdo divina é serem
semeadores de paz e alegria [24]. <A
paz ndo é possivel na terra sem a
salvaguarda dos bens das pessoas, a
livre comunicacgdo entre os seres
humanos, o respeito pela dignidade
das pessoas e dos povos e a pratica
assidua da fraternidade (...). E “obra



da justica” (Is 32, 17) e efeito da
caridade» ( Catecismo , 2304).

«Por causa dos males e injusticas que
toda a guerra traz consigo, a Igreja
exorta instantemente a todos para
que orem e actuem para que a
Bondade divina nos livre da antiga
escravidao da guerra (cf. Concilio do
Vaticano II, Const. past. Gaudium et
Spes, 81, 4)» ( Catecismo , 2307).

Existe a «legitima defesa pela forca
das armas». Mas «a gravidade duma
tal decisdo submete-a a condicdes
rigorosas de legitimidade moral» (
Catecismo , 2309) [25].

«As injusticas, as excessivas
desigualdades de ordem econdmica
ou social, a inveja, a desconfianca e o
orgulho que grassam entre os
homens e as nacdes, sdo uma
constante ameaca a paz e provocam
as guerras. Tudo o que se fizer para
superar estas desordens contribui



para edificar a paz e evitar a
guerra» ( Catecismo , 2317).

«Ama a tua patria: o patriotismo é
uma virtude crista. Mas, se o
patriotismo se converte num
nacionalismo que leva a encarar
outros povos, outras nacoes, com
desinteresse, com desprezo — sem
caridade cristd nem justica —, € um
pecado» [26].

Pau Agulles Simo

Bibliografia basica

Catecismo da Igreja Catdlica ,
2258-2330.

Jodo Paulo II, Enc. Evangelium Vitae ,
25-111-95, cap. III.




Leituras recomendadas

L. Ciccone, La vita umana , Ares,
Milano 2000.

L. Melina, Corso di Bioetica. Il
Vangelo della Vita , Piemme, Casale
Monferrato 1996.

Notas

[1] Jodo XXIII, Enc. Pacem in Terris,
11-IV-63, 51.

[2] Jodo Paulo II, Enc. Evangelium
Vitae , 25-111-95, 41.

[3] «As obras de misericordia sdo as
accoes caridosas pelas quais vamos
em ajuda do nosso proximo, nas suas
necessidades corporais e

espirituais» ( Catecismo , 2447).

[4] Também «proibe fazer seja o que
for com a intengdo de provocar



indirectamente a morte duma pessoa.
A lei moral proibe expor alguém, sem
razao grave, a um perigo mortal,
assim como negar assisténcia a uma
pessoa em perigo» ( Catecismo ,
2269).

[5] Jodo Paulo II, Enc. Evangelium
Vitae , 25-111-95, 57.

[6] Cf. Ibidem , 55-56.
[7] Cf. Ibidem , 52.
[8] Ibidem , 62.

[9] Ibidem , 62. E tal a gravidade do
crime do aborto, que a Igreja
sanciona este delito com a pena
canonica de excomunhao latae
sententiae (cf. Catecismo , 2272).

[10] Estes «direitos do homem nao
dependem nem dos individuos
singularmente, nem dos pais e
tampouco representam uma
concessao da sociedade e do Estado.



Eles pertencem a natureza humana e
sdo inerentes a pessoa por forca do
acto criador do qual ela se origina
(...). No momento em que uma lei
positiva priva uma categoria de seres
humanos da proteccdo que a
legislacdo civil deveria conceder-
lhes, o Estado nega a igualdade de
todos perante a lei. Quando o Estado
ndo poe a sua forcga ao servigo dos
direitos de cada um dos cidadaos, e,
particularmente, de quem € mais
fraco, sdo ameacados o0s proprios
fundamentos de um Estado de
direito». (Congregacao para a
Doutrina da Fé, Instr. Donum Vitae,
22-11-87, 3).

[11] Jodo XXIII, Enc. Pacem in Terris,
11-IV-63, 51.

[12] Jodo Paulo II, Enc. Evangelium
Vitae , 25-111-95, 73.

[13] Ibidem, 65



[14] «As decisOes devem ser tomadas
pelo paciente, se para isso tiver
competéncia e capacidade; de
contrario, por quem para tal tenha
direitos legais, respeitando sempre a
vontade razoavel e os interesses
legitimos do paciente» ( Catecismo ,
2278).

[15] «O uso dos analgésicos para
aliviar os sofrimentos do moribundo,
mesmo correndo-se o risco de
abreviar os seus dias, pode ser
moralmente conforme com a
dignidade humana, se a morte ndo
for querida, nem como fim nem
como meio, mas somente prevista e
tolerada como inevitavel. Os
cuidados paliativos constituem uma
forma excepcional da caridade
desinteressada; a esse titulo, devem
ser encorajados» ( Catecismo , 2279).

[16] Cf. Jodo Paulo II, Discurso aos
participantes no Congresso
Internacional sobre “o tratamento de



sostegno vitale e o estado vegetativo.
Progressos cientificos e dilemas
éticos”, 20-111-2004, n. 4; cf. Também
Conselho Pontificio da Pastoral ppara
os Doentes Sanitarios, Carta dos
Agentes da Saude , n. 120;
Congregacdo para a Doutrina da Fé,
Respostas a algumas perguntas da
Conferéncia Episcopal dos Estados
Unidos da América sobre a
alimentagdo e hidratagdo artificiais,
1-VIII-2007.

[17] No entanto «ndo se deve
desesperar da salvacdo eterna das
pessoas que se suicidaram. Deus
pode, por caminhos que so Ele
conhece, oferecer-lhes a ocasido de
um arrependimento salutar. A Igreja
ora pelas pessoas que atentaram
contra a propria vida» ( Catecismo ,
2283).

[18] «O amor para consigo mesmo
permanece um principio
fundamental de moralidade. E,



portanto, legitimo fazer respeitar o
seu proprio direito a vida. Quem
defende a sua vida ndo é réu de
homicidio, mesmo que se veja
constrangido a desferir sobre o
agressor um golpe mortal» (
Catecismo , 2264; cf. Jodo Paulo II,
Enc. Evangelium Vitae, 55): neste
caso, o homicidio do agressor ndo
constitui objecto directo da vontade
do que se defende, mas que o objecto
moral consiste em remover uma
ameaca iminente contra a propria
vida.

[20] «Tornam-se culpados de
escandalo os que estabelecem leis ou
estruturas sociais conducentes a
degradacdo dos costumes e a
corrupcdo da vida religiosa, ou a
“condig0es sociais que, voluntaria ou
involuntariamente, tornam dificil e
praticamente impossivel uma
conduta cristd conforme aos
mandamentos” (Pio XII. Mensagem



radiofonica, 1 de Junho de 1941)» (
Catecismo , 2286).

[21] Cf. Jodo Paulo II, Discurso , 22-
VI-1991, 3; Catecismo , 2301.

[22] Ibidem , 4.

[23] PIO XII, Discurso a Associagao
Italiana de doadores de cornea, 14-
V-1956.

[24] Cf. S. Josemaria, Cristo que
Passa, 124.

[25] «E necessario, a0 mesmo tempo:

- que o prejuizo causado pelo
agressor a nacdo ou comunidade de
nacoes seja duradouro, grave e certo;

- que todos os outros meios de lhe
por fim se tenham revelado
impraticaveis ou ineficazes;

- que estejam reunidas condic¢des
sérias de éxito;



- que 0 emprego das armas ndo traga
consigo males e desordens mais
graves do que o mal a eliminar. O
poder dos meios modernos de
destruicdo tem um peso gravissimo
na apreciacgdo desta condicao.

Estes sdo os elementos
tradicionalmente apontados na
doutrina da chamada “guerra justa”.

A apreciacgdo destas condicdes de
legitimidade moral pertence ao juizo
prudencial daqueles que tém o
encargo do bem comum» (
Catecismo , 2309). Além disso, «é-se
moralmente obrigado a resistir as
ordens para praticar um genocidio» (
Catecismo , 2313).

«A corrida aos armamentos ndo
garante a paz. Longe de eliminar as
causas da guerra, corre o risco de as
agravar. O dispéndio de fabulosas
riquezas na preparacao de armas
sempre novas impede que se
auxiliem as populacdes indigentes, e



trava o desenvolvimento dos

povos» (Catecismo, 2315). «A corrida
aos armamentos é um terrivel flagelo
para a humanidade e prejudica os
pobres dum modo

intoleravel» (Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes, 81). As
autoridades tém o direito e o dever
de regulamentar a producdo e o
comércio de armas (cf. Catecismo,
2316).

[26] S. Josemaria, Sulco, 315. Cf. S.
Josemaria, Forja, 879; Caminho , 525.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-
quinto-mandamento-do-decalogo/
(15/12/2025)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-quinto-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-quinto-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-quinto-mandamento-do-decalogo/

	TEMA 34. O quinto mandamento do Decálogo

