opusdei.org

Tema 34. Ononoeo
décimo
mandamentos

O nono e décimo mandamentos
referem-se a atos internos
correspondentes a pecados
contra o sexto e sétimo
mandamentos. Os pecados
internos podem deformar a
consciéncia. A luta contra os
pecados internos é uma parte
do esforgo cristdo de amar com
todo o coracdo, com toda a
mente e com todas as forcas. A
pureza do coracdo significa ter
um modo santo de sentir.



01/10/2022

Sumario:

* 1. Santificar o mundo interior

* 2. Os pecados internos

* 3. A purificacdo do coragdo

* 4. A luta pela pureza e pela
liberdade do coracao

* Bibliografia e Leituras

«Nao cobicaras a mulher do teu
proximo, nem desejaras a casa do teu
proximo, nem a sua terra, nem o seu
Servo, nem a sua serva, nem o seu
boi, nem o seu jumento, nem nada
que seja do teu proximo» (Dt 5, 21).

«Quem olhar para uma mulher
cobicando-a, ja cometeu adultério
com ela no seu coracdo» (Mt 5, 28).



1. Santificar o mundo interior

As palavras de Jesus ao responder a
pergunta sobre o que é mais
importante na Lei mostram que a
vida moral néo é apenas uma série
de atos externos, mas algo mais
profundo: «Amaras o Senhor teu
Deus com todo o teu coracdo, com
toda a tua alma com todo o teu
entendimento e com todas as tuas
forcas» (Mc 12, 30). A santidade, que
é sempre um dom de Deus, ndo
consiste fundamentalmente numa
vida sem pecados graves, mas numa
vida cheia do amor de Deus; um
amor que requer uma ordem interior
e harmonia impossiveis ao homem
sem a graca, mas que pode
manifestar-se em pessoas santas. Ao
mesmo tempo, a correspondéncia a
este dom de Deus esta ao nosso
alcance; muitos dos nossos irmaos e
irmas na fé foram capazes de fazer



frutificar esta graca através do seu
esforgo pessoal: «Senhor, disse ele,
confiaste-me cinco talentos: aqui
estao 0s outros cinco que eu
ganhei» (Mt 25, 20).

Esta ordem e harmonia interior € o
que se conhece como “pureza de
coracdo”, que é louvada por Jesus no
Sermdao da Montanha, e que também
nos permite estar particularmente
abertos ao nosso proximo: «Por este
caminho entramos numa relacgdo
com 0 nosso proximo que, baseada
no amor que Deus mostra em Jesus
Cristo, é um apelo a beleza da
fidelidade, da generosidade e da
autenticidade. Mas para viver desta
forma - ou seja, na beleza da
fidelidade, generosidade e
autenticidade — precisamos de um
coracao novo, habitado pelo Espirito
Santo [...] o dom dos desejos novos
(cf. Rm 8, 6). Desejar segundo o
Espirito, desejar ao ritmo do Espirito,
desejar com a musica do Espirito (...)



Eis o que é o Decalogo para nds
cristdos: contemplar Cristo para nos
abrirmos a receber o seu coracdo, a
receber os seus desejos, a receber o
seu Espirito Santo»".

O afeto pelas pessoas e bens
materiais € bom em si mesmo, mas
requer uma ordem que tenha em
conta o bem global da pessoa, que
para o cristdo se concretiza naquele
amor de Deus que envolve toda a
pessoa: a sua inteligéncia, o seu
coracao e todas as suas faculdades.
Os bens materiais, embora
indispensaveis como meios, nao sao
capazes de satisfazer a aspiracao de
infinito no coracdo humano, que é
feito para Deus e que ndo se sacia
com o bem-estar material. Este bem-
estar, quando nao esta integrado na
vida segundo o Espirito Santo, muitas
vezes entorpece a inteligéncia e o
coracao e torna dificil amar
verdadeiramente os outros e
reconhecer as suas necessidades.



2. Os pecados internos

O nono e décimo mandamentos
referem-se aos atos internos
correspondentes aos pecados contra
0 sexto e sétimo mandamentos, que a
tradicdo moral classifica na categoria
de pecados internos. De forma
positiva mandam viver a castidade (o
nono) e o desapego dos bens
materiais (o0 décimo) nos
pensamentos e nos desejos, segundo
as palavras do Senhor: «Bem-
aventurados os puros de coracao,
porque verdo Deus» e «Bem-
aventurados os pobres em espirito,
porque deles é o reino dos céus» (Mt
5, 3.8).

A primeira pergunta que precisa de
ser respondida € se faz sentido falar
de pecados internos; ou dito de outro
modo, porque se classifica
negativamente um exercicio da



inteligéncia e da vontade que ndo se
concretiza numa ac¢do externa
reprovavel?

A resposta ndo é 6bvia, uma vez que
as listas de pecados que figuram no
Novo Testamento contém
principalmente atos externos
(adultério, fornicacdo, homicidios,
idolatria, feiticaria, brigas, raivas,
etc.). Contudo, nestas mesmas listas
encontramos também citados como
pecados certos atos internos (inveja,
concupiscéncia, cobica)™.

O proprio Jesus explica que é do
coracdo do homem que provém «os
maus pensamentos, assassinatos,
adultérios, fornicacdo, roubo, falso
testemunho, blasfémia» (Mt 15, 19). E
na area especifica da castidade, ele
ensina que «quem olhar para uma
mulher com desejo por ela ja
cometeu adultério com ela no seu
coracao» (Mt 5, 28). Destes textos
resulta uma mencdo importante para



a moral, pois fazem-nos
compreender como a fonte das agdes
humanas e, portanto da bondade ou
maldade de uma pessoa, se encontra
nos desejos do coracgao, naquilo que a
pessoa “deseja” e escolhe. O mal do
homicidio, adultério, roubo nao
reside principalmente na fisicalidade
da acdo, ou nas suas consequéncias
(que também desempenham um
papel importante), mas na vontade
(no coracgdo) do assassino, do
adultero, do ladrdo, que, ao escolher
essa acao particular, esta disposto a
isso: esta a determinar-se numa
direcdo contraria ao amor ao seu
proximo, e, portanto, também ao
amor de Deus.

A vontade dirige-se sempre para
aquilo que percebe como um bem,
mas por vezes é um bem aparente,
algo que aqui e agora ndo pode ser
ordenado para o bem da pessoa
como um todo. O ladrdo quer algo
que considera um bem, mas o facto



de este objeto pertencer a outra
pessoa torna impossivel que a
escolha de o manter possa ser
ordenado ao seu bem como pessoa,
ou, por outras palavras, ao fim da
sua vida. Neste sentido, o ato externo
ndo € necessario para determinar a
vontade num sentido negativo.
Aquele que decide roubar um objeto,
mesmo que nao o possa fazer mais
tarde devido a um acontecimento
imprevisto, agiu de forma errada. Ele
realizou um ato voluntdrio interno
contra a virtude da justica.

A bondade e a maldade da pessoa
revelam-se na vontade, e por isso,
estritamente falando, devemos
utilizar estas categorias para nos
referirmos aos desejos (queridos,
aceites), e ndo aos pensamentos.
Quando falamos de inteligéncia
utilizamos outras categorias, tais
como verdadeiro e falso. Quando o
nono mandamento proibe
“pensamentos impuros” ndo se



refere a imagens, ou ao proprio
pensamento, mas ao movimento da
vontade que aceita a alegria
desordenada que uma determinada
imagem (interna ou externa) lhe
provoca®.

Os pecados internos tém sido
tradicionalmente divididos em:

— maus pensamentos: sdo a
representacdo imagindria de um ato
pecaminoso sem a intenc¢do de o
levar a cabo. Pode tornar-se um
pecado mortal se envolver matéria
grave e se se procura ou se consente
deleitar-se nela;

—maus desejos: um desejo interior e
genérico de uma acado pecaminosa
com o qual a pessoa se compraz. Nao
coincide com a intencdo clara de a
executar (o que implica sempre um
desejo efetivo), embora, em muitos
casos, o faria se ndo houvesse alguns
motivos que restringissem a pessoa



(tais como as consequéncias da acao,
a dificuldade de a executar, etc.);

— £0z0 pecaminoso: é a complacéncia
deliberada numa a¢do maléfica ja
realizada por si préprio ou por
outros. Renova de alguma forma o
pecado na alma.

Os pecados internos sdo menos
graves do que os pecados externos
correspondentes, porque o ato
externo geralmente manifesta uma
vontade mais intensa. No entanto,
sdo de facto muito prejudiciais,
especialmente para as pessoas que
procuram o trato e a amizade com
Deus, ja que:

—cometem-se com mais facilidade,
pois basta o consentimento da
vontade; e as tentacdes tendem a ser
mais frequentes;

—presta-se menos ateng¢do, uma vez
que, por vezes por ignorancia e por
vezes por uma certa cumplicidade



com as paixoes, ndo se reconhecem
como pecados, pelo menos pecados
veniais, se o consentimento foi
imperfeito.

Os pecados internos podem
deformar a consciéncia, por
exemplo, quando se admite o pecado
venial interno habitualmente ou com
uma certa frequéncia, ainda que se
queira evitar o pecado mortal. Esta
deformacdo pode levar a
manifestacOes de irritabilidade, falta
de caridade, espirito critico,
resignacao a frequentes tentagoes
sem as combater tenazmente, etc.".
Em alguns casos, pode mesmo levar a
uma falta de vontade de reconhecer
pecados interiores, encobrindo-os
com faltas de razdo fundamentadas,
0 que acaba por confundir cada vez
mais a consciéncia. Como
consequéncia, 0 amor-proprio cresce
facilmente, surgem ansiedades, a
humildade e a contricdo sincera



tornam-se mais custosas, e pode-se
acabar num estado de tibieza.

A luta contra os pecados internos,
que vai configurando uma
delicadeza e equilibrio moral no
interior da pessoa, nada tem a ver
com os escrupulos, que consistem
numa hipertrofia da sensibilidade
interior e podem tornar-se um
verdadeiro transtorno psiquico.

A luta contra os pecados internos é
parte do compromisso cristdo de
amar com todo o coragdo, com toda a
mente e com todas as forcas. Neste
campo, ajudam-nos:

—a frequéncia dos sacramentos, que
nos ddo ou aumentam a graga, e nos
curam das nossas misérias
quotidianas;

—aoracdo, a mortificacdo e o
trabalho, procurando sinceramente a
Deus;



—a humildade, que nos permite
reconhecer as nossas misérias sem
desespero pelos nossos erros, e a
confianca em Deus, sabendo que Ele
estd sempre pronto a perdoar-nos;

— esmerar-se na sinceridade com
Deus, connosco proprios e na dire¢do
espiritual, cuidando com diligéncia o
exame de consciéncia.

3. A purificacdo do coracao

Estes dois mandamentos, tomados
em sentido lato, consideram os
mecanismos intimos que estao na
raiz de qualquer pecado®™. Em
sentido positivo, estes mandamentos
convidam-nos a agir com intenc¢ao
reta, com um coracdo puro. E por
isso que sdo de grande importancia,
pois ndo se limitam a consideracao
externa das acgdes, mas consideram a
fonte de onde estas a¢des procedem.



Estes dinamismos interiores sdo
fundamentais na vida moral crista,
onde os dons do Espirito Santo e as
virtudes infusas sdo modulados pelas
disposicOes da pessoa. Neste sentido,
as virtudes morais, que sdo
disposicOes da vontade e dos outros
apetites a fazer o bem, sdo de
particular importancia. Tendo estes
elementos em mente, é possivel
afastar uma certa caricatura da vida
moral como luta para evitar o
pecado, descobrindo o imenso
panorama positivo do esforgo para
crescer em virtude (para purificar o
coracdo) que tem a existéncia
humana, e em particular a do cristao.

Estes mandamentos referem-se mais
especificamente aos pecados
internos contra as virtudes da
castidade e da justica, que estdo bem
refletidos no texto da Sagrada
Escritura que fala de «trés espécies
de cupidez ou concupiscéncia: a
concupiscéncia da carne, a



concupiscéncia dos olhos e a soberba
da vida (cf. 1Jo 2, 16)»'°,

Cada homem descobre dentro de si
algumas tendéncias desordenadas,
que a tradi¢do moral tem chamado
concupiscéncia. O Catecismo explica
isto ao falar da «Juta de tendéncias
entre o “espirito” e a “carne”. Faz
parte da heranca do pecado»"".
Depois do pecado original, ninguém
estd isento de concupiscéncia, com
excecdo de Nosso Senhor Jesus Cristo
e da Santissima Virgem.

Embora a concupiscéncia em si ndo
seja pecado, propicia o pecado, e
gera-o quando nao se submete a
razdo iluminada pela fé, com a ajuda
da graca. Se se esquece que a
concupiscéncia existe, é facil pensar
que todas as tendéncias sentidas sao
“naturais” e que ndo ha mal nenhum
em satisfazé-las. Muitos ddo-se conta
de que isto é falso quando
consideram o que acontece, por



exemplo, com o impulso a violéncia,
que é reconhecido como algo
negativo a ser evitado. Na area da
castidade, contudo, nao é tao facil
reconhecer que os estimulos
“naturais” sdo muitas vezes
inadequados. O nono mandamento
ajuda-nos a compreender que isto
ndo € assim, e que a concupiscéncia
obscureceu a natureza; de modo que
0 que é vivido como natural é
frequentemente uma consequéncia
do pecado, e € preciso que seja
dominado. O mesmo se poderia dizer
do desejo imoderado de riqueza, ou
cobiga, a que se refere o décimo
mandamento.

E importante estar ciente desta
desordem causada em nos pelo
pecado original e pelos nossos
pecados pessoais, pois este
conhecimento:

—estimula-nos a rezar: s6 Deus nos
perdoa o pecado original, que deu



origem a concupiscéncia; e, do
mesmo modo, s6 com a Sua ajuda
conseguiremos superar esta
tendéncia desordenada; a graca de
Deus cura a nossa natureza das
feridas do pecado (assim como a
eleva a ordem sobrenatural);

—ensina-nos a amar tudo o que foi
criado, pois saiu bom das maos de
Deus. Sdo 0s nossos desejos
desordenados que levam a uma ma
utilizacdo dos bens criados.

4. A luta pela pureza e a liberdade
do coracao

A pureza do coracgdo significa ter um
modo santo de sentir. Com a ajuda de
Deus e o esforco pessoal, somos cada
vez mais “puros de coragio”:
limpidez nos “pensamentos” e nos
desejos. Esta limpidez ou pureza do
coracao é uma metafora para a



maior liberdade do coracao para
amar.

No que se refere ao nono
mandamento, o cristdo alcanca esta
pureza com a graca de Deus e com a
virtude e o dom da castidade, da
pureza de intencdo, da pureza do
olhar e da oragdo™.

A pureza do olhar ndo se limita a
rejeitar a contemplacdo de imagens
claramente inadequadas, mas exige
uma purificacdo do uso dos nossos
sentidos externos, o que nos leva a
olhar para o mundo e para as outras
pessoas com visdo sobrenatural. E
uma luta positiva que permite ao
homem descobrir a verdadeira
beleza de toda a criacdo, e de uma
forma particular, a beleza daqueles
que foram plasmados a imagem e
semelhanca de Deus™.

«A pureza exige o pudor. O pudor é
parte integrante da temperanca. O
pudor preserva a intimidade da



pessoa. Designa a recusa de mostrar
o que deve ficar oculto. Ordena-se a
castidade e comprova-lhe a
delicadeza. Orienta os olhares e as
atitudes em conformidade com a
dignidade das pessoas e com a uniao
que existe entre elas»™”.

No que se refere aos bens materiais,
a sociedade atual incentiva o
consumismo e a autoafirmacdo com
uma forca tdo poderosa que chega a
por em risco a estabilidade da
familia. Sdo muitas as pessoas que se
ddo conta demasiado tarde de que
centraram as suas vidas na profissao,
em ganhar dinheiro e posicdo, e
negligenciaram outras facetas mais
importantes da sua existéncia: a sua
relacdo com Deus e com a sua
familia.

A importancia exagerada dada hoje
ao bem-estar material acima de
muitos outros valores nao ¢ um sinal
de progresso humano Constitui uma



degradacdo e enfraquecimento do
homem, cuja dignidade reside em ser
uma criatura espiritual chamada a
vida eterna como filho de Deus (cf.
Lc 12, 19-20).

«0 décimo mandamento exige que
seja banida a inveja do coragao
humano»"". «A inveja é um vicio
capital. Designa a tristeza que se
sente perante o bem alheio e o desejo
imoderado de se apropriar dele,
mesmo indevidamente»". Muitos
outros pecados podem derivar da
inveja: 6dio, murmuracao,
menosprezo, desobediéncia, etc. «A
inveja representa uma das formas da
tristeza e, portanto, uma recusa da
caridade; o batizado lutara contra
ela, opondo-lhe a benevoléncia.
Muitas vezes, a inveja nasce do
orgulho; o batizado exercitar-se-a a
viver na humildade»",

Ser capaz de amar com todo o
coracdo e com todas as forgas requer



uma ordem interior, que é dada pela
graca e pelas virtudes, e que ndo fica
na simples continéncia, que no
maximo evita os pecados mais
graves, mas que alcanca aquela
harmonia cheia de paz que as
pessoas santas tém.

Bibliografia basica

—Catecismo da Igreja Catolica, n.
2514-2557.

Leituras recomendadas

- S. Josemaria, Homilia “Porque verdo
Deus”, em Amigos de Deus, n.

175-189; Homilia “Desprendimento”,
em Amigos de Deus, n. 110-126.



[1] Francisco, Audiéncia, 28/11/2018.

[2] cf. G1 5,19-21; Rm 1, 29-31; Col 3,
5. S. Paulo, depois de apelar a
abstencdo da fornicacdao, escreve:
«que cada um de vos saiba possuir o
seu corpo em santidade e honra, sem
se deixar levar pelo desejo da paixao
como o0s pagaos que ndo conhecem
Deus. [...] com efeito, Deus ndo nos
chamou a impureza, mas a
santidade» (1Ts 4, 3-7). Ele sublinha a
importancia dos afetos, que sdo a
origem das acdes, e mostra a
necessidade da sua purificacdo para
a vida crista.

[3] Assim se compreende facilmente
a diferenca entre “sentir” e
“consentir”, referente a uma
determinada paixdo ou movimento
da sensibilidade. S6 quando se
consente com a vontade se pode falar



de pecado (se a matéria era
pecaminosa).

[4] «Chapinhas nas tentacdes, poes-te
em perigo, brincas com a vista e com
a imaginacdo, falas de... disparates. E
depois assustas-te por te assaltarem
duvidas, escrupulos, confusdes,
tristeza e desalento. Has de conceder-
me que €s pouco coerente» (S.
Josemaria, Sulco, n. 132).

[S] «O décimo mandamento incide
sobre a intencdo do coracdo e
resume, com o nono, todos os
preceitos da Lei» (Catecismo da Igreja
Catolica, n. 2534).

[6] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2514.

[7] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2515.

[8] «Com a graca de Deus ele alcanca
isto:



— através da virtude e do dom da
castidade, pois a castidade permite
amar com um coragao reto e
indiviso;

— mediante a pureza de intencao, que
consiste em procurar o verdadeiro
fim do homem. com um olhar
simples, o batizado esforca-se por
encontrar e cumprir em tudo a
vontade de Deus (cf. Rm 12, 2; C1 1,
10);

— pela pureza do olhar exterior e
interior; pela disciplina dos sentidos
e da imaginacao; pela rejeicdo de
toda a complacéncia em
pensamentos impuros que o
levariam a desviar-se do caminho
dos mandamentos divinos: “a vista
excita a paixdo dos insensatos” (Sb
15, 5);

— pela oracao» (Catecismo da Igreja
Catolica, n. 2520).



[9] «Os olhos! Por eles entram na
alma muitas iniquidades. — Quantas
experiéncias como a de David!... — Se
guardardes a vista, tereis assegurado
a guarda do vosso coracao» (S.
Josemaria, Caminho, n. 183). «Meu
Deus!: encontro graca e beleza em
tudo o que vejo: guardarei a vista a
toda a hora, por Amor» (S. Josemaria,
Forja, n. 415).

[10] Catecismo da Igreja Catélica, n.
2521.

[11] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2538.

[12] Catecismo da Igreja Catélica, n.
2539.

[13] cf. Catecismo da Igreja Catolica,
n. 2540.

Pablo Requena




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-
nono-e-o-decimo-mandamentos/
(10/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-nono-e-o-decimo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-nono-e-o-decimo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-nono-e-o-decimo-mandamentos/

	Tema 34. O nono e o décimo mandamentos

