
opusdei.org

Tema 34. O nono e o
décimo
mandamentos

O nono e décimo mandamentos
referem-se a atos internos
correspondentes a pecados
contra o sexto e sétimo
mandamentos. Os pecados
internos podem deformar a
consciência. A luta contra os
pecados internos é uma parte
do esforço cristão de amar com
todo o coração, com toda a
mente e com todas as forças. A
pureza do coração significa ter
um modo santo de sentir.



01/10/2022

Sumário:

1. Santificar o mundo interior
2. Os pecados internos
3. A purificação do coração
4. A luta pela pureza e pela
liberdade do coração
Bibliografia e Leituras

«Não cobiçarás a mulher do teu
próximo, nem desejarás a casa do teu
próximo, nem a sua terra, nem o seu
servo, nem a sua serva, nem o seu
boi, nem o seu jumento, nem nada
que seja do teu próximo» (Dt 5, 21).

«Quem olhar para uma mulher
cobiçando-a, já cometeu adultério
com ela no seu coração» (Mt 5, 28).

• 
• 
• 
• 

• 



1. Santificar o mundo interior

As palavras de Jesus ao responder à
pergunta sobre o que é mais
importante na Lei mostram que a
vida moral não é apenas uma série
de atos externos, mas algo mais
profundo: «Amarás o Senhor teu
Deus com todo o teu coração, com
toda a tua alma com todo o teu
entendimento e com todas as tuas
forças» (Mc 12, 30). A santidade, que
é sempre um dom de Deus, não
consiste fundamentalmente numa
vida sem pecados graves, mas numa
vida cheia do amor de Deus; um
amor que requer uma ordem interior
e harmonia impossíveis ao homem
sem a graça, mas que pode
manifestar-se em pessoas santas. Ao
mesmo tempo, a correspondência a
este dom de Deus está ao nosso
alcance; muitos dos nossos irmãos e
irmãs na fé foram capazes de fazer



frutificar esta graça através do seu
esforço pessoal: «Senhor, disse ele,
confiaste-me cinco talentos: aqui
estão os outros cinco que eu
ganhei» (Mt 25, 20).

Esta ordem e harmonia interior é o
que se conhece como “pureza de
coração”, que é louvada por Jesus no
Sermão da Montanha, e que também
nos permite estar particularmente
abertos ao nosso próximo: «Por este
caminho entramos numa relação
com o nosso próximo que, baseada
no amor que Deus mostra em Jesus
Cristo, é um apelo à beleza da
fidelidade, da generosidade e da
autenticidade. Mas para viver desta
forma – ou seja, na beleza da
fidelidade, generosidade e
autenticidade – precisamos de um
coração novo, habitado pelo Espírito
Santo [...] o dom dos desejos novos
(cf. Rm 8, 6). Desejar segundo o
Espírito, desejar ao ritmo do Espírito,
desejar com a música do Espírito (...)



Eis o que é o Decálogo para nós
cristãos: contemplar Cristo para nos
abrirmos a receber o seu coração, a
receber os seus desejos, a receber o
seu Espírito Santo»[1].

O afeto pelas pessoas e bens
materiais é bom em si mesmo, mas
requer uma ordem que tenha em
conta o bem global da pessoa, que
para o cristão se concretiza naquele
amor de Deus que envolve toda a
pessoa: a sua inteligência, o seu
coração e todas as suas faculdades.
Os bens materiais, embora
indispensáveis como meios, não são
capazes de satisfazer a aspiração de
infinito no coração humano, que é
feito para Deus e que não se sacia
com o bem-estar material. Este bem-
estar, quando não está integrado na
vida segundo o Espírito Santo, muitas
vezes entorpece a inteligência e o
coração e torna difícil amar
verdadeiramente os outros e
reconhecer as suas necessidades.



2. Os pecados internos

O nono e décimo mandamentos
referem-se aos atos internos
correspondentes aos pecados contra
o sexto e sétimo mandamentos, que a
tradição moral classifica na categoria
de pecados internos. De forma
positiva mandam viver a castidade (o
nono) e o desapego dos bens
materiais (o décimo) nos
pensamentos e nos desejos, segundo
as palavras do Senhor: «Bem-
aventurados os puros de coração,
porque verão Deus» e «Bem-
aventurados os pobres em espírito,
porque deles é o reino dos céus» (Mt
5, 3.8).

A primeira pergunta que precisa de
ser respondida é se faz sentido falar
de pecados internos; ou dito de outro
modo, porque se classifica
negativamente um exercício da



inteligência e da vontade que não se
concretiza numa ação externa
reprovável?

A resposta não é óbvia, uma vez que
as listas de pecados que figuram no
Novo Testamento contêm
principalmente atos externos
(adultério, fornicação, homicídios,
idolatria, feitiçaria, brigas, raivas,
etc.). Contudo, nestas mesmas listas
encontramos também citados como
pecados certos atos internos (inveja,
concupiscência, cobiça)[2].

O próprio Jesus explica que é do
coração do homem que provêm «os
maus pensamentos, assassinatos,
adultérios, fornicação, roubo, falso
testemunho, blasfémia» (Mt 15, 19). E
na área específica da castidade, ele
ensina que «quem olhar para uma
mulher com desejo por ela já
cometeu adultério com ela no seu
coração» (Mt 5, 28). Destes textos
resulta uma menção importante para



a moral, pois fazem-nos
compreender como a fonte das ações
humanas e, portanto da bondade ou
maldade de uma pessoa, se encontra
nos desejos do coração, naquilo que a
pessoa “deseja” e escolhe. O mal do
homicídio, adultério, roubo não
reside principalmente na fisicalidade
da ação, ou nas suas consequências
(que também desempenham um
papel importante), mas na vontade
(no coração) do assassino, do
adúltero, do ladrão, que, ao escolher
essa ação particular, está disposto a
isso: está a determinar-se numa
direção contrária ao amor ao seu
próximo, e, portanto, também ao
amor de Deus.

A vontade dirige-se sempre para
aquilo que percebe como um bem,
mas por vezes é um bem aparente,
algo que aqui e agora não pode ser
ordenado para o bem da pessoa
como um todo. O ladrão quer algo
que considera um bem, mas o facto



de este objeto pertencer a outra
pessoa torna impossível que a
escolha de o manter possa ser
ordenado ao seu bem como pessoa,
ou, por outras palavras, ao fim da
sua vida. Neste sentido, o ato externo
não é necessário para determinar a
vontade num sentido negativo.
Aquele que decide roubar um objeto,
mesmo que não o possa fazer mais
tarde devido a um acontecimento
imprevisto, agiu de forma errada. Ele
realizou um ato voluntário interno
contra a virtude da justiça.

A bondade e a maldade da pessoa
revelam-se na vontade, e por isso,
estritamente falando, devemos
utilizar estas categorias para nos
referirmos aos desejos (queridos,
aceites), e não aos pensamentos.
Quando falamos de inteligência
utilizamos outras categorias, tais
como verdadeiro e falso. Quando o
nono mandamento proíbe
“pensamentos impuros” não se



refere a imagens, ou ao próprio
pensamento, mas ao movimento da
vontade que aceita a alegria
desordenada que uma determinada
imagem (interna ou externa) lhe
provoca[3].

Os pecados internos têm sido
tradicionalmente divididos em:

– maus pensamentos: são a
representação imaginária de um ato
pecaminoso sem a intenção de o
levar a cabo. Pode tornar-se um
pecado mortal se envolver matéria
grave e se se procura ou se consente
deleitar-se nela;

– maus desejos: um desejo interior e
genérico de uma ação pecaminosa
com o qual a pessoa se compraz. Não
coincide com a intenção clara de a
executar (o que implica sempre um
desejo efetivo), embora, em muitos
casos, o faria se não houvesse alguns
motivos que restringissem a pessoa



(tais como as consequências da ação,
a dificuldade de a executar, etc.);

– gozo pecaminoso: é a complacência
deliberada numa ação maléfica já
realizada por si próprio ou por
outros. Renova de alguma forma o
pecado na alma.

Os pecados internos são menos
graves do que os pecados externos
correspondentes, porque o ato
externo geralmente manifesta uma
vontade mais intensa. No entanto,
são de facto muito prejudiciais,
especialmente para as pessoas que
procuram o trato e a amizade com
Deus, já que:

–cometem-se com mais facilidade,
pois basta o consentimento da
vontade; e as tentações tendem a ser
mais frequentes;

–presta-se menos atenção, uma vez
que, por vezes por ignorância e por
vezes por uma certa cumplicidade



com as paixões, não se reconhecem
como pecados, pelo menos pecados
veniais, se o consentimento foi
imperfeito.

Os pecados internos podem
deformar a consciência, por
exemplo, quando se admite o pecado
venial interno habitualmente ou com
uma certa frequência, ainda que se
queira evitar o pecado mortal. Esta
deformação pode levar a
manifestações de irritabilidade, falta
de caridade, espírito crítico,
resignação a frequentes tentações
sem as combater tenazmente, etc.[4].
Em alguns casos, pode mesmo levar a
uma falta de vontade de reconhecer
pecados interiores, encobrindo-os
com faltas de razão fundamentadas,
o que acaba por confundir cada vez
mais a consciência. Como
consequência, o amor-próprio cresce
facilmente, surgem ansiedades, a
humildade e a contrição sincera



tornam-se mais custosas, e pode-se
acabar num estado de tibieza.

A luta contra os pecados internos,
que vai configurando uma
delicadeza e equilíbrio moral no
interior da pessoa, nada tem a ver
com os escrúpulos, que consistem
numa hipertrofia da sensibilidade
interior e podem tornar-se um
verdadeiro transtorno psíquico.

A luta contra os pecados internos é
parte do compromisso cristão de
amar com todo o coração, com toda a
mente e com todas as forças. Neste
campo, ajudam-nos:

– a frequência dos sacramentos, que
nos dão ou aumentam a graça, e nos
curam das nossas misérias
quotidianas;

– a oração, a mortificação e o
trabalho, procurando sinceramente a
Deus;



– a humildade, que nos permite
reconhecer as nossas misérias sem
desespero pelos nossos erros, e a
confiança em Deus, sabendo que Ele
está sempre pronto a perdoar-nos;

– esmerar-se na sinceridade com
Deus, connosco próprios e na direção
espiritual, cuidando com diligência o
exame de consciência.

3. A purificação do coração

Estes dois mandamentos, tomados
em sentido lato, consideram os
mecanismos íntimos que estão na
raiz de qualquer pecado[5]. Em
sentido positivo, estes mandamentos
convidam-nos a agir com intenção
reta, com um coração puro. É por
isso que são de grande importância,
pois não se limitam à consideração
externa das ações, mas consideram a
fonte de onde estas ações procedem.



Estes dinamismos interiores são
fundamentais na vida moral cristã,
onde os dons do Espírito Santo e as
virtudes infusas são modulados pelas
disposições da pessoa. Neste sentido,
as virtudes morais, que são
disposições da vontade e dos outros
apetites a fazer o bem, são de
particular importância. Tendo estes
elementos em mente, é possível
afastar uma certa caricatura da vida
moral como luta para evitar o
pecado, descobrindo o imenso
panorama positivo do esforço para
crescer em virtude (para purificar o
coração) que tem a existência
humana, e em particular a do cristão.

Estes mandamentos referem-se mais
especificamente aos pecados
internos contra as virtudes da
castidade e da justiça, que estão bem
refletidos no texto da Sagrada
Escritura que fala de «três espécies
de cupidez ou concupiscência: a
concupiscência da carne, a



concupiscência dos olhos e a soberba
da vida (cf. 1Jo 2, 16)»[6].

Cada homem descobre dentro de si
algumas tendências desordenadas,
que a tradição moral tem chamado
concupiscência. O Catecismo explica
isto ao falar da «luta de tendências
entre o “espírito” e a “carne”. Faz
parte da herança do pecado»[7].
Depois do pecado original, ninguém
está isento de concupiscência, com
exceção de Nosso Senhor Jesus Cristo
e da Santíssima Virgem.

Embora a concupiscência em si não
seja pecado, propicia o pecado, e
gera-o quando não se submete à
razão iluminada pela fé, com a ajuda
da graça. Se se esquece que a
concupiscência existe, é fácil pensar
que todas as tendências sentidas são
“naturais” e que não há mal nenhum
em satisfazê-las. Muitos dão-se conta
de que isto é falso quando
consideram o que acontece, por



exemplo, com o impulso à violência,
que é reconhecido como algo
negativo a ser evitado. Na área da
castidade, contudo, não é tão fácil
reconhecer que os estímulos
“naturais” são muitas vezes
inadequados. O nono mandamento
ajuda-nos a compreender que isto
não é assim, e que a concupiscência
obscureceu a natureza; de modo que
o que é vivido como natural é
frequentemente uma consequência
do pecado, e é preciso que seja
dominado. O mesmo se poderia dizer
do desejo imoderado de riqueza, ou
cobiça, a que se refere o décimo
mandamento.

É importante estar ciente desta
desordem causada em nós pelo
pecado original e pelos nossos
pecados pessoais, pois este
conhecimento:

–estimula-nos a rezar: só Deus nos
perdoa o pecado original, que deu



origem à concupiscência; e, do
mesmo modo, só com a Sua ajuda
conseguiremos superar esta
tendência desordenada; a graça de
Deus cura a nossa natureza das
feridas do pecado (assim como a
eleva à ordem sobrenatural);

–ensina-nos a amar tudo o que foi
criado, pois saiu bom das mãos de
Deus. São os nossos desejos
desordenados que levam a uma má
utilização dos bens criados.

4. A luta pela pureza e a liberdade
do coração

A pureza do coração significa ter um
modo santo de sentir. Com a ajuda de
Deus e o esforço pessoal, somos cada
vez mais “puros de coração”:
limpidez nos “pensamentos” e nos
desejos. Esta limpidez ou pureza do
coração é uma metáfora para a



maior liberdade do coração para
amar.

No que se refere ao nono
mandamento, o cristão alcança esta
pureza com a graça de Deus e com a
virtude e o dom da castidade, da
pureza de intenção, da pureza do
olhar e da oração[8].

A pureza do olhar não se limita a
rejeitar a contemplação de imagens
claramente inadequadas, mas exige
uma purificação do uso dos nossos
sentidos externos, o que nos leva a
olhar para o mundo e para as outras
pessoas com visão sobrenatural. É
uma luta positiva que permite ao
homem descobrir a verdadeira
beleza de toda a criação, e de uma
forma particular, a beleza daqueles
que foram plasmados à imagem e
semelhança de Deus[9].

«A pureza exige o pudor. O pudor é
parte integrante da temperança. O
pudor preserva a intimidade da



pessoa. Designa a recusa de mostrar
o que deve ficar oculto. Ordena-se à
castidade e comprova-lhe a
delicadeza. Orienta os olhares e as
atitudes em conformidade com a
dignidade das pessoas e com a união
que existe entre elas»[10].

No que se refere aos bens materiais,
a sociedade atual incentiva o
consumismo e a autoafirmação com
uma força tão poderosa que chega a
pôr em risco a estabilidade da
família. São muitas as pessoas que se
dão conta demasiado tarde de que
centraram as suas vidas na profissão,
em ganhar dinheiro e posição, e
negligenciaram outras facetas mais
importantes da sua existência: a sua
relação com Deus e com a sua
família.

A importância exagerada dada hoje
ao bem-estar material acima de
muitos outros valores não é um sinal
de progresso humano Constitui uma



degradação e enfraquecimento do
homem, cuja dignidade reside em ser
uma criatura espiritual chamada à
vida eterna como filho de Deus (cf.
Lc 12, 19-20).

«O décimo mandamento exige que
seja banida a inveja do coração
humano»[11]. «A inveja é um vício
capital. Designa a tristeza que se
sente perante o bem alheio e o desejo
imoderado de se apropriar dele,
mesmo indevidamente»[12]. Muitos
outros pecados podem derivar da
inveja: ódio, murmuração,
menosprezo, desobediência, etc. «A
inveja representa uma das formas da
tristeza e, portanto, uma recusa da
caridade; o batizado lutará contra
ela, opondo-lhe a benevolência.
Muitas vezes, a inveja nasce do
orgulho; o batizado exercitar-se-á a
viver na humildade»[13].

Ser capaz de amar com todo o
coração e com todas as forças requer



uma ordem interior, que é dada pela
graça e pelas virtudes, e que não fica
na simples continência, que no
máximo evita os pecados mais
graves, mas que alcança aquela
harmonia cheia de paz que as
pessoas santas têm.

Bibliografia básica

–Catecismo da Igreja Católica, n.
2514-2557.

Leituras recomendadas

– S. Josemaria, Homilia “Porque verão
Deus”, em Amigos de Deus, n.
175-189; Homilia “Desprendimento”,
em Amigos de Deus, n. 110-126.



[1] Francisco, Audiência, 28/11/2018.

[2] cf. Gl 5, 19-21; Rm 1, 29-31; Col 3,
5. S. Paulo, depois de apelar à
abstenção da fornicação, escreve:
«que cada um de vós saiba possuir o
seu corpo em santidade e honra, sem
se deixar levar pelo desejo da paixão
como os pagãos que não conhecem
Deus. [...] com efeito, Deus não nos
chamou à impureza, mas à
santidade» (1Ts 4, 3-7). Ele sublinha a
importância dos afetos, que são a
origem das ações, e mostra a
necessidade da sua purificação para
a vida cristã.

[3] Assim se compreende facilmente
a diferença entre “sentir” e
“consentir”, referente a uma
determinada paixão ou movimento
da sensibilidade. Só quando se
consente com a vontade se pode falar



de pecado (se a matéria era
pecaminosa).

[4] «Chapinhas nas tentações, pões-te
em perigo, brincas com a vista e com
a imaginação, falas de... disparates. E
depois assustas-te por te assaltarem
dúvidas, escrúpulos, confusões,
tristeza e desalento. Hás de conceder-
me que és pouco coerente» (S.
Josemaria, Sulco, n. 132).

[5] «O décimo mandamento incide
sobre a intenção do coração e
resume, com o nono, todos os
preceitos da Lei» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 2534).

[6] Catecismo da Igreja Católica, n.
2514.

[7] Catecismo da Igreja Católica, n.
2515.

[8] «Com a graça de Deus ele alcança
isto: 



– através da virtude e do dom da
castidade, pois a castidade permite
amar com um coração reto e
indiviso; 

– mediante a pureza de intenção, que
consiste em procurar o verdadeiro
fim do homem. com um olhar
simples, o batizado esforça-se por
encontrar e cumprir em tudo a
vontade de Deus (cf. Rm 12, 2; Cl 1,
10);

– pela pureza do olhar exterior e
interior; pela disciplina dos sentidos
e da imaginação; pela rejeição de
toda a complacência em
pensamentos impuros que o
levariam a desviar-se do caminho
dos mandamentos divinos: “a vista
excita a paixão dos insensatos” (Sb
15, 5); 

– pela oração» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 2520).



[9] «Os olhos! Por eles entram na
alma muitas iniquidades. – Quantas
experiências como a de David!... – Se
guardardes a vista, tereis assegurado
a guarda do vosso coração» (S.
Josemaria, Caminho, n. 183). «Meu
Deus!: encontro graça e beleza em
tudo o que vejo: guardarei a vista a
toda a hora, por Amor» (S. Josemaria,
Forja, n. 415).

[10] Catecismo da Igreja Católica, n.
2521.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
2538.

[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
2539.

[13] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2540.

Pablo Requena



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-

nono-e-o-decimo-mandamentos/
(10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-nono-e-o-decimo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-nono-e-o-decimo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-34-o-nono-e-o-decimo-mandamentos/

	Tema 34. O nono e o décimo mandamentos

