opusdei.org

Tema 33. O sétimo e
0 oitavo
mandamentos

A vida crista esforcga-se por
dirigir os bens deste mundo
para Deus e para a caridade
fraterna. Tanto a temperanca,
para moderar o seu uso e posse,
como a justica, que preserva 0s
direitos dos outros, sao
importantes. A solidariedade
deve ser adicionada a essas
duas virtudes. O oitavo
mandamento proibe falsificar a
verdade nas relacdes com 0s
outros. Os cristdos tém o dever
de testemunhar a Verdade que



é Cristo e reconhecé-1'0 diante
dos homens.

01/10/2022

Sumario:

* Introducédo

* 1. O uso dos bens: temperanca,
justica e solidariedade

* 2. A Doutrina Social da Igreja

* 3. O oitavo mandamento do
Decalogo

* 4. Dar testemunho da verdade

* 5. O respeito da intimidade

* Bibliografia e Leituras

Introducao

«0 sétimo mandamento proibe
tomar ou reter injustamente o bem
do proximo e prejudica-lo nos seus



bens, seja como for. Prescreve a
justica e a caridade na gestdo dos
bens terrenos e do fruto do trabalho
dos homens. Exige, em vista do bem
comum, o respeito pelo destino
universal dos bens e pelo direito a
propriedade privada. A vida crista
esforcga-se por ordenar para Deus e
para a caridade fraterna os bens
deste mundo»™,

Deus confiou a terra ao homem para
que a cultivasse e beneficiasse dos
seus frutos. E um dom que Deus dé a
todos os homens, e por isso «a
apropriacao dos bens € legitima, para
garantir a liberdade e a dignidade
das pessoas, e para ajudar cada qual
a ocorrer as suas necessidades
fundamentais e as necessidades
daqueles que tem a seu cargo»™. Isto
ndo é contrario ao direito a
propriedade privada, mas, como
ensina o Concilio Vaticano II, esta
deve ser um canal para ajudar os
mais necessitados™. A Igreja rejeitou



tanto aquelas ideologias totalitarias
que procuram acabar com a
propriedade privada, como aquele
capitalismo "selvagem" e
individualista que procura
monopolizar a maior parte dos meios
de producdo nas maos de poucos,
deixando muitas pessoas em situacao
precaria.

1. O uso dos bens: temperanca,
justica e solidariedade

Em relacdo ao uso dos meios criados,
é tanto importante a temperanca,
para moderar 0 seu uso e posse,
como a justica, que preserva os
direitos dos outros. A estas duas
virtudes deve juntar-se a
solidariedade'.

A virtude da pobreza, como parte da
temperanca, ndo consiste em ndo ter,
mas em desapegar-se dos bens



materiais, em contentar-se com o que
basta para viver sobria e
temperadamente”™ e em administrar
0s bens para servir os outros. Nosso
Senhor deu-nos um exemplo de
pobreza e desapego desde a Sua
vinda ao mundo até a Sua morte (cf.
2Cor 8, 9). Também ensinou os danos
que o0 apego as riquezas pode causar:
«Dificilmente um rico entrara no
reino dos céus» (Mt 19, 23).

A justica, como virtude moral,
consiste no habito pelo qual cada um
recebe com vontade constante e
firme o que lhe é devido. A justica
entre pessoas singulares é chamada
comutativa (por exemplo, o ato de
pagar uma divida); a justica
distributiva regula o que a
comunidade deve aos cidaddos em
funcao das suas necessidades e
contribuicdes; e a justica legal é a do
cidaddo para com a comunidade, que
se concretiza, entre outras coisas, no

pagamento de impostos justos'®.



A virtude da solidariedade é «a
determinacdo firme e perseverante
de se empenhar pelo bem comum; ou
seja, pelo bem de todos e de cada um,
porque todos nds somos
verdadeiramente responsaveis por
todos»”. A solidariedade «pratica a
partilha dos bens espirituais, ainda
mais que a dos materiais»".

O sétimo mandamento proibe tomar
ou reter injustamente o que pertence
a outros, ou causar danos injustos a
outros nos seus bens materiais.
Comete-se roubo ou furto quando a
propriedade dos outros € tirada
secretamente. A rapina é a apreensao
violenta das coisas alheias. Fraude é
o furto que se pratica enganando o
proximo com armadilhas,
documentos falsos, etc., ou retendo o
justo salario. A usura consiste em
reclamar juros superiores aos licitos
pelo valor emprestado (geralmente,
aproveitando-se de uma situacao de
caréncia material de terceiros). A



corrupcdo também é ilegal, assim
como todo o tipo de desperdicio.

Quem cometeu uma injustica deve
reparar o dano causado, na medida
do possivel. A restituicdo do que foi
roubado - ou pelo menos o desejo e
proposito da restituicdo — é
necessaria para receber a absolvicdo
sacramental. Escusa do dever de
restituir a impossibilidade fisica ou
moral, enquanto durar. A obrigacao
pode ser extinta, por exemplo,
quando a divida for perdoada pelo
credor®,

2. A Doutrina Social da Igreja

O conjunto de ensinamentos sobre os
principios que devem regular a vida
social chama-se Doutrina Social e faz
parte da doutrina moral catélica””. E
importante sublinhar que «Nao
compete aos pastores da Igreja



intervir diretamente na construgao
politica e na organizacdo da vida
social. Este papel faz parte da
vocacao dos fiéis leigos, agindo por
sua propria iniciativa juntamente
com os seus concidaddos»™".

A missdo da Hierarquia da Igreja é
de ordem diversa da missdo da
autoridade politica. A finalidade da
Igreja é sobrenatural e a sua missao é
conduzir os homens a salvagdo. Por
isso, quando o Magistério se refere
aos aspetos temporais do bem
comum, fa-lo na medida em que
devem ser ordenados ao Bem
supremo, nosso objetivo ultimo. A
Igreja exprime um juizo moral, em
matéria economica e social, quando
0 exigem os direitos fundamentais da
pessoa ou a salvacgdo das almas.

Alguns ensinamentos fundamentais
da Doutrina Social da Igreja sdo: 1) a
dignidade transcendente da pessoa

humana e a inviolabilidade dos seus



direitos; 2) o reconhecimento da
familia como célula fundamental da
sociedade baseada no verdadeiro
matrimoénio indissoluvel, e a
necessidade de protegé-la e promové-
la atraveés de leis sobre matrimoénio,
educacdo e moralidade publica; 3) os
ensinamentos sobre o bem comum e
a funcdo do Estado. Nos ultimos
anos, o Magistério tem insistido na
relevancia da ecologia e do cuidado
da casa comum como parte

importante da Doutrina social™”.

«0O trabalho humano procede
imediatamente das pessoas criadas a
imagem de Deus e chamadas a
prolongar, umas com as outras, a
obra da criag¢do, dominando a terra
(cf. Gn 1, 28; Concilio Vaticano II,
Gaudium et spes, n. 34; S. Jodo Paulo
II, Centesimus annus, n. 31). Portanto,
o trabalho é um dever: “Se algum de
vOs nao quer trabalhar, também nao
coma” (2Ts 3, 10; cf. 1Ts 4, 11). O
trabalho honra os dons do Criador e



os talentos recebidos. Também pode
ser redentor»*®. Realizando o
trabalho em unido com Cristo, o
homem torna-se colaborador do
Filho de Deus na Sua obra
redentora™. O trabalho é um meio
de santificar as pessoas e as
realidades terrenas, informando-as
com o Espirito de Cristo. «Ao ser
assumido por Cristo, o trabalho
apresenta-se-nos como uma
realidade redimida e redentora: é,
ndo s6 o ambito em que o homem
vive, mas também meio e caminho
de santidade, realidade santificavel e
santificadora»™.

A justica social é uma expressao que
comecou a ser utilizada no século XX
para se referir a dimensao universal
que os problemas de justica
adquiriram. «A sociedade garante a
justica social, quando realiza as
condi¢des que permitem as
associacOes e aos individuos obterem
o que lhes é devido, segundo a sua



natureza e vocacdo»'"'®. Sdo muitos os
elementos que entram em jogo
quando se trata de justica social: a
responsabilidade do Estado, o papel
dos empregadores, a possibilidade de
acesso ao emprego, etc.

Na Evangelii gaudium, diz-se que «no
coracdo de Deus, ocupam lugar
preferencial os pobres, tanto que até
Ele mesmo “Se fez pobre” (2Cor 8, 9).
Todo o caminho da nossa redengao
estd assinalado pelos pobres»"'”. Ndo
se trata apenas de realizar acdes ou
programas de promocdao social, mas
de uma atitude de atencdo voltada
para o outro, para os necessitados.

Neste contexto, a justica e a
solidariedade entre as nacoes
assumem uma importancia
particular. «As nagdes ricas tém uma
grave responsabilidade moral em
relacdo aquelas que ndo podem, por
si mesmas, assegurar os meios do seu
desenvolvimento ou disso foram



impedidas por tragicos
acontecimentos histéricos. E um
dever de solidariedade e caridade. F
também uma obrigacdo de justica, se
0 bem-estar das nacdes ricas provier
de recursos que ndo foram
equitativamente pagos»"®.,

3. 0 oitavo mandamento do
Decalogo

«0 oitavo mandamento proibe
falsificar a verdade nas relacdes com
outrem. Esta prescricdo moral
decorre da vocacdo do povo santo
para ser testemunha do seu Deus,
que é e que quer a verdade. As
ofensas a verdade exprimem, por
palavras ou por atos, a recusa em
empenhar-se na retiddo moral»"?.

A inclinacdo do homem para
conhecer a verdade e manifesta-la
em palavras e acdes foi distorcida



pelo pecado, que feriu a natureza
com a ignorancia do intelecto e com
a malicia da vontade. Como
consequéncia do pecado, o amor pela
verdade diminuiu e os homens
enganam-se muitas vezes por
egoismo e interesse proprio. Com a
graca de Cristo, o cristdo pode ter a
sua vida regida pela verdade.

A virtude que inclina a dizer sempre
a verdade chama-se veracidade,
sinceridade ou franqueza®. Trés
aspetos fundamentais desta virtude:

— Sinceridade consigo mesmo: é
reconhecer a verdade sobre o
proprio comportamento, externo e
interno: intenc¢des, pensamentos,
afetos, etc., sem medo de esgotar a
verdade, sem fechar os olhos a
realidade®";

— Sinceridade com o0s outros: a
convivéncia humana seria
impossivel se os homens néo
confiassem uns nos outros, isto é, se



ndo se dissessem a verdade ou se
comportassem, por exemplo, ndo
respeitando os contratos, ou mais
geralmente os pactos, a palavra
comprometida®,

— Sinceridade com Deus: Deus vé
tudo, mas como somos Seus filhos,
quer que Lho manifestemos. «Um
filho de Deus trata o Senhor como
Pai. Nao servilmente, nem com uma
reveréncia formal, de mera cortesia,
mas cheio de sinceridade e de
confianca. Deus ndo se escandaliza
com os homens. Deus ndo se cansa
das nossas infidelidades. O nosso Pai
do Céu perdoa qualquer ofensa
quando o filho volta de novo até Ele,
quando se arrepende e pede perdio.
Nosso Senhor é tdo verdadeiramente
Pai, que prevé os nossos desejos de
sermos perdoados e se adianta com a
sua graca, abrindo-nos
amorosamente os bragos»*. A
sinceridade no Sacramento da
Confissdo e na direc¢ao espiritual sdo



meios extremamente eficazes para
crescer na vida interior™': na
simplicidade, na humildade e nas
demais virtudes (cf. Jo 14, 6).

A Sagrada Escritura ensina que é
necessario dizer a verdade com
caridade (cf. Ef 4, 15). A sinceridade,
como todas as virtudes, deve ser
vivida por amor e com amor (a Deus
e aos homens): com delicadeza e
compreensdo. Uma bela
manifestacdo é a correcdo fraterna,
pratica evangélica (cf. Mt 18, 15) que
consiste em advertir o outro sobre
uma falta ou defeito cometido, para
que seja corrigido. E uma grande
manifestacdo de amor a verdade e a
caridade. As vezes pode ser um dever
grave.

4. Dar testemunho da verdade



«0 testemunho é um ato de justica
que estabelece ou que da a conhecer
a verdade»™'. Os cristios tém o
dever de testemunhar a Verdade que
é Cristo e reconhecé-1'0 diante dos
homens.

«O martirio é o supremo testemunho
dado em favor da verdade da fé;
designa um testemunho que vai até a
morte. O martir da testemunho de
Cristo, morto e ressuscitado, ao qual
estd unido pela caridade»”®. Embora
a maioria dos cristdos ndo seja
chamada a essa expressdo extrema
de amor a Deus, todos devem
manifestar a verdade de Deus e 0
que Deus revelou, mesmo a custa de
perder o seu prestigio ou posicao
social. As vezes, a sinceridade é
chamada a realizar, com a ajuda da
forca sobrenatural, atos heroicos em
defesa da verdade.

Na Evangelii gaudium alguns dos
pecados contra a veracidade sdo



apontados como exemplos
paradigmaticos de atitudes que
impedem uma evangelizagao
convincente e atrativa™”.

«“A mentira consiste em dizer o que €
falso com a intencdo de

enganar” (Sto. Agostinho, De
mendacio, 4, 5). O Senhor denuncia
na mentira uma obra diabdlica:
«“Vo0s tendes por pai o diabo, [...] nele
ndo ha verdade; quando fala
mentira, fala do que lhe € proprio,
porque é mentiroso e pai da
mentira” (Jo 8, 44)»**. A gravidade
mede-se em funcdo da verdade a que
se opOe, da intencdo de quem a conta
e das consequéncias da mentira.
Pode tratar-se de pecado mortal
quando prejudica gravemente as
virtudes da justica e da caridade.

«Uma afirmacao contraria a verdade
feita publicamente, reveste-se de
gravidade particular: perante um
tribunal, é um falso testemunho;



quando mantida sob juramento, é
um perjurio»*?,

O direito a honra e a boa fama -
tanto proprios como alheios — é um
bem mais precioso que a riqueza, e
de grande importancia para a vida
pessoal, familiar e social. Os pecados
contra a boa fama do préoximo sao:

— O juizo temerario: ocorre quando,
sem fundamentacdo suficiente, se
admite como verdadeira uma
suposta falta moral do préximo (por
exemplo, julgar que alguém agiu com
ma intencdo, sem que prova
suficiente). «Ndo julgueis e ndo sereis
julgados, ndo condeneis e néo sereis
condenados» (Lc 6, 37)%%

— A difamacgado: é qualquer ataque
injusto contra a fama alheia. Pode
ser de dois tipos: depreciagdo ou
maledicéncia ("falar mal"), que
consiste em revelar pecados ou
defeitos realmente existentes do
proximo, sem motivo



proporcionalmente grave
(denomina-se murmurag¢do quando
se faz nas costas do acusado); e a
calunia, que consiste em atribuir
falsos pecados ou defeitos a outrem.
A calunia contém uma dupla
maldade: contra a veracidade e
contra a justica (tanto mais grave
quanto maior for a calunia e quanto
mais se espalhar).

Convém evitar a leviandade no falar
ou a loquacidade (cf. Mt 12, 36), pois
facilmente conduz a mentira
(apreciagOes inexatas ou injustas,
exageros, as vezes calunias).
Atualmente, essas ofensas a verdade
ou boa reputacdo sdo frequentes nos
meios de comunicacdo. Por isso,
também é necessario exercitar um
saudavel espirito critico ao receber
noticias de jornais, revistas,
televisao, etc., bem como das redes
sociais. Uma atitude ingénua ou
crédula leva a formacao de falsos
juizos®" ou & disseminacéo



indiscriminada de conteudos nao
verificados.

Sempre que se difamar (seja com a
maledicéncia ou a calunia), ha a
obrigacdo de usar os meios possiveis
para devolver ao proximo a boa
reputacdo injustamente prejudicada.

A cooperacdo nesses pecados deve
ser evitada. Coopera na difamacao,
embora em grau diferente, aquele
que ouve com prazer o caluniador e
se diverte com o que ele diz; o
superior que ndo impede
murmuracoes sobre o subdito, e
quem — mesmo ndo gostando do
pecado de difamacdo —, por medo,
negligéncia ou vergonha, ndo corrige
ou rejeita o difamador ou o
caluniador, e aquele que
levianamente propaga insinuacoes
de outras pessoas contra a fama de

um terceiro®®?,




5. O respeito da intimidade

«0 bem e a seguranca de outrem, o
respeito pela vida privada e pelo
bem comum, sdo razdes suficientes
para calar o que ndo deve ser
conhecido ou para usar uma
linguagem discreta. Muitas vezes, 0
dever de evitar o escandalo impde
uma estrita discri¢do. Ninguém é
obrigado a revelar a verdade a quem
ndo tem o direito de a conhecer»™”,

«0 sigilo do sacramento da
Reconciliagdo é sagrado e ndo pode
ser revelado sob pretexto algum. “O
sigilo sacramental é inviolavel; pelo
que o confessor ndo pode denunciar
0 penitente, nem por palavras nem
por qualquer outro modo, nem por
causa alguma” (Codigo de Direito
Candnico, c. 983, §1)»"*.

Os segredos profissionais e, em geral,
todos os segredos naturais devem ser
guardados. Revelar esses segredos
representa falta de respeito da



privacidade das pessoas e pode
constituir um pecado contra a
justica.

Os meios de comunicacdo exercem
uma influéncia determinante sobre a
opinido publica. Desde a introducao
da Internet, a expansdo das redes
sociais e das mensagens
instantaneas, todos sdo responsaveis
pelos conteudos que criam e/ou
divulgam. Sdo um campo de
apostolado muito importante para a
defesa da verdade e a cristianizacao
da sociedade.

Bibliografia basica

— Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2401-2499.

— Francisco, Evangelii Gaudium, n.
186-216.



Leituras recomendadas

- S. Josemaria, Homilia “Viver face a
Deus e face aos homens”, em Amigos
de Deus, n. 154-174.

- S. Josemaria, Homilia “O respeito
cristdo pela pessoa e pela sua
liberdade”, em Cristo que passa, n.
67-72.

[1] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2401.

[2] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2402.

[3] cf. Concilio Vaticano II, Gaudium
et spes, n. 69, 1.

[4] cf. Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2407.



[5] cf. S. Josemaria, Caminho, n. 631.

[6] cf. Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2411.

[7] S. Jodo Paulo I, Sollicitudo rei
socialis, n. 38.

[8] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1948.

[9] «Aqueles que, de maneira direta
ou indireta, se apoderaram de um
bem alheio, estdo obrigados a
restitui-lo, ou a dar o equivalente em
natureza ou espécie, se a coisa
desapareceu, assim como os frutos e
vantagens que o seu dono teria
legitimamente auferido. Estdo
igualmente obrigados a restituir, na
proporcdo da sua responsabilidade e
do seu proveito, todos aqueles que de
qualquer modo participaram no
roubo ou dele se aproveitaram com
conhecimento de causa; por
exemplo, aqueles que o ordenaram, o
ajudaram ou o



ocultaram» (Catecismo da Igreja
Catolica, n. 2412).

[10] cf. S. Jodo Paulo II, Sollicitudo rei
socialis, n. 41.

[11] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2442,

[12] cf. Francisco, Laudato si’, n. 63.

[13] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2427.

[14] cf. Francisco, Laudato si’, n. 98.

[15] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
47.

[16] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1928.

[17] Francisco, Evangelii gaudium, n.
197.

[18] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2439.



[19] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2464.

[20] cf. Catecismo da Igreja Catolica,
n. 2468.

[21] cf. S. Josemaria, Caminho, n. 33 e
34; Sulco, n. 148: “sinceridade
selvagem” no exame de consciéncia.

[22] cf. Catecismo da Igreja Catdlica,
n. 2469.

[23] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
64.

[24] cf. S. Josemaria, Forja, n.
126-128.

[25] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2472.

[26] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2473.

[27] cf. Francisco, Evangelii gaudium,
n. 100.



[28] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2482.

[29] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2476.

[30] cf. Catecismo da Igreja Catolica,
n. 2477.

[31] «Os meios de comunicac¢ao social
(em particular os mass media) podem
gerar uma certa passividade nos
utentes, fazendo deles consumidores
pouco cautelosos de mensagens e
espetaculos. Os utentes devem impor
a sl proprios moderacao e disciplina
em relacdo aos mass-média. Hao de
formar-se uma consciéncia
esclarecida e reta, para resistir mais
facilmente as influéncias menos
honestas» (Catecismo da Igreja
Catolica, n. 2496). Os profissionais de
opinido publica tém a obrigacédo, ao
divulgar informacdes, «de servir a
verdade sem ofender a caridade.
Esforcar-se-do por respeitar, com
igual cuidado, a natureza dos factos e



os limites do juizo critico em relacdo
as pessoas. Devem evitar ceder a
difamacao» (Catecismo da Igreja
Catolica, n. 2497).

[32] cf. S. Josemaria, Caminho, n. 49.
A murmuracao €, em particular, um
inimigo desastroso da unidade no
apostolado: «€é crosta que suja e
entorpece o apostolado. — Vai contra
a caridade, tira forgas, rouba a paz, e
faz perder a unido com Deus» (S.
Josemaria, Caminho, n. 445. cf. Ibid.,
n. 453).

[33] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2489.

[34] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2490.

Pau Agulles / Pablo Requena




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-33-o-
setimo-e-0-oitavo-mandamentos/
(26/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-33-o-setimo-e-o-oitavo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-33-o-setimo-e-o-oitavo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-33-o-setimo-e-o-oitavo-mandamentos/

	Tema 33. O sétimo e o oitavo mandamentos

