
opusdei.org

Tema 33. O sétimo e
o oitavo
mandamentos

A vida cristã esforça-se por
dirigir os bens deste mundo
para Deus e para a caridade
fraterna. Tanto a temperança,
para moderar o seu uso e posse,
como a justiça, que preserva os
direitos dos outros, são
importantes. A solidariedade
deve ser adicionada a essas
duas virtudes. O oitavo
mandamento proíbe falsificar a
verdade nas relações com os
outros. Os cristãos têm o dever
de testemunhar a Verdade que



é Cristo e reconhecê-l'O diante
dos homens.

01/10/2022

Sumário:

Introdução
1. O uso dos bens: temperança,
justiça e solidariedade
2. A Doutrina Social da Igreja
3. O oitavo mandamento do
Decálogo
4. Dar testemunho da verdade
5. O respeito da intimidade
Bibliografia e Leituras

Introdução

«O sétimo mandamento proíbe
tomar ou reter injustamente o bem
do próximo e prejudicá-lo nos seus

• 
• 

• 
• 

• 
• 
• 



bens, seja como for. Prescreve a
justiça e a caridade na gestão dos
bens terrenos e do fruto do trabalho
dos homens. Exige, em vista do bem
comum, o respeito pelo destino
universal dos bens e pelo direito à
propriedade privada. A vida cristã
esforça-se por ordenar para Deus e
para a caridade fraterna os bens
deste mundo»[1].

Deus confiou a terra ao homem para
que a cultivasse e beneficiasse dos
seus frutos. É um dom que Deus dá a
todos os homens, e por isso «a
apropriação dos bens é legítima, para
garantir a liberdade e a dignidade
das pessoas, e para ajudar cada qual
a ocorrer às suas necessidades
fundamentais e às necessidades
daqueles que tem a seu cargo»[2]. Isto
não é contrário ao direito à
propriedade privada, mas, como
ensina o Concílio Vaticano II, esta
deve ser um canal para ajudar os
mais necessitados[3]. A Igreja rejeitou



tanto aquelas ideologias totalitárias
que procuram acabar com a
propriedade privada, como aquele
capitalismo "selvagem" e
individualista que procura
monopolizar a maior parte dos meios
de produção nas mãos de poucos,
deixando muitas pessoas em situação
precária.

1. O uso dos bens: temperança,
justiça e solidariedade

Em relação ao uso dos meios criados,
é tanto importante a temperança,
para moderar o seu uso e posse,
como a justiça, que preserva os
direitos dos outros. A estas duas
virtudes deve juntar-se a
solidariedade[4].

A virtude da pobreza, como parte da
temperança, não consiste em não ter,
mas em desapegar-se dos bens



materiais, em contentar-se com o que
basta para viver sóbria e
temperadamente[5] e em administrar
os bens para servir os outros. Nosso
Senhor deu-nos um exemplo de
pobreza e desapego desde a Sua
vinda ao mundo até à Sua morte (cf.
2Cor 8, 9). Também ensinou os danos
que o apego às riquezas pode causar:
«Dificilmente um rico entrará no
reino dos céus» (Mt 19, 23).

A justiça, como virtude moral,
consiste no hábito pelo qual cada um
recebe com vontade constante e
firme o que lhe é devido. A justiça
entre pessoas singulares é chamada 
comutativa (por exemplo, o ato de
pagar uma dívida); a justiça 
distributiva regula o que a
comunidade deve aos cidadãos em
função das suas necessidades e
contribuições; e a justiça legal é a do
cidadão para com a comunidade, que
se concretiza, entre outras coisas, no
pagamento de impostos justos[6].



A virtude da solidariedade é «a
determinação firme e perseverante
de se empenhar pelo bem comum; ou
seja, pelo bem de todos e de cada um,
porque todos nós somos
verdadeiramente responsáveis por
todos»[7]. A solidariedade «pratica a
partilha dos bens espirituais, ainda
mais que a dos materiais»[8].

O sétimo mandamento proíbe tomar
ou reter injustamente o que pertence
a outros, ou causar danos injustos a
outros nos seus bens materiais.
Comete-se roubo ou furto quando a
propriedade dos outros é tirada
secretamente. A rapina é a apreensão
violenta das coisas alheias. Fraude é
o furto que se pratica enganando o
próximo com armadilhas,
documentos falsos, etc., ou retendo o
justo salário. A usura consiste em
reclamar juros superiores aos lícitos
pelo valor emprestado (geralmente,
aproveitando-se de uma situação de
carência material de terceiros). A



corrupção também é ilegal, assim
como todo o tipo de desperdício.

Quem cometeu uma injustiça deve
reparar o dano causado, na medida
do possível. A restituição do que foi
roubado – ou pelo menos o desejo e
propósito da restituição – é
necessária para receber a absolvição
sacramental. Escusa do dever de
restituir a impossibilidade física ou
moral, enquanto durar. A obrigação
pode ser extinta, por exemplo,
quando a dívida for perdoada pelo
credor[9].

2. A Doutrina Social da Igreja

O conjunto de ensinamentos sobre os
princípios que devem regular a vida
social chama-se Doutrina Social e faz
parte da doutrina moral católica[10]. É
importante sublinhar que «Não
compete aos pastores da Igreja



intervir diretamente na construção
política e na organização da vida
social. Este papel faz parte da
vocação dos fiéis leigos, agindo por
sua própria iniciativa juntamente
com os seus concidadãos»[11].

A missão da Hierarquia da Igreja é
de ordem diversa da missão da
autoridade política. A finalidade da
Igreja é sobrenatural e a sua missão é
conduzir os homens à salvação. Por
isso, quando o Magistério se refere
aos aspetos temporais do bem
comum, fá-lo na medida em que
devem ser ordenados ao Bem
supremo, nosso objetivo último. A
Igreja exprime um juízo moral, em
matéria económica e social, quando
o exigem os direitos fundamentais da
pessoa ou a salvação das almas.

Alguns ensinamentos fundamentais
da Doutrina Social da Igreja são: 1) a
dignidade transcendente da pessoa
humana e a inviolabilidade dos seus



direitos; 2) o reconhecimento da
família como célula fundamental da
sociedade baseada no verdadeiro
matrimónio indissolúvel, e a
necessidade de protegê-la e promovê-
la através de leis sobre matrimónio,
educação e moralidade pública; 3) os
ensinamentos sobre o bem comum e
a função do Estado. Nos últimos
anos, o Magistério tem insistido na
relevância da ecologia e do cuidado
da casa comum como parte
importante da Doutrina social[12].

«O trabalho humano procede
imediatamente das pessoas criadas à
imagem de Deus e chamadas a
prolongar, umas com as outras, a
obra da criação, dominando a terra
(cf. Gn 1, 28; Concílio Vaticano II, 
Gaudium et spes, n. 34; S. João Paulo
II, Centesimus annus, n. 31). Portanto,
o trabalho é um dever: “Se algum de
vós não quer trabalhar, também não
coma” (2Ts 3, 10; cf. 1Ts 4, 11). O
trabalho honra os dons do Criador e



os talentos recebidos. Também pode
ser redentor»[13]. Realizando o
trabalho em união com Cristo, o
homem torna-se colaborador do
Filho de Deus na Sua obra
redentora[14]. O trabalho é um meio
de santificar as pessoas e as
realidades terrenas, informando-as
com o Espírito de Cristo. «Ao ser
assumido por Cristo, o trabalho
apresenta-se-nos como uma
realidade redimida e redentora: é,
não só o âmbito em que o homem
vive, mas também meio e caminho
de santidade, realidade santificável e
santificadora»[15].

A justiça social é uma expressão que
começou a ser utilizada no século XX
para se referir à dimensão universal
que os problemas de justiça
adquiriram. «A sociedade garante a
justiça social, quando realiza as
condições que permitem às
associações e aos indivíduos obterem
o que lhes é devido, segundo a sua



natureza e vocação»[16]. São muitos os
elementos que entram em jogo
quando se trata de justiça social: a
responsabilidade do Estado, o papel
dos empregadores, a possibilidade de
acesso ao emprego, etc.

Na Evangelii gaudium, diz-se que «no
coração de Deus, ocupam lugar
preferencial os pobres, tanto que até
Ele mesmo “Se fez pobre” (2Cor 8, 9).
Todo o caminho da nossa redenção
está assinalado pelos pobres»[17]. Não
se trata apenas de realizar ações ou
programas de promoção social, mas
de uma atitude de atenção voltada
para o outro, para os necessitados.

Neste contexto, a justiça e a
solidariedade entre as nações
assumem uma importância
particular. «As nações ricas têm uma
grave responsabilidade moral em
relação aquelas que não podem, por
si mesmas, assegurar os meios do seu
desenvolvimento ou disso foram



impedidas por trágicos
acontecimentos históricos. É um
dever de solidariedade e caridade. É
também uma obrigação de justiça, se
o bem-estar das nações ricas provier
de recursos que não foram
equitativamente pagos»[18].

3. O oitavo mandamento do
Decálogo

«O oitavo mandamento proíbe
falsificar a verdade nas relações com
outrem. Esta prescrição moral
decorre da vocação do povo santo
para ser testemunha do seu Deus,
que é e que quer a verdade. As
ofensas à verdade exprimem, por
palavras ou por atos, a recusa em
empenhar-se na retidão moral»[19].

A inclinação do homem para
conhecer a verdade e manifestá-la
em palavras e ações foi distorcida



pelo pecado, que feriu a natureza
com a ignorância do intelecto e com
a malícia da vontade. Como
consequência do pecado, o amor pela
verdade diminuiu e os homens
enganam-se muitas vezes por
egoísmo e interesse próprio. Com a
graça de Cristo, o cristão pode ter a
sua vida regida pela verdade.

A virtude que inclina a dizer sempre
a verdade chama-se veracidade,
sinceridade ou franqueza[20]. Três
aspetos fundamentais desta virtude:

– Sinceridade consigo mesmo: é
reconhecer a verdade sobre o
próprio comportamento, externo e
interno: intenções, pensamentos,
afetos, etc., sem medo de esgotar a
verdade, sem fechar os olhos à
realidade[21];

– Sinceridade com os outros: a
convivência humana seria
impossível se os homens não
confiassem uns nos outros, isto é, se



não se dissessem a verdade ou se
comportassem, por exemplo, não
respeitando os contratos, ou mais
geralmente os pactos, a palavra
comprometida[22];

– Sinceridade com Deus: Deus vê
tudo, mas como somos Seus filhos,
quer que Lho manifestemos. «Um
filho de Deus trata o Senhor como
Pai. Não servilmente, nem com uma
reverência formal, de mera cortesia,
mas cheio de sinceridade e de
confiança. Deus não se escandaliza
com os homens. Deus não se cansa
das nossas infidelidades. O nosso Pai
do Céu perdoa qualquer ofensa
quando o filho volta de novo até Ele,
quando se arrepende e pede perdão.
Nosso Senhor é tão verdadeiramente
Pai, que prevê os nossos desejos de
sermos perdoados e se adianta com a
sua graça, abrindo-nos
amorosamente os braços»[23]. A
sinceridade no Sacramento da
Confissão e na direção espiritual são



meios extremamente eficazes para
crescer na vida interior[24]: na
simplicidade, na humildade e nas
demais virtudes (cf. Jo 14, 6).

A Sagrada Escritura ensina que é
necessário dizer a verdade com
caridade (cf. Ef 4, 15). A sinceridade,
como todas as virtudes, deve ser
vivida por amor e com amor (a Deus
e aos homens): com delicadeza e
compreensão. Uma bela
manifestação é a correção fraterna,
prática evangélica (cf. Mt 18, 15) que
consiste em advertir o outro sobre
uma falta ou defeito cometido, para
que seja corrigido. É uma grande
manifestação de amor à verdade e à
caridade. Às vezes pode ser um dever
grave.

4. Dar testemunho da verdade



«O testemunho é um ato de justiça
que estabelece ou que dá a conhecer
a verdade»[25]. Os cristãos têm o
dever de testemunhar a Verdade que
é Cristo e reconhecê-l'O diante dos
homens.

«O martírio é o supremo testemunho
dado em favor da verdade da fé;
designa um testemunho que vai até à
morte. O mártir dá testemunho de
Cristo, morto e ressuscitado, ao qual
está unido pela caridade»[26]. Embora
a maioria dos cristãos não seja
chamada a essa expressão extrema
de amor a Deus, todos devem
manifestar a verdade de Deus e o
que Deus revelou, mesmo à custa de
perder o seu prestígio ou posição
social. Às vezes, a sinceridade é
chamada a realizar, com a ajuda da
força sobrenatural, atos heroicos em
defesa da verdade.

Na Evangelii gaudium alguns dos
pecados contra a veracidade são



apontados como exemplos
paradigmáticos de atitudes que
impedem uma evangelização
convincente e atrativa[27].

«“A mentira consiste em dizer o que é
falso com a intenção de
enganar” (Sto. Agostinho, De
mendacio, 4, 5). O Senhor denuncia
na mentira uma obra diabólica:
«“Vós tendes por pai o diabo, [...] nele
não há verdade; quando fala
mentira, fala do que lhe é próprio,
porque é mentiroso e pai da
mentira” (Jo 8, 44)»[28]. A gravidade
mede-se em função da verdade a que
se opõe, da intenção de quem a conta
e das consequências da mentira.
Pode tratar-se de pecado mortal
quando prejudica gravemente as
virtudes da justiça e da caridade.

«Uma afirmação contrária à verdade
feita publicamente, reveste-se de
gravidade particular: perante um
tribunal, é um falso testemunho;



quando mantida sob juramento, é
um perjúrio»[29].

O direito à honra e à boa fama –
tanto próprios como alheios – é um
bem mais precioso que a riqueza, e
de grande importância para a vida
pessoal, familiar e social. Os pecados
contra a boa fama do próximo são:

– O juízo temerário: ocorre quando,
sem fundamentação suficiente, se
admite como verdadeira uma
suposta falta moral do próximo (por
exemplo, julgar que alguém agiu com
má intenção, sem que prova
suficiente). «Não julgueis e não sereis
julgados, não condeneis e não sereis
condenados» (Lc 6, 37)[30];

– A difamação: é qualquer ataque
injusto contra a fama alheia. Pode
ser de dois tipos: depreciação ou
maledicência ("falar mal"), que
consiste em revelar pecados ou
defeitos realmente existentes do
próximo, sem motivo



proporcionalmente grave
(denomina-se murmuração quando
se faz nas costas do acusado); e a 
calúnia, que consiste em atribuir
falsos pecados ou defeitos a outrem.
A calúnia contém uma dupla
maldade: contra a veracidade e
contra a justiça (tanto mais grave
quanto maior for a calúnia e quanto
mais se espalhar).

Convém evitar a leviandade no falar
ou a loquacidade (cf. Mt 12, 36), pois
facilmente conduz à mentira
(apreciações inexatas ou injustas,
exageros, às vezes calúnias).
Atualmente, essas ofensas à verdade
ou boa reputação são frequentes nos
meios de comunicação. Por isso,
também é necessário exercitar um
saudável espírito crítico ao receber
notícias de jornais, revistas,
televisão, etc., bem como das redes
sociais. Uma atitude ingénua ou
crédula leva à formação de falsos
juízos[31] ou à disseminação



indiscriminada de conteúdos não
verificados.

Sempre que se difamar (seja com a
maledicência ou a calúnia), há a
obrigação de usar os meios possíveis
para devolver ao próximo a boa
reputação injustamente prejudicada.

A cooperação nesses pecados deve
ser evitada. Coopera na difamação,
embora em grau diferente, aquele
que ouve com prazer o caluniador e
se diverte com o que ele diz; o
superior que não impede
murmurações sobre o súbdito, e
quem – mesmo não gostando do
pecado de difamação –, por medo,
negligência ou vergonha, não corrige
ou rejeita o difamador ou o
caluniador, e aquele que
levianamente propaga insinuações
de outras pessoas contra a fama de
um terceiro[32].



5. O respeito da intimidade

«O bem e a segurança de outrem, o
respeito pela vida privada e pelo
bem comum, são razões suficientes
para calar o que não deve ser
conhecido ou para usar uma
linguagem discreta. Muitas vezes, o
dever de evitar o escândalo impõe
uma estrita discrição. Ninguém é
obrigado a revelar a verdade a quem
não tem o direito de a conhecer»[33].

«O sigilo do sacramento da
Reconciliação é sagrado e não pode
ser revelado sob pretexto algum. “O
sigilo sacramental é inviolável; pelo
que o confessor não pode denunciar
o penitente, nem por palavras nem
por qualquer outro modo, nem por
causa alguma” (Código de Direito
Canónico, c. 983, §1)»[34].

Os segredos profissionais e, em geral,
todos os segredos naturais devem ser
guardados. Revelar esses segredos
representa falta de respeito da



privacidade das pessoas e pode
constituir um pecado contra a
justiça.

Os meios de comunicação exercem
uma influência determinante sobre a
opinião pública. Desde a introdução
da Internet, a expansão das redes
sociais e das mensagens
instantâneas, todos são responsáveis
pelos conteúdos que criam e/ou
divulgam. São um campo de
apostolado muito importante para a
defesa da verdade e a cristianização
da sociedade.

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
2401-2499.

– Francisco, Evangelii Gaudium, n.
186-216.



Leituras recomendadas

– S. Josemaria, Homilia “Viver face a
Deus e face aos homens”, em Amigos
de Deus, n. 154-174.

– S. Josemaria, Homilia “O respeito
cristão pela pessoa e pela sua
liberdade”, em Cristo que passa, n.
67-72.

[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
2401.

[2] Catecismo da Igreja Católica, n.
2402.

[3] cf. Concílio Vaticano II, Gaudium
et spes, n. 69, 1.

[4] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2407.



[5] cf. S. Josemaria, Caminho, n. 631.

[6] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2411.

[7] S. João Paulo II, Sollicitudo rei
socialis, n. 38.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
1948.

[9] «Aqueles que, de maneira direta
ou indireta, se apoderaram de um
bem alheio, estão obrigados a
restituí-lo, ou a dar o equivalente em
natureza ou espécie, se a coisa
desapareceu, assim como os frutos e
vantagens que o seu dono teria
legitimamente auferido. Estão
igualmente obrigados a restituir, na
proporção da sua responsabilidade e
do seu proveito, todos aqueles que de
qualquer modo participaram no
roubo ou dele se aproveitaram com
conhecimento de causa; por
exemplo, aqueles que o ordenaram, o
ajudaram ou o



ocultaram» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 2412).

[10] cf. S. João Paulo II, Sollicitudo rei
socialis, n. 41.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
2442.

[12] cf. Francisco, Laudato si’, n. 63.

[13] Catecismo da Igreja Católica, n.
2427.

[14] cf. Francisco, Laudato si’, n. 98.

[15] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
47.

[16] Catecismo da Igreja Católica, n.
1928.

[17] Francisco, Evangelii gaudium, n.
197.

[18] Catecismo da Igreja Católica, n.
2439.



[19] Catecismo da Igreja Católica, n.
2464.

[20] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2468.

[21] cf. S. Josemaria, Caminho, n. 33 e
34; Sulco, n. 148: “sinceridade
selvagem” no exame de consciência.

[22] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2469.

[23] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
64.

[24] cf. S. Josemaria, Forja, n.
126-128.

[25] Catecismo da Igreja Católica, n.
2472.

[26] Catecismo da Igreja Católica, n.
2473.

[27] cf. Francisco, Evangelii gaudium,
n. 100.



[28] Catecismo da Igreja Católica, n.
2482.

[29] Catecismo da Igreja Católica, n.
2476.

[30] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2477.

[31] «Os meios de comunicação social
(em particular os mass media) podem
gerar uma certa passividade nos
utentes, fazendo deles consumidores
pouco cautelosos de mensagens e
espetáculos. Os utentes devem impor
a si próprios moderação e disciplina
em relação aos mass-média. Hão de
formar-se uma consciência
esclarecida e reta, para resistir mais
facilmente às influências menos
honestas» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 2496). Os profissionais de
opinião pública têm a obrigação, ao
divulgar informações, «de servir a
verdade sem ofender a caridade.
Esforçar-se-ão por respeitar, com
igual cuidado, a natureza dos factos e



os limites do juízo crítico em relação
às pessoas. Devem evitar ceder à
difamação» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 2497).

[32] cf. S. Josemaria, Caminho, n. 49.
A murmuração é, em particular, um
inimigo desastroso da unidade no
apostolado: «é crosta que suja e
entorpece o apostolado. – Vai contra
a caridade, tira forças, rouba a paz, e
faz perder a união com Deus» (S.
Josemaria, Caminho, n. 445. cf. Ibid.,
n. 453).

[33] Catecismo da Igreja Católica, n.
2489.

[34] Catecismo da Igreja Católica, n.
2490.

Pau Agulles / Pablo Requena



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-33-o-

setimo-e-o-oitavo-mandamentos/
(26/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-33-o-setimo-e-o-oitavo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-33-o-setimo-e-o-oitavo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-33-o-setimo-e-o-oitavo-mandamentos/

	Tema 33. O sétimo e o oitavo mandamentos

