opusdei.org

Tema 31. O quinto
mandamento

Ninguém, em circunstancia
alguma, pode reclamar o direito
de matar diretamente um ser
humano inocente. O quinto
mandamento proibe também
agredir, ferir ou causar
qualquer lesdo injusta no corpo
a si mesmo ou ao proximo, seja
por si proprio ou por outros,
bem como ofendé-lo com
palavras insultuosas ou desejar-
lhe mal. Em relacdo ao aborto e
a eutanasia, é necessario
lembrar que o respeito pela
vida deve ser reconhecido como
o limite que nenhuma atividade



individual ou estatal pode
ultrapassar.

01/10/2022

Sumario:

* 1. Avida humana é sagrada

e 2. O dever moral de conservar a
vida e a saude

* 3. 0 aborto

* 4, Suicidio e eutanasia

* 5. A pena de morte

* Bibliografia

1. A vida humana é sagrada

«A vida humana €é sagrada, porque
desde o seu inicio € fruto da acéo
criadora de Deus e permanece
sempre numa relacao especial com o
Criador, seu unico fim [...]; ninguém,



em circunstancia alguma, pode
atribuir-se o direito de dar a morte
diretamente a um ser humano
inocente»™.

O homem foi criado a imagem e
semelhanca de Deus (cf. Gn 1, 26-27).
F alguém singular: a Unica criatura
deste mundo que Deus ama por si
mesma'. Esta destinado a conhecer
e amar eternamente a Deus. Aqui
radica o fundamento ultimo da
sacralidade e da dignidade humana;
e, na sua vertente moral, do
mandamento “ndo mataras”. A
enciclica Evangelium vitae (1995),
que oferece uma bela meditagao
sobre o valor da vida humana e a sua
chamada a vida eterna de comunhao
com Deus, explica que «da
sacralidade da vida deriva o seu
cardcter invioldvel»™. Apés o diluvio,
na alianca com Noé, a imagem de
Deus é claramente estabelecida como
base da condenacdo do homicidio (cf.
Gn 9, 6).



Colocar a vida nas mados do homem
implica um poder de disposicdo, o
que pressupoe saber administra-la
como uma colaboracdo com Deus.
Isto requer uma atitude de amor e
servico, e ndo de dominio arbitrario:
¢ um dominio ministerial, ndo
absoluto, reflexo do dominio Unico e
infinito de Deus'.

O livro do Génesis apresenta o abuso
contra a vida humana como
consequéncia do pecado original.
Yaveh mostra-se sempre protetor da
vida: mesmo da de Caim, depois de
este ter matado o seu irmdo Abel.
Ninguém deve fazer justica pelas
suas proprias maos, e ninguém pode
arrogar-se o direito de dispor da vida
do proximo (cf. Gn 4, 13-15).

Embora este mandamento se refira
especificamente aos seres humanos,
recorda-nos a necessidade de cuidar
dos outros seres vivos e da nossa
casa comum. Na enciclica Laudato Si



(2015) 1é-se: «Quando o coracdo esta
autenticamente aberto a uma
comunhdo universal, nada nem
ninguém fica excluido dessa
fraternidade. Por conseguinte,
também é verdade que a indiferenca
ou a crueldade com as outras
criaturas deste mundo acabam de
alguma forma por repercutir no
tratamento que damos aos outros
seres humanos. O coracdo € um so, e
a propria miséria que leva a
maltratar um animal ndo tarda a
manifestar-se na relacdo com as
outras pessoas. Toda a crueldade
com qualquer criatura “é contraria a
dignidade humana”»"'.

Este mandamento, como 0s outros,
encontra toda a sua plenitude de
sentido em Jesus Cristo, e
concretamente no Sermao da
Montanha: «Ouvistes que foi dito aos
antigos: “Ndo mataras”, e quem
matar sera submetido ao juizo do
tribunal. Porém, Eu digo-vos que



todo aquele que se irar contra o seu
irmdo sera submetido ao juizo do
tribunal. E quem insultar o seu
irmdo sera condenado pelo Sinédrio.
E quem lhe chamar louco sera
submetido ao fogo da Geena.
Portanto, se estas para fazer a tua
oferta diante do altar e te lembrares
que o teu irmdo tem alguma coisa
contra ti, deixa 14 a tua oferta diante
do altar, vai reconciliar-te primeiro
com o teu irmdo, e depois vem fazer
a tua oferta» (Mt 5, 21-24). O
mandamento de salvaguardar a vida
humana «tem o seu aspeto mais
profundo na exigéncia de veneracdo
e amor por toda a pessoa e pela sua

vida»'®,

2. O dever moral de preservar a
vida e a saude



A vida humana é recebida como um
dom precioso de Deus que se deve
proteger e preservar. O Catecismo da
Igreja Catolica explica que devemos
cuidar da saude de modo razoavel,
tendo sempre em conta as
necessidades alheias e o bem
comum!”’. Ao mesmo tempo, recorda-
nos que ndo € um valor absoluto: a
moral cristd opde-se a uma concegao
neopagd, tendente a promover o
culto do corpo, e que pode conduzir a
perversdo das relacdes humanas™.
«A virtude da temperanca leva a
evitar todo o tipo de excessos, 0 abuso
da comida, da bebida, do tabaco e
dos medicamentos. Aqueles que, em
estado de embriaguez ou por um
gosto imoderado da velocidade,
pdem em perigo a seguranca dos
outros e a sua propria, nas estradas,
no mar ou no ar, tornam-se
gravemente culpados»™. Por esta
razao, o uso de estupefacientes é



também uma falta grave, porque

causa gravissimos danos a saude"”,

A carta Samaritanus bonus (2020)
explica que o desenvolvimento da
medicina nos ajuda a cumprir o
nosso dever de conservar e cuidar da
vida e da saude. Ao mesmo tempo
recorda-nos a necessidade de utilizar
todas as possibilidades de
diagnostico e terapéutica com uma
sdbia capacidade de discernimento
moral, evitando tudo o que possa ser
desproporcionado e até
desumanizador.

Neste contexto tem lugar a reflexdo
sobre o transplante de orgaos. A
Igreja ensina que a doacdo de orgaos
para transplante é legitima e pode
ser um ato de caridade, se for uma
acdo completamente livre e
gratuita™ e respeitar a ordem da
justica e da caridade. «Uma pessoa soO
pode doar algo de que se possa
privar sem sério perigo ou dano para



a sua propria vida ou identidade
pessoal, e por uma razdo justa e
proporcionada. E 6bvio que os
orgaos vitais s6 podem ser doados
ap06s a morte»"?.

O quinto preceito manda ndo matar.
Também condena bater, ferir ou
causar qualquer lesdo injusta no
COTrpo a si mesmo ou ao proximo,
operada por si mesmo ou por outros,
bem como ofender com palavras
injuriosas ou querer mal. Neste
mandamento também se proibe
causar a morte a si proprio (suicidio).
A enciclica Evangelium vitae dedica o
terceiro capitulo a tratar dos ataques
contra a vida, recolhendo a tradicao
moral anterior. Neste capitulo é
solenemente condenado o homicidio
voluntario, o aborto e a eutanasia.

«0 quinto mandamento proibe, como
gravemente pecaminoso, o homicidio
direto e voluntario. O assassino e
quantos voluntariamente cooperam



no assassinato cometem um pecado
que brada ao céu (cf. Gn 4, 19)»"%. A
Evangelium vitae formulou de forma
definitiva e infalivel a seguinte
norma negativa: «com a autoridade
conferida por Cristo a Pedro e aos
seus Sucessores, em comunhdo com
0s Bispos da Igreja Catolica, confirmo
que a morte direta e voluntaria de
um ser humano inocente é sempre
gravemente imoral. Esta doutrina,
fundada naquela lei ndo escrita que
cada homem, a luz da razao,
encontra no seu proprio coracao (cf.
Rm 2, 14-15), é corroborada pela
Sagrada Escritura, transmitida pela
Tradicdo da Igreja e ensinada pelo
Magistério ordinario e universal»™.

Esta condenacdo ndo exclui a
possibilidade de legitima defesa, que
por vezes aparece como um
verdadeiro paradoxo. Como a
Evangelium vitae também ensina, «a
legitima defesa pode ser ndo s6 um
direito, mas um dever grave, para



quem é responsavel pela vida de
outrem, pelo bem comum da familia
ou da sociedade. Acontece,
infelizmente, que a necessidade de
impedir o agressor de causar danos
implica, por vezes, a sua
eliminacio»™?'.

3. 0 aborto

«A vida humana deve ser respeitada
e protegida, de modo absoluto, desde
o momento da conce¢éo»"®. Por isso,
«0 aborto direto, isto é, querido como
fim ou como meio, é sempre uma
desordem moral grave, na medida
em que € a eliminacdo deliberada de
um ser humano inocente»"".
«Nenhuma circunstancia, nenhum
fim, nenhuma lei no mundo pode
jamais tornar licito um ato
intrinsecamente ilicito, porque
contrdario a Lei de Deus, inscrita no



coracao de cada homem,
reconhecivel pela propria razdo e
proclamada pela Igreja»™®.

No contexto social de muitos paises,
0 aborto é visto como um direito e
um meio indispensavel para
continuar a melhorar a saude
reprodutiva das mulheres. Isto gera
uma dificuldade na compreensdo dos
ensinamentos da Igreja e € uma das
razodes que explica que muitas
pessoas recorram a estas
intervencdes com uma ignorancia
ndo poucas vezes invencivel. Além
disso, ante uma gravidez ndo
desejada, a pressao social e familiar
pode ser tdo grande que a
responsabilidade pessoal da mulher
que recorre ao aborto é diminuida.

Séo por isso dignas de louvor todas
as iniciativas que ajudam as maes a
seguir em frente com a sua gravidez,
sobretudo quando tém de enfrentar
especiais dificuldades. Neste ambito,



o Estado tem um papel de primeira
ordem, uma vez que se trata de
defender uma populacao
especialmente vulneravel. E também
muito louvavel o trabalho que é feito
para informar adequadamente sobre
a realidade do aborto e as suas
consequéncias psicoldgicas e
existenciais negativas — por vezes
graves — que afetam a vida daquelas
que escolhem esta opcao.

4. O suicidio e a eutanasia

Alguns pensam erroneamente que a
proibicdo de matar se refere apenas
a outros, mas que o cristianismo nao
seria contra o suicidio, pelo menos
nalgumas circunstancias, dizendo
que ndo ha uma condenacao
explicita na Sagrada Escritura.
Contudo, como recorda a Evangelium
vitae, «o0 suicidio é sempre



moralmente inaceitavel, tal como o
homicidio. A tradicdo da Igreja
sempre o0 recusou, Como opc¢ao
gravemente ma»"". O Catecismo da
Igreja Catolica explica-o ao salientar
que «é gravemente contrario ao justo
amor de si mesmo». Ofende
igualmente o amor do proximo,
porque quebra injustamente os lacos
de solidariedade com as sociedades
familiar, nacional e humana, em
relacdo as quais temos obrigacoes a
cumprir. O suicidio é contrario ao
amor do Deus vivo»™", Coisa
diferente é preferir a propria morte
para salvar a vida de outro, o que
pressupde um ato de caridade
heroica.

E verdade que alguns
condicionamentos psicoldgicos,
culturais e sociais podem atenuar ou
mesmo anular a responsabilidade
subjetiva do ato suicida, e a Igreja
encomenda a Deus as almas daqueles
que chegaram a este ato extremo. No



entanto, isto ndo significa que se
justifique a opcdo de provocar
intencionalmente a propria morte.

Nas ultimas décadas ao suicidio
acrescentou-se a eutanasia, na qual
uma terceira pessoa executa a acao
letal a pedido do interessado. Por
eutandsia, em sentido verdadeiro e
proprio, deve entender-se uma agao
ou uma omissdo que, pela sua
natureza e intencdo, causa a morte,
com o fim de eliminar qualquer dor.
A Igreja ensinou sempre que se trata
de «uma grave violacdo da lei de
Deus, na medida em que é a
eliminacdo deliberada e moralmente
inaceitavel de uma pessoa humana
[...]. A eutandsia comporta, segundo
as circunstancias, a malicia propria
do suicidio ou do homicidio»"". Esta
€ uma das consequéncias,
gravemente contrarias a dignidade
da pessoa humana, a que podem
conduzir o hedonismo e a perda do
sentido cristdo da dor.



F importante distinguir a eutandasia
de outras a¢des que se realizam no
contexto de uma adequada
assisténcia médica no final da vida,
como a interrupcdo de alguns
tratamentos, que sdo considerados
num certo momento extraordinarios
ou desproporcionados em relacdo
aos objetivos pretendidos. E também
diferente da chamada "sedacdo
paliativa”, que é uma ferramenta
terapéutica para algumas situacoes
terminais em que os tratamentos
comuns ndo sdo suficientes para
evitar graves sofrimentos ao
paciente. Por vezes ndo € facil
determinar as escolhas mais
adequadas. Por esse motivo a carta
Samaritanus bonus apresenta alguns
critérios que podem ajudar a tomar
boas decisdes.

Em relacdo ao aborto e a eutanasia é
necessario recordar que o respeito
pela vida deve ser reconhecido como
o0 limite que nenhuma atividade



individual ou estatal pode
ultrapassar. O inalienavel direito a
vida, por parte de toda a pessoa
humana inocente é um elemento
constitutivo da sociedade civil e da
sua legislacgdo e como tal deve ser
reconhecido e respeitado tanto pela
sociedade como pela autoridade
politica™.

Por esta razdo, as leis que permitem
0 aborto «ndo s6 ndo criam qualquer
obrigacdo de consciéncia, como, pelo
contrario, geram uma grave e precisa
obrigacdo de opor-se a elas através
da objecdo de consciéncia».

5. A pena de morte

Durante séculos, a pena de morte foi
justificada como um meio eficaz de
garantir a defesa do bem comum, e
inclusivamente como modo de
restituir a justica em casos de crimes



graves. O Magistério da Igreja
evoluiu progressivamente, tendo em
conta as sempre melhores
possibilidades de proteger o bem
comum dos cidadaos atraves de
sistemas adequados de detencdo, até
chegar a atual formulacgédo do
Catecismo da Igreja Catolica®, que
considera inadmissivel a pena de
morte, por atentar contra a
inviolabilidade e a dignidade da
pessoa, assinalando que a Igreja esta
empenhada na sua abolicdo total em
todo o mundo.

O rapto e o sequestro de reféns sdo
moralmente injustos: é tratar as
pessoas apenas como meios para
diversos fins, privando-as
injustamente da liberdade. O
terrorismo e a tortura sdo também
gravemente contrarios a justica e a
caridade.

«A ndo ser por indicacdes médicas de
ordem estritamente terapéutica, as



amputacoes, mutilacdes ou
esterilizacdes diretamente
voluntarias sdo contrarias a lei
moral»®?,

O Catecismo da Igreja Catolica, ao
tratar do quinto mandamento, depois
de mencionar as ofensas ao corpo
das pessoas faz uma referéncia as
“ofensas contra a alma”, e menciona
0 escandalo. Jesus ja o tinha
condenado ao pregar aos seus
discipulos: «Quem escandalizar um
destes pequeninos, que creem em
Mim, melhor lhe fora que lhe
pendurassem ao pescoco a mo de um
moinho e que o langassem ao fundo
do mar» (Mt 18, 6). £ uma «atitude ou
comportamento que leva outrem a
fazer o mal»™. E um delito grave,
porque leva outros a cometer um
pecado, seja por acdo ou omissdo. O
escandalo pode ser causado por
comentarios injustos, pela promocao
de espetaculos imorais, livros e



revistas, por seguir uma moda
contraria a modéstia, etc.””.

A enciclica Fratelli tutti (2020)
convida a considerar «uma
fraternidade aberta, que permite
reconhecer, valorizar e amar cada
pessoa para além da proximidade
fisica, para além do lugar do
universo onde nasceu ou onde
reside»™. Esta fraternidade é capaz
de fundar uma verdadeira paz social
e internacional.

«Bem-aventurados os pacificos,
porque serdo chamados filhos de
Deus» (Mt 5, 8). Caracteristica do
espirito de filiacdo divina € ser
semeadores de paz e alegria®™. «A paz
ndo é possivel na terra sem a
salvaguarda dos bens das pessoas, a
livre comunicacgdo entre os seres
humanos, o respeito pela dignidade
das pessoas e dos povos e a pratica
assidua da fraternidade [...]. £ obra



da justica (cf. Is 32, 17) e efeito da
caridade»®”.

A historia da humanidade viu, e
continua a ver, tantas guerras que
promovem a destruicdo e o odio.
Embora por vezes se apresentem
como eventos irremediaveis, sdo
«falsas respostas, que ndo resolvem
os problemas que pretendem superar
e que no final apenas acrescentam
novos fatores de destruicdo ao tecido
da sociedade nacional e
universal»™". «Por causa dos males e
injusticas que toda a guerra causa, a
Igreja exorta instantemente a todos
para que orem e atuem para que a
Bondade divina nos liberte da antiga
escravidao da guerra (cf. Concilio
Vaticano II, Gaudium et Spes, n. 81,
4)»"%_ 0 Catecismo da Igreja Catdlica
explica que existe uma «legitima
defesa pela for¢a militar». Mas «a
gravidade de tal decisdo submeta-a a
condig¢Oes rigorosas de legitimidade
moral»™. E assinala: «E necessério



ao mesmo tempo: que os danos
causados pelo agressor a nacdo ou a
comunidade das nacdes sejam
duradouros, graves e certos; que
todos os outros meios de por fim a
agressdo se tenham revelado
impraticaveis ou ineficazes; que
estejam reunidas sérias condicOes de
éxito; que o emprego das armas nao
traga consigo males e desordens mais
graves do que o mal que se pretende
eliminar. O poder dos meios
modernos de destruicdo tem um peso
gravissimo na apreciacdo desta
condigao»™".

A corrida aos armamentos, «em vez
de eliminar as causas da guerra,
corre o risco de as agravar. O
investimento de uma riqueza
fabulosa no fabrico de armas cada
vez mais modernas impede a ajuda
aos povos necessitados e impede o
seu desenvolvimento»""'. A corrida
aos armamentos «é um flagelo
gravissimo da humanidade e



prejudica os pobres de forma
intoleravel»"®. As autoridades tém o
direito e o dever de regular a
producéo e o comércio de armas®”.

Bibliografia

— Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2258-2330.

—S. Jodo Paulo II, Evangelium vitae,
cap. IIIL.

[1] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2258.

[2] cf. Concilio Vaticano II, Gaudium
et spes, n. 24.

[3] S. Jodo Paulo II, Evangelium vitae,
n. 40.



[4] cf. Ibid., n. 52.
[5] Francisco, Laudato S, n. 92.

[6] S. Jodo Paulo II, Evangelium vitae,
n. 41.

[7] cf. Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2288.

[8] cf. Ibid., n. 2289.
[9] Ibid., n. 2290.
[10] cf. Ibid., n. 2291.

[11] cf. S. Jodo Paulo I, Discurso, 22 /
06/1991, n. 3; Catecismo da Igreja
Catolica, n. 2301.

[12] S. Jodo Paulo II, Discurso, 22/06/
1991, n. 4.

[13] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2268. Também «proibe fazer seja o
que for com a intenc¢do de provocar
indiretamente a morte duma pessoa.
A lei moral proibe expor alguém, sem



razao grave, a um perigo mortal,
assim como negar assisténcia a uma
pessoa em perigo» (Catecismo da
Igreja Catdlica, n. 2269).

[14] S. Jodo Paulo II, Evangelium
vitae, n. 57.

[15] Ibid., n. 55.

[16] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2270.

[17] S. Jodo Paulo II, Evangelium
vitae, n. 62.

[18] Ibid., n. 62. Tal é a gravidade do
crime de aborto que a Igreja
sanciona este crime com a pena
canonica de excomunhao latae
sententiae (cf. Catecismo da Igreja
Catolica, n. 2272).

[19] S. Jodo Paulo II, Evangelium
vitae, n. 66.

[20] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2281. Contudo, «ndo se deve



desesperar da salvacdo eterna das
pessoas que se suicidaram. Deus
pode, por caminhos que so Ele
conhece, oferecer-lhes a ocasido de
um arrependimento salutar. A Igreja
ora pelas pessoas que atentaram
contra a propria vida» (Catecismo da
Igreja Catdlica, n. 2283).

[21] S. Jodo Paulo II, Evangelium
vitae, n. 65.

[22] cf. Catecismo da Igreja Catolica,
n. 2273. «Estes direitos do homem
ndo sdo subordinados nem aos
individuos nem aos pais, nem sao
uma concessdo da sociedade ou do
Estado: pertencem a natureza
humana e sdo inerentes a pessoa em
virtude do ato criativo que lhe deu
origem [...]. Quando uma lei positiva
priva uma categoria de seres
humanos da protecao que lhes é
devida pelo direito civil, o Estado
nega a igualdade de todos perante a
lei. Quando o Estado ndo coloca o seu



poder ao servico dos direitos de cada
cidaddo, e particularmente dos mais
fracos, os proprios fundamentos do
Estado de direito sdo

quebrados» (Congregacao para a
Doutrina da Fé, Donum vitae, n. 3).

«Quantos crimes se cometem em
nome da justica! — Se tu vendesses
armas de fogo, e alguém te desse o
preco duma delas para matar com
essa arma a tua made, vender-lha-
ias?... Mas porventura nio te dava o
seu justo preco? Professor, jornalista,
politico, diplomata: meditai» (S.
Josemaria, Caminho, n. 400).

[23] S. Jodo Paulo II, Evangelium
vitae, n. 73.

[24] cf. Catecismo da Igreja Catdlica,
n. 2267.

[25] Ibid., n. 2297.

[26] Ibid., n. 2284.



[27] «Os que estabelecem leis ou
estruturas sociais conducentes a
degradacdo dos costumes e a
corrupc¢do da vida religiosa, ou a
‘condicOes sociais que, voluntaria ou
involuntariamente, tornam dificil e
praticamente impossivel uma
conduta cristd conforme aos
mandamentos’(Pio XII, Discurso,
01/06/1941), tornam-se culpados de
escandalo» (Catecismo da Igreja
Catolica, n.2286).

[28] Francisco, Fratelli tutti, n. 1.

[29] cf. S. Josemaria, Cristo que passa,
n. 124.

[30] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2304.

[31] Francisco, Fratelli tutti, n. 255.

[32] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2307.

[33] Ibid., n. 2309.



[34] Ibid.«Estes sdo os elementos
tradicionalmente apontados na
doutrina da chamada ‘guerra justa’.
A apreciacgdo destas condicdes de
legitimidade moral pertence ao juizo
prudencial daqueles que tém o
encargo do bem comum» (Catecismo
da Igreja Catdlica, n. 2309). Além
disso, «é-se moralmente obrigado a
resistir as ordens para praticar um
genocidio» (Catecismo da Igreja
Catolica, n.2313).

[35] Ibid., n. 2315.

[36] Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 81.

[37] cf. Francisco, Fratelli tutti, n.
256-262; cf. Catecismo da Igreja
Catolica, n. 2316.

Pablo Requena / Pau Agulles




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-31-o0-
quinto-mandamento/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-31-o-quinto-mandamento/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-31-o-quinto-mandamento/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-31-o-quinto-mandamento/

	Tema 31. O quinto mandamento

