
opusdei.org

Tema 31. O quinto
mandamento

Ninguém, em circunstância
alguma, pode reclamar o direito
de matar diretamente um ser
humano inocente. O quinto
mandamento proíbe também
agredir, ferir ou causar
qualquer lesão injusta no corpo
a si mesmo ou ao próximo, seja
por si próprio ou por outros,
bem como ofendê-lo com
palavras insultuosas ou desejar-
lhe mal. Em relação ao aborto e
à eutanásia, é necessário
lembrar que o respeito pela
vida deve ser reconhecido como
o limite que nenhuma atividade



individual ou estatal pode
ultrapassar.

01/10/2022

Sumário:

1. A vida humana é sagrada
2. O dever moral de conservar a
vida e a saúde
3. O aborto
4. Suicídio e eutanásia
5. A pena de morte
Bibliografia

1. A vida humana é sagrada

«A vida humana é sagrada, porque
desde o seu início é fruto da ação
criadora de Deus e permanece
sempre numa relação especial com o
Criador, seu único fim [...]; ninguém,

• 
• 

• 
• 
• 
• 



em circunstância alguma, pode
atribuir-se o direito de dar a morte
diretamente a um ser humano
inocente»[1].

O homem foi criado à imagem e
semelhança de Deus (cf. Gn 1, 26-27).
É alguém singular: a única criatura
deste mundo que Deus ama por si
mesma[2]. Está destinado a conhecer
e amar eternamente a Deus. Aqui
radica o fundamento último da
sacralidade e da dignidade humana;
e, na sua vertente moral, do
mandamento “não matarás”. A
encíclica Evangelium vitae (1995),
que oferece uma bela meditação
sobre o valor da vida humana e a sua
chamada à vida eterna de comunhão
com Deus, explica que «da
sacralidade da vida deriva o seu 
carácter inviolável»[3]. Após o dilúvio,
na aliança com Noé, a imagem de
Deus é claramente estabelecida como
base da condenação do homicídio (cf.
Gn 9, 6).



Colocar a vida nas mãos do homem
implica um poder de disposição, o
que pressupõe saber administrá-la
como uma colaboração com Deus.
Isto requer uma atitude de amor e
serviço, e não de domínio arbitrário:
é um domínio ministerial, não
absoluto, reflexo do domínio único e
infinito de Deus[4].

O livro do Génesis apresenta o abuso
contra a vida humana como
consequência do pecado original.
Yaveh mostra-se sempre protetor da
vida: mesmo da de Caim, depois de
este ter matado o seu irmão Abel.
Ninguém deve fazer justiça pelas
suas próprias mãos, e ninguém pode
arrogar-se o direito de dispor da vida
do próximo (cf. Gn 4, 13-15).

Embora este mandamento se refira
especificamente aos seres humanos,
recorda-nos a necessidade de cuidar
dos outros seres vivos e da nossa
casa comum. Na encíclica Laudato Si



(2015) lê-se: «Quando o coração está
autenticamente aberto a uma
comunhão universal, nada nem
ninguém fica excluído dessa
fraternidade. Por conseguinte,
também é verdade que a indiferença
ou a crueldade com as outras
criaturas deste mundo acabam de
alguma forma por repercutir no
tratamento que damos aos outros
seres humanos. O coração é um só, e
a própria miséria que leva a
maltratar um animal não tarda a
manifestar-se na relação com as
outras pessoas. Toda a crueldade
com qualquer criatura “é contrária à
dignidade humana”»[5].

Este mandamento, como os outros,
encontra toda a sua plenitude de
sentido em Jesus Cristo, e
concretamente no Sermão da
Montanha: «Ouvistes que foi dito aos
antigos: “Não matarás”, e quem
matar será submetido ao juízo do
tribunal. Porém, Eu digo-vos que



todo aquele que se irar contra o seu
irmão será submetido ao juízo do
tribunal. E quem insultar o seu
irmão será condenado pelo Sinédrio.
E quem lhe chamar louco será
submetido ao fogo da Geena.
Portanto, se estás para fazer a tua
oferta diante do altar e te lembrares
que o teu irmão tem alguma coisa
contra ti, deixa lá a tua oferta diante
do altar, vai reconciliar-te primeiro
com o teu irmão, e depois vem fazer
a tua oferta» (Mt 5, 21-24). O
mandamento de salvaguardar a vida
humana «tem o seu aspeto mais
profundo na exigência de veneração
e amor por toda a pessoa e pela sua
vida»[6].

2. O dever moral de preservar a
vida e a saúde



A vida humana é recebida como um
dom precioso de Deus que se deve
proteger e preservar. O Catecismo da
Igreja Católica explica que devemos
cuidar da saúde de modo razoável,
tendo sempre em conta as
necessidades alheias e o bem
comum[7]. Ao mesmo tempo, recorda-
nos que não é um valor absoluto: a
moral cristã opõe-se a uma conceção
neopagã, tendente a promover o 
culto do corpo, e que pode conduzir à
perversão das relações humanas[8].

«A virtude da temperança leva a 
evitar todo o tipo de excessos, o abuso
da comida, da bebida, do tabaco e
dos medicamentos. Aqueles que, em
estado de embriaguez ou por um
gosto imoderado da velocidade,
põem em perigo a segurança dos
outros e a sua própria, nas estradas,
no mar ou no ar, tornam-se
gravemente culpados»[9]. Por esta
razão, o uso de estupefacientes é



também uma falta grave, porque
causa gravíssimos danos à saúde[10].

A carta Samaritanus bonus (2020)
explica que o desenvolvimento da
medicina nos ajuda a cumprir o
nosso dever de conservar e cuidar da
vida e da saúde. Ao mesmo tempo
recorda-nos a necessidade de utilizar
todas as possibilidades de
diagnóstico e terapêutica com uma
sábia capacidade de discernimento
moral, evitando tudo o que possa ser
desproporcionado e até
desumanizador.

Neste contexto tem lugar a reflexão
sobre o transplante de órgãos. A
Igreja ensina que a doação de órgãos
para transplante é legítima e pode
ser um ato de caridade, se for uma
ação completamente livre e
gratuita[11] e respeitar a ordem da
justiça e da caridade. «Uma pessoa só
pode doar algo de que se possa
privar sem sério perigo ou dano para



a sua própria vida ou identidade
pessoal, e por uma razão justa e
proporcionada. É óbvio que os
órgãos vitais só podem ser doados
após a morte»[12].

O quinto preceito manda não matar.
Também condena bater, ferir ou
causar qualquer lesão injusta no
corpo a si mesmo ou ao próximo,
operada por si mesmo ou por outros,
bem como ofender com palavras
injuriosas ou querer mal. Neste
mandamento também se proíbe
causar a morte a si próprio (suicídio).
A encíclica Evangelium vitae dedica o
terceiro capítulo a tratar dos ataques
contra a vida, recolhendo a tradição
moral anterior. Neste capítulo é
solenemente condenado o homicídio
voluntário, o aborto e a eutanásia.

«O quinto mandamento proíbe, como
gravemente pecaminoso, o homicídio
direto e voluntário. O assassino e
quantos voluntariamente cooperam



no assassinato cometem um pecado
que brada ao céu (cf. Gn 4, 19)»[13]. A 
Evangelium vitae formulou de forma
definitiva e infalível a seguinte
norma negativa: «com a autoridade
conferida por Cristo a Pedro e aos
seus Sucessores, em comunhão com
os Bispos da Igreja Católica, confirmo
que a morte direta e voluntária de
um ser humano inocente é sempre
gravemente imoral. Esta doutrina,
fundada naquela lei não escrita que
cada homem, à luz da razão,
encontra no seu próprio coração (cf.
Rm 2, 14-15), é corroborada pela
Sagrada Escritura, transmitida pela
Tradição da Igreja e ensinada pelo
Magistério ordinário e universal»[14].

Esta condenação não exclui a
possibilidade de legítima defesa, que
por vezes aparece como um
verdadeiro paradoxo. Como a 
Evangelium vitae também ensina, «a
legítima defesa pode ser não só um
direito, mas um dever grave, para



quem é responsável pela vida de
outrem, pelo bem comum da família
ou da sociedade. Acontece,
infelizmente, que a necessidade de
impedir o agressor de causar danos
implica, por vezes, a sua
eliminação»[15].

3. O aborto

«A vida humana deve ser respeitada
e protegida, de modo absoluto, desde
o momento da conceção»[16]. Por isso,
«o aborto direto, isto é, querido como
fim ou como meio, é sempre uma
desordem moral grave, na medida
em que é a eliminação deliberada de
um ser humano inocente»[17].
«Nenhuma circunstância, nenhum
fim, nenhuma lei no mundo pode
jamais tornar lícito um ato
intrinsecamente ilícito, porque
contrário à Lei de Deus, inscrita no



coração de cada homem,
reconhecível pela própria razão e
proclamada pela Igreja»[18].

No contexto social de muitos países,
o aborto é visto como um direito e
um meio indispensável para
continuar a melhorar a saúde
reprodutiva das mulheres. Isto gera
uma dificuldade na compreensão dos
ensinamentos da Igreja e é uma das
razões que explica que muitas
pessoas recorram a estas
intervenções com uma ignorância
não poucas vezes invencível. Além
disso, ante uma gravidez não
desejada, a pressão social e familiar
pode ser tão grande que a
responsabilidade pessoal da mulher
que recorre ao aborto é diminuída.

São por isso dignas de louvor todas
as iniciativas que ajudam as mães a
seguir em frente com a sua gravidez,
sobretudo quando têm de enfrentar
especiais dificuldades. Neste âmbito,



o Estado tem um papel de primeira
ordem, uma vez que se trata de
defender uma população
especialmente vulnerável. É também
muito louvável o trabalho que é feito
para informar adequadamente sobre
a realidade do aborto e as suas
consequências psicológicas e
existenciais negativas – por vezes
graves – que afetam a vida daquelas
que escolhem esta opção.

4. O suicídio e a eutanásia

Alguns pensam erroneamente que a
proibição de matar se refere apenas
a outros, mas que o cristianismo não
seria contra o suicídio, pelo menos
nalgumas circunstâncias, dizendo
que não há uma condenação
explícita na Sagrada Escritura.
Contudo, como recorda a Evangelium
vitae, «o suicídio é sempre



moralmente inaceitável, tal como o
homicídio. A tradição da Igreja
sempre o recusou, como opção
gravemente má»[19]. O Catecismo da
Igreja Católica explica-o ao salientar
que «é gravemente contrário ao justo
amor de si mesmo». Ofende
igualmente o amor do próximo,
porque quebra injustamente os laços
de solidariedade com as sociedades
familiar, nacional e humana, em
relação às quais temos obrigações a
cumprir. O suicídio é contrário ao
amor do Deus vivo»[20]. Coisa
diferente é preferir a própria morte
para salvar a vida de outro, o que
pressupõe um ato de caridade
heroica.

É verdade que alguns
condicionamentos psicológicos,
culturais e sociais podem atenuar ou
mesmo anular a responsabilidade
subjetiva do ato suicida, e a Igreja
encomenda a Deus as almas daqueles
que chegaram a este ato extremo. No



entanto, isto não significa que se
justifique a opção de provocar
intencionalmente a própria morte.

Nas últimas décadas ao suicídio
acrescentou-se a eutanásia, na qual
uma terceira pessoa executa a ação
letal a pedido do interessado. Por 
eutanásia, em sentido verdadeiro e
próprio, deve entender-se uma ação
ou uma omissão que, pela sua
natureza e intenção, causa a morte,
com o fim de eliminar qualquer dor.
A Igreja ensinou sempre que se trata
de «uma grave violação da lei de
Deus, na medida em que é a
eliminação deliberada e moralmente
inaceitável de uma pessoa humana
[...]. A eutanásia comporta, segundo
as circunstâncias, a malícia própria
do suicídio ou do homicídio»[21]. Esta
é uma das consequências,
gravemente contrárias à dignidade
da pessoa humana, a que podem
conduzir o hedonismo e a perda do
sentido cristão da dor.



É importante distinguir a eutanásia
de outras ações que se realizam no
contexto de uma adequada
assistência médica no final da vida,
como a interrupção de alguns
tratamentos, que são considerados
num certo momento extraordinários
ou desproporcionados em relação
aos objetivos pretendidos. É também
diferente da chamada "sedação
paliativa", que é uma ferramenta
terapêutica para algumas situações
terminais em que os tratamentos
comuns não são suficientes para
evitar graves sofrimentos ao
paciente. Por vezes não é fácil
determinar as escolhas mais
adequadas. Por esse motivo a carta 
Samaritanus bonus apresenta alguns
critérios que podem ajudar a tomar
boas decisões.

Em relação ao aborto e à eutanásia é
necessário recordar que o respeito
pela vida deve ser reconhecido como
o limite que nenhuma atividade



individual ou estatal pode
ultrapassar. O inalienável direito à
vida, por parte de toda a pessoa
humana inocente é um elemento
constitutivo da sociedade civil e da
sua legislação e como tal deve ser
reconhecido e respeitado tanto pela
sociedade como pela autoridade
política[22].

Por esta razão, as leis que permitem
o aborto «não só não criam qualquer
obrigação de consciência, como, pelo
contrário, geram uma grave e precisa
obrigação de opor-se a elas através
da objeção de consciência»[23].

5. A pena de morte

Durante séculos, a pena de morte foi
justificada como um meio eficaz de
garantir a defesa do bem comum, e
inclusivamente como modo de
restituir a justiça em casos de crimes



graves. O Magistério da Igreja
evoluiu progressivamente, tendo em
conta as sempre melhores
possibilidades de proteger o bem
comum dos cidadãos através de
sistemas adequados de detenção, até
chegar à atual formulação do
Catecismo da Igreja Católica[24], que
considera inadmissível a pena de
morte, por atentar contra a
inviolabilidade e a dignidade da
pessoa, assinalando que a Igreja está
empenhada na sua abolição total em
todo o mundo.

O rapto e o sequestro de reféns são
moralmente injustos: é tratar as
pessoas apenas como meios para
diversos fins, privando-as
injustamente da liberdade. O
terrorismo e a tortura são também
gravemente contrários à justiça e à
caridade.

«A não ser por indicações médicas de
ordem estritamente terapêutica, as



amputações, mutilações ou
esterilizações diretamente
voluntárias são contrárias à lei
moral»[25].

O Catecismo da Igreja Católica, ao
tratar do quinto mandamento, depois
de mencionar as ofensas ao corpo
das pessoas faz uma referência às
“ofensas contra a alma”, e menciona
o escândalo. Jesus já o tinha
condenado ao pregar aos seus
discípulos: «Quem escandalizar um
destes pequeninos, que creem em
Mim, melhor lhe fora que lhe
pendurassem ao pescoço a mó de um
moinho e que o lançassem ao fundo
do mar» (Mt 18, 6). É uma «atitude ou
comportamento que leva outrem a
fazer o mal»[26]. É um delito grave,
porque leva outros a cometer um
pecado, seja por ação ou omissão. O
escândalo pode ser causado por
comentários injustos, pela promoção
de espetáculos imorais, livros e



revistas, por seguir uma moda
contrária à modéstia, etc.[27].

A encíclica Fratelli tutti (2020)
convida a considerar «uma
fraternidade aberta, que permite
reconhecer, valorizar e amar cada
pessoa para além da proximidade
física, para além do lugar do
universo onde nasceu ou onde
reside»[28]. Esta fraternidade é capaz
de fundar uma verdadeira paz social
e internacional.

«Bem-aventurados os pacíficos,
porque serão chamados filhos de
Deus» (Mt 5, 8). Característica do
espírito de filiação divina é ser 
semeadores de paz e alegria[29]. «A paz
não é possível na terra sem a
salvaguarda dos bens das pessoas, a
livre comunicação entre os seres
humanos, o respeito pela dignidade
das pessoas e dos povos e a prática
assídua da fraternidade [...]. É obra



da justiça (cf. Is 32, 17) e efeito da
caridade»[30].

A história da humanidade viu, e
continua a ver, tantas guerras que
promovem a destruição e o ódio.
Embora por vezes se apresentem
como eventos irremediáveis, são
«falsas respostas, que não resolvem
os problemas que pretendem superar
e que no final apenas acrescentam
novos fatores de destruição ao tecido
da sociedade nacional e
universal»[31]. «Por causa dos males e
injustiças que toda a guerra causa, a
Igreja exorta instantemente a todos
para que orem e atuem para que a
Bondade divina nos liberte da antiga
escravidão da guerra (cf. Concílio
Vaticano II, Gaudium et Spes, n. 81,
4)»[32]. O Catecismo da Igreja Católica
explica que existe uma «legítima
defesa pela força militar». Mas «a
gravidade de tal decisão submeta-a a
condições rigorosas de legitimidade
moral»[33]. E assinala: «É necessário



ao mesmo tempo: que os danos
causados pelo agressor à nação ou à
comunidade das nações sejam
duradouros, graves e certos; que
todos os outros meios de pôr fim à
agressão se tenham revelado
impraticáveis ou ineficazes; que
estejam reunidas sérias condições de
êxito; que o emprego das armas não
traga consigo males e desordens mais
graves do que o mal que se pretende
eliminar. O poder dos meios
modernos de destruição tem um peso
gravíssimo na apreciação desta
condição»[34].

A corrida aos armamentos, «em vez
de eliminar as causas da guerra,
corre o risco de as agravar. O
investimento de uma riqueza
fabulosa no fabrico de armas cada
vez mais modernas impede a ajuda
aos povos necessitados e impede o
seu desenvolvimento»[35]. A corrida
aos armamentos «é um flagelo
gravíssimo da humanidade e



prejudica os pobres de forma
intolerável»[36]. As autoridades têm o
direito e o dever de regular a
produção e o comércio de armas[37].

Bibliografia

– Catecismo da Igreja Católica, n.
2258-2330.

– S. João Paulo II, Evangelium vitae,
cap. III.

[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
2258.

[2] cf. Concílio Vaticano II, Gaudium
et spes, n. 24.

[3] S. João Paulo II, Evangelium vitae,
n. 40.



[4] cf. Ibid., n. 52.

[5] Francisco, Laudato Si’, n. 92.

[6] S. João Paulo II, Evangelium vitae,
n. 41.

[7] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2288.

[8] cf. Ibid., n. 2289.

[9] Ibid., n. 2290.

[10] cf. Ibid., n. 2291.

[11] cf. S. João Paulo II, Discurso, 22 /
06/1991, n. 3; Catecismo da Igreja
Católica, n. 2301.

[12] S. João Paulo II, Discurso, 22/06/
1991, n. 4.

[13] Catecismo da Igreja Católica, n.
2268. Também «proíbe fazer seja o
que for com a intenção de provocar
indiretamente a morte duma pessoa.
A lei moral proíbe expor alguém, sem



razão grave, a um perigo mortal,
assim como negar assistência a uma
pessoa em perigo» (Catecismo da
Igreja Católica, n. 2269).

[14] S. João Paulo II, Evangelium
vitae, n. 57.

[15] Ibid., n. 55.

[16] Catecismo da Igreja Católica, n.
2270.

[17] S. João Paulo II, Evangelium
vitae, n. 62.

[18] Ibid., n. 62. Tal é a gravidade do
crime de aborto que a Igreja
sanciona este crime com a pena
canónica de excomunhão latae
sententiae (cf. Catecismo da Igreja
Católica, n. 2272).

[19] S. João Paulo II, Evangelium
vitae, n. 66.

[20] Catecismo da Igreja Católica, n.
2281. Contudo, «não se deve



desesperar da salvação eterna das
pessoas que se suicidaram. Deus
pode, por caminhos que só Ele
conhece, oferecer-lhes a ocasião de
um arrependimento salutar. A Igreja
ora pelas pessoas que atentaram
contra a própria vida» (Catecismo da
Igreja Católica, n. 2283).

[21] S. João Paulo II, Evangelium
vitae, n. 65.

[22] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2273. «Estes direitos do homem
não são subordinados nem aos
indivíduos nem aos pais, nem são
uma concessão da sociedade ou do
Estado: pertencem à natureza
humana e são inerentes à pessoa em
virtude do ato criativo que lhe deu
origem [...]. Quando uma lei positiva
priva uma categoria de seres
humanos da proteção que lhes é
devida pelo direito civil, o Estado
nega a igualdade de todos perante a
lei. Quando o Estado não coloca o seu



poder ao serviço dos direitos de cada
cidadão, e particularmente dos mais
fracos, os próprios fundamentos do
Estado de direito são
quebrados» (Congregação para a
Doutrina da Fé, Donum vitae, n. 3).

«Quantos crimes se cometem em
nome da justiça! – Se tu vendesses
armas de fogo, e alguém te desse o
preço duma delas para matar com
essa arma a tua mãe, vender-lha-
ias?... Mas porventura não te dava o
seu justo preço? Professor, jornalista,
político, diplomata: meditai» (S.
Josemaria, Caminho, n. 400).

[23] S. João Paulo II, Evangelium
vitae, n. 73.

[24] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2267.

[25] Ibid., n. 2297.

[26] Ibid., n. 2284.



[27] «Os que estabelecem leis ou
estruturas sociais conducentes à
degradação dos costumes e à
corrupção da vida religiosa, ou a
‘condições sociais que, voluntária ou
involuntariamente, tornam difícil e
praticamente impossível uma
conduta cristã conforme aos
mandamentos’(Pio XII, Discurso,
01/06/1941), tornam-se culpados de
escândalo» (Catecismo da Igreja
Católica, n.2286).

[28] Francisco, Fratelli tutti, n. 1.

[29] cf. S. Josemaria, Cristo que passa,
n. 124.

[30] Catecismo da Igreja Católica, n.
2304.

[31] Francisco, Fratelli tutti, n. 255.

[32] Catecismo da Igreja Católica, n.
2307.

[33] Ibid., n. 2309.



[34] Ibid.«Estes são os elementos
tradicionalmente apontados na
doutrina da chamada ‘guerra justa’.
A apreciação destas condições de
legitimidade moral pertence ao juízo
prudencial daqueles que têm o
encargo do bem comum» (Catecismo
da Igreja Católica, n. 2309). Além
disso, «é-se moralmente obrigado a
resistir às ordens para praticar um
genocídio» (Catecismo da Igreja
Católica, n.2313).

[35] Ibid., n. 2315.

[36] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 81.

[37] cf. Francisco, Fratelli tutti, n.
256-262; cf. Catecismo da Igreja
Católica, n. 2316.

Pablo Requena / Pau Agulles



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-31-o-
quinto-mandamento/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-31-o-quinto-mandamento/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-31-o-quinto-mandamento/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-31-o-quinto-mandamento/

	Tema 31. O quinto mandamento

