
opusdei.org

TEMA 30. O pecado
pessoal

O pecado é uma palavra, um
acto ou um desejo contrários à
lei eterna. É uma ofensa a Deus,
que lesa a natureza do homem
e atenta contra a solidariedade
humana.

14/11/2010

1. O pecado pessoal: ofensa a Deus,
desobediência à lei divina

O pecado pessoal é um “acto, palavra
ou desejo contrário à lei eterna" [1].
Isto significa que o pecado é um acto



humano, dado que requer o concurso
da liberdade [2], e expressa-se em
actos externos, palavras ou actos
internos. Além disso, este acto
humano é mau, isto é, opõe-se à lei
eterna de Deus, que é a primeira e
suprema regra moral, fundamento
das outras. De modo mais geral, pode
dizer-se que o pecado é qualquer
acto humano oposto à norma moral,
isto é, à recta razão iluminada pela
fé.

Trata-se, portanto, de uma toma de
posição negativa a respeito de Deus
e, por contraste, um amor
desordenado a nós mesmos. Por isso,
também se diz que o pecado é
essencialmente aversio a Deo et
conversio ad creaturas. A aversio
não representa necessariamente um
ódio explícito ou aversão, mas o
afastamento de Deus, consequente à
anteposição de um bem aparente ou
finito ao bem supremo do homem
(conversio). Santo Agostinho



descreve-o como “o amor de si
próprio que chega até ao desprezo de
Deus" [3]. “Por esta exaltação
orgulhosa de si mesmo, o pecado é
diametralmente oposto à obediência
de Jesus que realiza a salvação (cf. Fil
2, 6-9) ( Catecismo , 1850).

O pecado é o único mal em sentido
plano. Os restantes males (por
exemplo, uma doença) em si não
afastam de Deus, ainda que
certamente são privação de algum
bem.

2. Pecado mortal e pecado venial

Os pecados podem dividir-se em
mortais ou graves e veniais ou leves
(cf. Jo 5, 16-17), conforme o homem
perca totalmente a graça de Deus ou
não [4]. O pecado mortal e o pecado
venial podem comparar-se entre si
como a morte e a doença da alma.

“ É o pecado mortal que tem como
objecto uma matéria grave e que,



além disso, é cometido com pleno
conhecimento e deliberado
consentimento" [5]. “Com toda a
tradição da Igreja, chamamos pecado
mortal a este acto pelo qual um
homem, com liberdade e
advertência, rejeita Deus, a sua lei, a
aliança de amor que Deus lhe
propõe, preferindo voltar-se para si
mesmo, para qualquer realidade
criada e finita, para algo contrário ao
querer divino (conversio ad
creaturam). Isto pode acontecer de
modo directo e formal, como nos
pecados de idolatria, apostasia e
ateísmo; ou de modo equivalente,
como em todas as desobediências aos
mandamentos de Deus em matéria
grave" Com toda a tradição da Igreja,
chamamos pecado mortal a este acto
pelo qual um homem, com liberdade
e advertência, rejeita Deus, a sua lei,
a aliança de amor que Deus lhe
propõe, preferindo voltar-se para si
mesmo, para qualquer realidade
criada e finita, para algo contrário ao



querer divino (conversio ad
creaturam). Isto pode acontecer de
modo directo e formal, como nos
pecados de idolatria, apostasia e
ateísmo; ou de modo equivalente,
como em todas as desobediências aos
mandamentos de Deus em matéria
grave [6].

- Matéria grave: significa que o acto
é por si mesmo incompatível com a
caridade e, portanto, também com as
exigências iniludíveis das virtudes
morais ou teologais.

- Pleno conhecimento (ou
advertência) do entendimento: isto é,
conhece-se que a acção é
pecaminosa, quer dizer, contrária à
lei de Deus.

- Deliberado (ou perfeito)
consentimento da vontade: indica
que se quer abertamente essa acção,
que se sabe contrária à lei de Deus.
Isto não significa que para que haja
pecado mortal seja necessário querer



ofender directamente a Deus: basta
que se queira realizar algo
gravemente contrário à sua divina
vontade [7].

As três condições têm de se cumprir
simultaneamente [8]. Se falta alguma
das três o pecado pode ser venial.
Isto dá-se, por exemplo, quando a
matéria não é grave, ainda que haja
plena advertência e perfeito
consentimento; ou então, quando
não há plena advertência ou perfeito
consentimento, ainda que se trate de
matéria grave. Logicamente, se não
há advertência nem consentimento,
faltam os requisitos para que se
possa falar de que uma acção é
pecaminosa, pois seria um acto
impropriamente humano.

2.1 - Efeitos do pecado mortal

O pecado mortal “tem como
consequência a perda da caridade e a
privação da graça santificante, quer
dizer, do estado de graça. Se não for



resgatado pelo arrependimento e
pelo perdão de Deus, causa a
exclusão do Reino de Cristo e a morte
eterna do inferno" ( Catecismo , 1861)
[9]. Quando se cometeu pecado
mortal, e enquanto se permaneça
fora do “estado de graça", sem a
recuperar pela confissão
sacramental, não se pode receber a
Comunhão, pois não se pode querer
ao mesmo tempo estar unido e
afastado de Cristo: cometer-se-ia um
sacrilégio [10].

Ao perder a união vital com Cristo
pelo pecado mortal perde-se também
a união com o seu Corpo místico, a
Igreja. Não se deixa de pertencer à
Igreja, mas está-se como membro
doente, sem saúde, que produz um
mal a todo o corpo. Também se
ocasiona dano à sociedade humana,
porque se deixa de ser luz e
fermento, ainda que isto possa
passar inadvertido.



Pelo pecado mortal perdem-se os
méritos adquiridos – ainda que
poderão recuperar-se ao receber o
sacramento da Penitência – e fica-se
incapacitado de adquirir outros
novos; o homem fica sujeito à
escravidão do demónio; diminui o
desejo natural de fazer o bem e
provoca-se desordem das potências e
dos afectos.

2.2 - Efeitos do pecado venial

«O pecado venial enfraquece a
caridade; traduz um afecto
desordenado aos bens criados;
impede o progresso da alma no
exercício das virtudes e na prática do
bem moral; e merece penas
temporais. O pecado venial
deliberado e não seguido de
arrependimento, dispõe, a pouco a
pouco, para cometer o pecado
mortal. Não entanto, o pecado venial
não quebra a Aliança com Deus. E é
humanamente com a graça de Deus



reparável. “Não priva da graça
santificante, da amizade com Deus,
da caridade, nem, portanto, da bem-
aventurança eterna" (João Paulo II,
Ex. ap. Reconciliatio et paenitentia
(2-XII-1984), 17)» ( Catecismo , 1863).

Deus perdoa-nos os pecados veniais
na Confissão e também, fora deste
Sacramento, quando realizamos um
acto de contrição e fazemos
penitência, doendo-nos por não ter
correspondido ao infinito amor que
nos tem.

O pecado venial deliberado, ainda
que não afaste totalmente de Deus, é
uma tristíssima falta que esfria a
amizade com Ele. Há que ter “horror
ao pecado venial deliberado". Para
uma pessoa que queira amar de
verdade Deus não faz sentido
consentir em pequenas traições
porque não são pecado mortal [11]:
isso conduz à tibieza [12].

2.3 - A opção fundamental



A doutrina da opção fundamental
[13], que repele a distinção
tradicional entre os pecados mortais
e os veniais, afirma que a perda da
graça santificante pelo pecado
mortal, com tudo o que isso supõe,
compromete de tal modo a pessoa
que somente pode ser fruto de um
acto de oposição radical e total a
Deus, quer dizer, um acto de opção
fundamental contra Ele [14]. Assim
entendido, segundo os defensores
desta opinião errónea, seria quase
impossível incorrer em pecado
mortal no devir das nossas escolhas
quotidianas; ou no seu caso
recuperar o estado de graça
mediante uma penitência sincera;
pois a liberdade, dizem, não seria
apta para determinar, na sua
capacidade ordinária de escolha, de
um modo singular e decisivo, o sinal
da vida moral da pessoa. Assim,
dizem estes autores, ao tratar-se de
excepções pontuais a uma vida
globalmente recta, poder-se-iam



justificar faltas de unidade e
coerência de vida cristã;
desgraçadamente ao mesmo tempo
se tirar-se-ia importância à
capacidade de decisão e
compromisso da pessoa no uso do
seu arbítrio.

Muito relacionado com a anterior
doutrina está a proposta de uma
tripartição do pecado, em veniais,
graves e mortais. Os últimos
suporiam uma resolução consciente
e irrevogável de ofender a Deus, e
seriam os únicos que afastariam de
Deus e fechariam as portas à vida
eterna. Desta forma, a maioria dos
pecados que, pela sua matéria,
tradicionalmente foram
considerados como mortais não
seriam mais que graves, já que não
se cometeriam com uma intenção
positiva de repelir Deus.

A Igreja assinalou em numerosas
ocasiões os erros que estão



subjacentes a estas correntes de
pensamento. Encontramo-nos diante
uma doutrina sobre a liberdade onde
esta fica muito debilitada, pois
esquece que em realidade quem
decide é a pessoa, que pode decidir
modificar as suas intenções mais
profundas e que, de facto, pode
modificar os seus propósitos, as suas
aspirações, os seus objectivos e o seu
completo projecto vital, através de
determinados actos particulares e
quotidianos [15]. Por outro lado, “fica
sempre firme o princípio de que a
distinção essencial e decisiva está
entre o pecado que destrói a
caridade e o pecado que não mata a
vida sobrenatural; entre a vida e a
morte não existe uma via
intermédia" [16].

2.4 - Outras divisões

a) Pode-se distinguir entre o pecado
actual, que é o próprio acto de pecar,
e o habitual , que é a mancha deixada



na alma pelo pecado actual, reato de
pena e de culpa e, no pecado mortal,
privação da graça.

b) O pecado pessoal distingue-se por
sua vez do original, com o qual todos
nascemos e contraímos pela
desobediência de Adão. O pecado
original é inerente a cada um,
mesmo que não tenha sido cometido
pessoalmente. Poder-se-ia comparar
a uma doença herdada, que se cura
pelo Baptismo – pelo menos, por
desejo implícito de o receber –, ainda
que permanece uma debilidade que
inclina a cometer novos pecados
pessoais. O pecado pessoal, portanto
comete-se, enquanto o pecado
original se contrai.

c) Os pecados externos são os que se
cometem com uma acção que pode
ser observada do exterior (homicídio,
roubo, difamação, etc.). Os pecados
internos, pelo contrário,
permanecem no interior do homem,



isto é, na sua vontade, sem se
manifestarem em actos externos (ira,
inveja, avareza não exteriorizados,
etc.). Qualquer pecado, externo ou
interno, tem a sua origem num acto
interno da vontade: é este o acto
propriamente moral. Os actos
puramente interiores podem ser
pecado e grave.

d) Fala-se de pecados carnais ou
espirituais, conforme se tenda
desordenadamente a um bem
sensível (ou a uma realidade que se
apresenta sob a aparência de bem;
por exemplo, a luxúria) ou espiritual
(a soberba). Por si mesmos, os
segundos são mais graves; não
obstante, os pecados carnais são
geralmente mais veementes,
precisamente porque o objecto que
atrai (uma realidade sensível) é mais
imediata.

e) Pecados de comissão e de omissão:
qualquer pecado comporta a



realização de um acto voluntário
desordenado. Se este se traduz numa
acção, denomina-se pecado de
comissão; se, pelo contrário, o acto
voluntário se traduz em omitir algo
devido, chama-se de omissão.

3. A proliferação do pecado

“O pecado cria uma facilidade para o
pecado, gera o vício pela repetição de
actos. Daqui resultam inclinações
desviadas que obscurecem a
consciência e corrompem a avaliação
do bem e do mal. Assim, o pecado
tende a reproduzir-se e a reforçar-se,
mas não pode destruir o sentido
moral até à sua raiz" ( Catecismo ,
1865).

Chamamos capitais aos pecados
pessoais que especialmente induzem
a outros, pois são como a cabeça dos
outros pecados. São a soberba –
princípio de qualquer pecado ex
parte aversionis (cf. Sir 10, 12-13) -,
avareza – princípio ex parte



conversionis - , luxúria, ira, gula,
inveja e preguiça (cf. Catecismo ,
1866).

A perda do sentido do pecado é fruto
do voluntário obscurecimento da
consciência que leva o homem, pela
sua soberba, a negar que os pecados
pessoais sejam tais e inclusive a
negar que exista o pecado [17].

Às vezes não cometemos
directamente o mal, mas de algum
modo colaboramos, com maior ou
menor responsabilidade e culpa
moral, numa acção iníqua de outra
pessoa “O pecado é um acto pessoal.
Mas, além disso, nós temos
responsabilidade nos pecados
cometidos por outros, quando neles
cooperamos: tomando parte neles,
directa e voluntariamente;
ordenando-os, aconselhando-os,
aplaudindo-os ou aprovando-os; não
os denunciando ou não os
impedindo, quando a isso obrigados;



protegendo os que praticam o mal" ( 
Catecismo , 1868).

Os pecados pessoais dão lugar
também a situações sociais
contrárias à bondade divina que se
conhecem como estruturas de
pecado [18]. Estas não são mais que a
expressão e efeito dos pecados de
cada pessoa (cf. Catecismo , 1869)
[19].

4. As tentações

No contexto das causas do pecado,
temos de falar da tentação, que é a
incitação ao Mal. “A causa do pecado
está no coração do homem" ( 
Catecismo , 1873), mas este pode
estar atraído pela presença de bens
aparentes. A atracção da tentação
nunca poderá ser tão forte que
obrigue a pecar: “Não vos
surpreendeu nenhuma tentação que
tivesse ultrapassado a medida
humana. Deus é fiel e não permitirá
que sejais tentados acima das vossas



forças, mas, com a tentação, vos dará
os meios de sair dela e a força para a
suportar" (1 Cor 10, 13). Se não se
procuram, e se se aproveitam como
ocasião de esforço moral, podem ter
um significado positivo para a vida
cristã.

As causas das tentações podem
reduzir-se a três (cf. 1 Jo 2, 16):

- O “ mundo": não como criação de
Deus, porque neste sentido é bom,
mas enquanto que pela desordem do
pecado solicita a conversio ad
creaturas, com um ambiente
materialista e pagão [20].

- O demónio: que instiga ao pecado,
mas que não tem poder para nos
fazer pecar. As tentações do diabo
afastam-se com oração [21].

- A “carne" ou concupiscência:
desordem das forças da alma como
resultado dos pecados (também
chamada fomes peccati). Esta



tentação vence-se com a mortificação
e a penitência, e com a decisão de
não dialogar e de ser sinceros na
direcção espiritual, sem encobrir a
tentação com “arrazoadas sem-
razões" [22].

Diante da tentação, há que lutar por
evitar o consentimento, dado que
supõe a adesão da vontade à
complacência, ainda não deliberada,
consequente à representação
involuntária do mal que se dá na
sugestão.

Para combater as tentações é preciso
ser muito sincero com Deus, consigo
mesmo e na direcção espiritual. De
contrário corre-se o risco de
provocar a deformação da
consciência. A sinceridade é um
grande meio para evitar os pecados e
alcançar a verdadeira humildade:
Deus Pai vem ao encontro de quem
se confessa pecador, revelando



aquilo que a soberba queria ocultar
como pecado.

Além disso, tem de se fugir das
ocasiões de pecado, isto é, daquelas
circunstâncias que se apresentam
mais ou menos voluntariamente e
supõem uma tentação. Há que evitar
sempre as ocasiões livres, e quando
se trata de ocasiões próximas (quer
dizer, se há perigo sério de cair na
tentação) e necessárias (que não se
podem evitar), deve-se fazer todo o
possível para afastar o perigo ou, dito
de outro modo, empregar os meios
para que tais ocasiões passem de
próximas a remotas. Também, na
medida do possível, haverá que
evitar as ocasiões remotas, contínuas
e livres, que acontecem na vida
espiritual e predispõem ao pecado
grave.

Pau Agulles Simó

Bibliografia básica



Catecismo da Igreja Católica,
1846-1876

João Paulo II, Ex. Ap. Reconciliatio et
paenitentia, 2-XII-1984, 14-18

João Paulo II, Enc. Veritatis Splendor,
6-VIII-1993, 65-70

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilia “A luta
interior", em Cristo que Passa , 73-82

E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos ,
Palabra, Madrid 2000, cap. XI.

A. Fernández, Teología Moral , vol. I,
Aldecoa, Burgos 1995, pp. 747-834

Notas

[1] Santo Agostinho, Contra Faustum
manichorum , 22, 27: PL. 42, 418. Cf. 
Catecismo , 1849



[2] Classicamente definiu-se o pecado
como uma desobediência voluntária
à lei de Deus: se não fosse voluntária,
não seria pecado, dado que não se
trataria sequer de um próprio e
verdadeiro acto humano .

[3] Santo Agostinho, De civitate Dei ,
14, 28.

[4] Cf. João Paulo II, Ex. ap. 
Reconciliatio et paenitentia , 2-
XII-1984, 17.

[5] Ibidem. Cf. Catecismo , 1857-1860.

[6] João Paulo II, Ex. ap. Reconciliatio
et paenitentia , 17.

[7] Comete-se um pecado mortal
quando o homem “sabendo-o e
querendo-o, escolhe, seja pelo motivo
que for, algo gravemente
desordenado. Com efeito, nesta
escolha está já incluído um desprezo
do preceito divino, um rechaço do
amor de Deus pela humanidade e



por toda a criação: o homem afasta-
se de Deus e perde a
caridade" (Ibidem.)

[8] Cf. João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993, 70.

[9] Apesar da consideração do acto
em si, convém assinalar que o juízo
sobre as pessoas devemos confiá-lo
só à justiça e à misericórdia de Deus
(cf. Catecismo , 1861).

[10] Só quem tenha motivo
verdadeiramente grave e não lhe seja
possível confessar-se, pode celebrar
os sacramentos e receber a sagrada
comunhão, depois de fazer um acto
de contrição perfeito, que inclui o
propósito de se confessar quanto
antes (cf. Catecismo , 1452 e 1457).

[11] Cf. São Josemaria, Amigos de
Deus , 243; Sulco , 139.

[12] Cf. São Josemaria, Caminho ,
325-331.



[13] Cf. João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor , 65-70.

[14] Cf. Ibidem, 69

[15] Cf. João Pauli II, Ex. ap. 
Reconciliatio et paenitentia , 17; 
Veritatis splendor , 70.

[16] Ibidem, 17.

[17] Cf. Ibidem, 18

[18] Cf. João Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis , 30-XII-1987, 36 e ss.

[19] Cf. João Paulo II, Ex. ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 16.

[20] Para combater estas tentações é
preciso ir contra a corrente, sempre
que for preciso, com fortaleza, em
vez de se deixar arrastar por
costumes mundanos (cf. São
Josemaria. Caminho , 376).

[21] Por exemplo, a oração a S.
Miguel Arcanjo, vencedor de Satanás



(cf. Ap 12, 7 e 20, 2). A igreja sempre
recomendou também alguns
sacramentais, como a água benta,
para combater as tentações do
demónio. “De nenhuma coisa fogem
mais os demónios, para não voltar,
que da água benta", dizia Santa
Teresa de Ávila (citado em São
Josemaria, Caminho , 572).

[22] Cf. São Josemaria, Caminho , 134
e 727.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-30-o-

pecado-pessoal/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-30-o-pecado-pessoal/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-30-o-pecado-pessoal/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-30-o-pecado-pessoal/

	TEMA 30. O pecado pessoal

