
opusdei.org

Tema 3. A
transmissão da
Revelação

Deus revelou-se pouco a pouco
ao homem e culminou a sua
revelação com a Encarnação.
Cristo constituiu a Igreja, que
mantém viva a sua memória e o
apresenta como o que, tendo
vivido neste mundo, ressuscitou
e permanece entre nós para
sempre. E realiza esta missão
guardando a palavra de Deus,
recolhida nas Sagradas
Escrituras, transmitindo a
Tradição e ensinando,
iluminada pelo Espírito Santo,



como viver cristãmente em
cada época (Magistério).

01/10/2022

Sumário:

1. A transmissão da Revelação:
de Abraão a Jesus Cristo
2. A constituição da Igreja
3. A Sagrada Escritura, a
Tradição e o Magistério
4. Como interpretar a Bíblia
Bibliografia

1. A transmissão da Revelação: de
Abraão a Jesus Cristo

A Revelação começa com a criação
do homem. A Sagrada Escritura diz-
nos que Adão e Eva, os nossos
primeiros pais, já mantinham uma

• 

• 
• 

• 
• 



relação e um diálogo com Deus.
Tinham uma certa familiaridade com
Ele, como se vê nas primeiras cenas
do livro do Génesis. Isto é lógico se se
tiver em conta que tinham sido
criados para viver em comunhão
com Deus. Essa familiaridade perde-
se com o pecado; a partir de então,
vai ser bastante difícil para o homem
descobrir Deus na vida pessoal e no
ambiente social. No entanto, Deus
prometeu já aos primeiros pais que o
pecado ia ser vencido um dia pela
«descendência da mulher» (Gn 3, 15):
anunciou assim a obra redentora de
Cristo, que foi preparada com a
história da salvação precedente.

A Bíblia, nestes relatos das origens,
não pretende narrar com pormenor
os acontecimentos históricos, mas
fornecer ensinamentos essenciais
sobre o homem e a sua relação
fundacional com Deus, expressos em
imagens e narrações, sobre cujo
valor histórico é difícil emitir um



juízo definitivo. Por este motivo, não
é de estranhar que a própria Bíblia
não tenha qualquer dificuldade em
justapor narrações, que diferem nos
pormenores, dos mesmos
acontecimentos (por exemplo, o livro
do Génesis apresenta dois relatos
diferentes da criação do homem e da
mulher). Deste modo, podemos tirar
muitos ensinamentos dos diferentes
relatos bíblicos das origens, sem
necessidade de pensar que todos os
factos narrados aconteceram
exatamente assim.

O livro do Génesis conta-nos também
que, depois desse primeiro pecado, o
mundo sentiu uma grande
quantidade de desordem e de
injustiça, que Deus contemplou com
desdém. Isso deu lugar à história do
dilúvio, na qual a Escritura vê o
castigo de Deus pelos numerosos
pecados dos homens. No entanto,
depois do diluvio, Deus reatou a
amizade com Noé e com a sua



família – que se salvaram do dilúvio
por se terem portado com justiça – e,
através deles, com toda a criação.
Renovou com Noé a relação que
tinha querido ter com Adão, Eva e os
seus descendentes. Deus sabia que,
embora o coração do homem
estivesse inclinado para o pecado, a
criação valia a pena, era boa, e pediu
aos homens que crescessem e se
multiplicassem, da mesma forma que
o tinha pedido a Adão. Com a história
de Noé, Deus deu à criatura humana
uma segunda oportunidade de viver
na sua amizade.

No entanto, o verdadeiro ponto de
partida da história da salvação teve
lugar passados séculos, com o pacto
que Deus fez com Abraão. Aqui
encontramos já uma escolha por
parte de Deus. Abraão reconheceu
Deus como único Senhor, obedeceu-
lhe com grande fé e Deus destinou
Abraão para ser «o pai duma
multidão de nações» (Gn 17, 5).



Assim Deus começou a tarefa de
reunir sob uma só cabeça a
humanidade dispersa pelo pecado.
Duas gerações mais tarde, Deus fez
Jacob mudar de nome: chamou-lhe
Israel e os seus doze filhos foram a
base do povo de Israel: as doze tribos
de Israel.

Vários séculos mais tarde, na época
de Moisés, essa história de Deus com
os homens adquiriu uma dimensão
mais visível e comprometida. O Deus
de Abraão e dos patriarcas fez de
Israel o seu povo e libertou-o da
escravatura dos egípcios. Deus fez
uma aliança com Moisés e pôs o povo
sob a sua proteção e as suas leis, e o
povo aceitou solenemente essa
aliança e comprometeu-se a servir o
Senhor e a dar-lhe culto. Na travessia
do Mar Vermelho e na caminhada
pelo deserto do Sinai, na chegada à
terra prometida e na construção do
reino de David, Israel experimentou
uma vez e outra que Deus estava com



ele, porque Israel é o seu povo, que
ele próprio formou entre todos os
outros e que lhe pertence «como um
reino de sacerdotes e uma nação
santa» (Ex 19, 6).

Nos séculos seguintes, Deus não
deixou que essa aliança decaísse,
mas, por meio dos profetas, guiou o
seu povo para a esperança duma
salvação última e definitiva. Quando
o povo se afastava do caminho e se
esquecia do seu compromisso com a
aliança, Deus suscitava servos seus
com a tarefa de reconduzir o povo
para a obediência e para a justiça. Os
profetas animaram e confortaram o
povo na esperança, mas também o
advertiram do perigo duma falsa
confiança na sua condição de eleito,
porque essa eleição, se não fosse
correspondida, se podia transformar
em juízo, em castigo de Deus pelo
pecado. Dois acontecimentos têm,
particularmente, o caráter de castigo:
a queda do reino do Norte (dez das



doze tribos de Israel) no ano 722 a.C.
e o exílio do reino do Sul (as duas
outras tribos que se tinham separado
séculos antes), juntamente com a da
sua capital, Jerusalém, no ano 587
a.C. Israel perdeu então a sua
autonomia como povo. Viveu no
desterro, numa terra ocupada. No
entanto, o Senhor castigou-o mas não
o abandonou. O livro de Isaías dá-nos
a notícia do regresso do exílio da
Babilónia para a sua própria terra, a
refundação do povo; uma
refundação que foi só parcial, porque
muitos permaneceram dispersos.

Em todo este caminho de Deus com
Israel, o povo aprendeu a conhecer
Deus, soube da sua fidelidade e
manteve a esperança em que Ele
cumpriria as suas promessas duma
salvação última e definitiva através
dum rei, um descendente de David
que, no fim dos tempos, havia de
construir uma nova Aliança. Uma
aliança que não se ia escrever em



tábuas de pedra, como a antiga: o
próprio Deus ia escrevê-la no coração
dos fiéis pela presença e ação do
Espírito Santo. Chegaria o dia em que
todos os povos viriam em massa,
atraídos pelo brilho da nova
Jerusalém, e reconheceriam o Deus
de Israel. Seria o dia da paz perpétua,
e do mundo unido sob um só Deus.

Através de todo este processo, com as
suas diferentes etapas, Deus
preparou o seu povo para a
Revelação definitiva em Jesus Cristo.
Ele é o cumprimento das promessas
do Antigo Testamento e com Ele
chega a renovação anunciada do fim
dos tempos. Durante a sua vida na
terra, Jesus comunicou aos homens
dimensões novas e insuspeitadas de
Deus. Referiu-se sempre ao Deus do
Antigo Testamento, dos Patriarcas,
dos profetas e dos reis e a sua
pregação teve a marca da linguagem
e das ideias que o povo de Israel
tinha compartilhado durante séculos.



No entanto, a sua pregação sobre
Deus, mesmo encontrando
paralelismo nos textos vetero-
testamentários e no pensamento
judaico da sua época, tinha uma
tónica completamente nova e era,
portanto, inconfundível e única.
Jesus proclamou que o Reino de Deus
esperado no Antigo Testamento já
estava muito perto, mais ainda, que
se tornava presente nas suas
palavras, nas suas obras e na sua
própria Pessoa.

2. A constituição da Igreja 

«O Senhor Jesus, depois de ter feito
oração ao Pai, chamando a si os que
quis, escolheu doze para viverem
com Ele e para os enviar a pregar o
reino de Deus» (Lumen gentium, 19).
Jesus desejava que, ao terminar a sua
missão no mundo, esses discípulos



pudessem continuá-la, evangelizando
todas as nações. Para isso instituiu o
grupo dos apóstolos e pôs Pedro
como cabeça deles. Na Última Ceia,
introduziu-os nos mistérios do seu
corpo e do seu sangue doados em
sacrifício, e pediu-lhes que os
atualizassem no futuro. Constituiu-os
testemunhas da sua Ressurreição e
enviou-lhes o Espírito Santo para os
fortalecer na missão. Ficava assim
plenamente constituída a Igreja, que
era o lugar em que os homens de
cada época podiam encontrar Cristo
e segui-Lo pelo caminho que leva à
vida eterna.

A Igreja mantém sempre viva a
memória de Cristo e apresenta-o, não
como um ser do passado, mas como
quem, tendo vivido neste mundo
numa época determinada,
ressuscitou e permanece entre nós
para sempre.



3. A Sagrada Escritura, a Tradição
e o Magistério

a) A Sagrada Escritura

O povo de Israel, sob inspiração
divina, escreveu ao longo dos séculos
o testemunho da Revelação de Deus
feita aos Patriarcas, aos profetas e às
pessoas justas e retas. A Igreja acolhe
e venera essas Escrituras, que
constituíram a preparação pensada
por Deus para a grande Revelação de
Jesus Cristo. Além disso, também os
apóstolos e os primeiros discípulos
de Jesus escreveram o testemunho da
vida e da obra de Cristo, de cujo
caminhar terreno foram
testemunhas, de modo particular do
mistério pascal da sua morte e
ressurreição. Deram assim origem
aos livros do Novo Testamento, que
completam e levam os do Antigo à
plenitude. O que no Antigo
Testamento estava preparado e
proclamado em símbolos e figuras, o



Novo testemunha-o desenvolvendo a
verdade contida nos acontecimentos
da história de Jesus.

Os livros sagrados não se
fundamentam apenas na recordação
ou testemunho humano do que Deus
realizou em Israel e, sobretudo, do
que operou por meio de Cristo; têm
um fundamento mais profundo,
porque a sua origem última está na
ação do Espírito Santo, que iluminou
os escritores humanos e os susteve
com a sua inspirações e as suas luzes.
Por este motivo, a Igreja considera
que a Sagrada Escritura não é,
principalmente, uma palavra
humana de grande valor, mas que é
verdadeira Palavra de Deus, e venera
as Escrituras como santas e sagradas.
No entanto, isto não significa que
Deus tenha “ditado” o texto aos
autores dos livros; o que quer dizer é
que se valeu de homens que, usando
das suas próprias faculdades e meios,
deixaram que Deus atuasse neles e



por meio deles, e assim «pusessem
por escrito, como verdadeiros
autores, tudo aquilo e só aquilo que
Ele queria» (Catecismo 106).

Neste sentido, nos livros sagrados
também estão presentes as
limitações culturais, filosóficas e
teológicas dos autores, que
escreveram em momentos e culturas
diferentes. Mas isto não é realmente
um problema para ter fé na verdade
que transmitem, porque essa
verdade é de ordem religiosa, quer
dizer, não se refere a uma visão
científica do mundo, nem a uma
crónica exata e precisa da história
humana ou a uma sabedoria
enigmática; refere-se, pelo contrário,
ao sentido último da vida dos
homens, chamados à comunhão com
Deus como seus filhos em Jesus
Cristo, que se pode exprimir de
muitas maneiras: por meio de
diferentes géneros literários, de
metáforas e símbolos, de relatos para



instruir na virtude e de histórias
realmente acontecidas. A presença
do Espírito Santo na génese dos
livros sagrados garante-nos que
«ensinam firmemente, com
fidelidade e sem erro, a verdade que
Deus quis consignar» neles para a
nossa salvação (cf. Dei Verbum, 11).

b) A Tradição Apostólica e a
“Tradição”

Antes de escrever o testemunho da
vida e da obra de Cristo, os apóstolos
e os primeiros discípulos de Jesus
pregaram o que tinham visto e
contemplado quando estavam com
Ele. Foram pelo mundo transmitindo
oralmente às comunidades que iam
fundando o que tinham vivido junto
de Cristo, pregavam a mensagem
cristã de salvação e realizavam-no
com a liturgia e os sacramentos;
deixaram depois registo de tudo isso
nos escritos do Novo Testamento. Há,
portanto, uma transmissão oral da



vida e da doutrina de Jesus que
precede a transmissão escrita; mais
ainda, que se verte depois nesses
escritos. Essa transmissão oral
compreende muitos aspetos que os
apóstolos aprenderam de Jesus e
recebe o nome de “Tradição
Apostólica”. Com palavras do
Compêndio do Catecismo : «A
Tradição Apostólica é a transmissão
da mensagem de Cristo, realizada
desde as origens do cristianismo,
mediante a pregação, o testemunho,
as instruções, o culto, os escritos
inspirados» (n. 12).

Ao longo dos tempos, a Igreja
transmite a Tradição Apostólica de
duas maneiras: oralmente, quando
prega e realiza o que aprendeu de
Cristo e o que os Apóstolos
ensinaram e por escrito, quando
transmite a Sagrada Escritura às
novas gerações cristãs (cf. Catecismo,
76). Ao primeiro modo (a tradição



oral) chama-se simplesmente
“Tradição”.

A Tradição procede dos testemunhos
dos Apóstolos sobre a vida e
ensinamentos de Jesus; a sua fonte é,
portanto, a mesma que a dos escritos
do Novo Testamento. Mas ambas
(Tradição e Escritura) têm funções
um pouco diferentes, porque a
primeira, ao ser oral e prática, é mais
rica e flexível do que a segunda, e
além disso garante, de certa maneira,
a autenticidade desta última; a
Escritura, pelo contrário, ao ser
consignada por escrito, expõe de
modo fixo e imutável o que Jesus
pregou e viveu, formula-o e
determina-o, e impede que os
ensinamentos se deformem com o
tempo e sejam submetidos ao
arbítrio das mudanças de cultura e
de mentalidade. «Verba volant,
scripta manent» disse com razão o
imperador romano Tito, falando ao
senado romano.



Deste modo, Escritura e Tradição
iluminam-se mutuamente: por
exemplo, a Igreja conhece por
Tradição os livros que são inspirados
e que, por esse motivo, fazem parte
do cânone de livros da Escritura. Os
livros que compõem a Bíblia cristã
são sempre os mesmos, os que a
Tradição indicou como inspirados;
havia outros escritos da mesma
época que também se referiam a
Jesus, mas nunca foram considerados
como inspirados (os escritos
apócrifos). E, ao contrário, a
Escritura ajuda a distinguir e reforça
o que pertence ou não à Tradição.
Sirva de exemplo o facto de que, no
Novo Testamento, se vê que Jesus
jejuou quarenta dias no deserto.
Assim o aspeto concreto da Tradição
de jejuar no tempo da Quaresma
encontra apoio e confirmação na
Escritura.

c) O Magistério da Igreja



A sucessão dos tempos traz consigo
progresso material e mudanças
culturais e de mentalidade. Abrem-se
novas perspetivas e apresentam-se
novas questões que incidem sobre o
modo de viver do cristão. A
moralidade de temas como o
desenvolvimento ecológico
sustentável ou o direito a ter um
lugar de trabalho não foi discutida
na antiguidade: não se apresentavam
estas questões, que incidem no
entanto no modo de viver a vida
cristã. Por isso Nosso Senhor, ao
estabelecer na sua Igreja a distinção
entre pastores e fiéis, deu aos
primeiros uma graça (um carisma)
de discernimento do que é adequado 
à vida cristã das pessoas e
comunidades, e o que, pelo contrário,
a maltrata e destrói. A tarefa de
ensinar, sustentada por este carisma,
recebe o nome de “Magistério”. A
função do Magistério é de serviço.
Não está acima da Sagrada Escritura
ou da Tradição, mas serve ambas,



interpretando-as corretamente e
expondo com fidelidade os seus
conteúdos.

A interpretação autêntica da
Revelação «compete exclusivamente
ao Magistério vivo da Igreja, isto é,
ao Sucessor de Pedro, o Bispo de
Roma, e aos Bispos em comunhão
com ele» (Compêndio, 16). Podem
exercitar essa função porque com a
ordenação episcopal recebem uma
ajuda especial do Espírito Santo
(carisma de verdade), que lhes
facilita a compreensão do conteúdo
da Revelação no exercício do seu
ministério. Embora os Bispos,
considerados individualmente, se
possam enganar, a Igreja no seu
conjunto (a unidade do Romano
Pontífice, dos Bispos em união com
ele e dos fiéis cristãos) não se pode
enganar nas questões que dizem
respeito à Revelação. Concretamente,
o Romano Pontífice também não se
pode enganar quando ensina de



modo público e solene (ex cathedra)
que uma determinada doutrina deve
ser tida como definitiva, porque
pertence à Revelação divina. O
mesmo ocorre no caso dos concílios
ecuménicos: os pastores reunidos em
concílio e em união com o Santo
Padre não erram quando indicam
que algo deve ser crido porque
pertence à fé da Igreja. Nestes e
noutros casos, a Igreja não se engana
porque o Espírito Santo a assiste para
que ensine com verdade a doutrina
de Cristo.

4. Como interpretar a Bíblia

Podia dizer-se que a Bíblia contém
dentro dela a vida e a história do
mundo e dos homens. O conjunto dos
seus livros tem grande amplitude e,
como a própria vida, contém uma
multiplicidade de aspetos. Às vezes



pode parecer que a Bíblia se
contradiz ou que defende atitudes
que não podem ser verdade porque
não são justas. Entre os temas
controversos estão o da violência, da
escravatura, o papel da mulher, a
vingança, etc. Por isso é importante
aprender a entender o que a
Escritura deseja ensinar em cada
tema ou em cada unidade textual.

O Concílio Vaticano II dedicou um
documento à divina Revelação: a
Constituição Dogmática Dei Verbum.
O capítulo III referia-se aos
princípios e critérios a ter em conta
para interpretar a Bíblia de modo
correto. Vejamo-los:

a) Em primeiro lugar, o Concílio
recorda, antes de mais nada, que
Deus é o Autor da Sagrada Escritura;
mas, como dissemos, nela fala ao
homem através de homens e à
maneira humana. Por isso uma reta
interpretação da Sagrada Escritura



precisa de investigar com atenção o
que verdadeiramente quiseram
afirmar os autores humanos e o que
Deus quis manifestar a partir das
palavras humanas.

b) Em segundo lugar, visto que se
trata dum livro inspirado por Deus, a
Escritura deve interpretar-se «como
a ajuda do próprio Espírito mediante
o qual foi escrita» (Dei Verbum, 12).
Quer dizer, requer-se por parte do
intérprete uma abertura pessoal a
Deus e o pedido de ajuda para poder
compreender a Escritura
corretamente. Sem essa abertura é
fácil que dominem na interpretação
preconceitos ou ideias e interesses
pessoais.

c) Em terceiro lugar, é necessário dar
muita atenção ao conteúdo e à
unidade de toda a Escritura: só é
Escritura entendida na sua unidade.
Este princípio também é importante
porque nem tudo o que a Escritura



indica tem o mesmo valor ou força; a
palavra de Deus não se exprime por
igual em tudo. Há dentro da
Escritura uma hierarquia de
verdades e de conceitos. Conhecê-la
ajuda a interpretar na sua
verdadeira dimensão e alcance as
passagens que podem surpreender o
leitor. É preciso ter sempre em conta
que Cristo é o centro e o coração da
Escritura.

d) Em quarto lugar, é preciso
interpretar a Escritura no contexto
da Tradição viva da Igreja, visto que
não é mais do que a expressão
escrita dessa mesma Revelação de
que a Tradição é expressão oral. E
juntamente com a Tradição também
é preciso dar atenção a todo o
conjunto da fé da Igreja, que se
exprime no seu Magistério, na
harmonia das suas verdades, na
unidade da sua doutrina. Por
exemplo, se a interpretação duma
determinada passagem bíblica



contradisser a verdade da fé
definida, essa interpretação
dificilmente poderá ser verdadeira.

Bibliografia

– Catecismo da Igreja Católica, n.
74-141.

– Concílio Vaticano II, Const. Dei
Verbum.

– Bento XVI, Exortação Apostólica 
Verbum Domini, 30-IX-2010 (Parte
I:Verbum Dei).

– J. Burgraff, Teologia Fundamental.
Manual de iniciação, Diel, Lisboa
2005, caps. IV e VI.

Antonio Ducay



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-3-a-

transmissao-da-revelacao/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-3-a-transmissao-da-revelacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-3-a-transmissao-da-revelacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-3-a-transmissao-da-revelacao/

	Tema 3. A transmissão da Revelação

