
opusdei.org

TEMA 29. A pessoa e
a sociedade

Para a pessoa humana a vida
social não é uma coisa
acessória, mas deriva da
sociabilidade: a pessoa cresce e
realiza a sua vocação somente
em união com os outros.

01/11/2010

1. A sociabilidade humana

Deus não criou o homem como ser
solitário, mas como “um ser
social” (cf. Gn 1, 27; 2, 18. 20. 23).
Para a pessoa humana, a vida social



não é alguma coisa acessória, mas
deriva duma importante dimensão
inerente à sua natureza: a
sociabilidade. O ser humano só pode
crescer e realizar a sua vocação em
união com os outros [1].

Esta natural sociabilidade torna-se
patente à luz da fé, já que existe uma
certa semelhança entre a vida íntima
da Santíssima Trindade e a
comunhão (comum união,
participação) que se deve instaurar
entre os homens; e todos foram
igualmente redimidos por Cristo e
estão chamados ao único e mesmo
fim [2]. A Revelação mostra que o
relacionamento humano deve estar
aberto a toda a humanidade, sem
excluir ninguém; e deve caracterizar-
se por plena gratuidade, já que no
próximo, mais do que um igual, se vê
a imagem viva de Deus, por quem é
necessário estar disposto a dar-se até
ao extremo [3].



O homem «está chamado a existir
“para ” os outros, a converter-se num
dom» [4], mesmo que não se limite a
isto: está chamado a existir não só
“com” os outros ou “junto” dos
outros, mas “para” os outros, o que
implica servir, amar. A liberdade
humana «degrada-se quando o
homem, deixando-se arrastar para
uma vida de demasiadas facilidades,
se encerra como numa solidão
doirada» [5].

No entanto, a dimensão natural e o
fortalecimento sobrenatural da
sociabilidade não significa que as
relações sociais se possam deixar à
pura espontaneidade: muitas
qualidades naturais do ser humano
(por exemplo, a linguagem)
requerem formação e prática para a
sua correcta execução. Assim sucede
com a sociabilidade: é preciso um
esforço pessoal e colectivo para a
desenvolver [6].



A sociabilidade não se limita aos
aspectos políticos e mercantis; ainda
são mais importantes as relações
baseadas nos aspectos
profundamente humanos: também
no que diz respeito ao âmbito social
se deve pôr em primeiro plano o
elemento espiritual [7]. Donde se
conclui que a real possibilidade de
edificar uma sociedade digna das
pessoas se encontra no crescimento
interior do homem. A história da
humanidade não se move por um
determinismo interpessoal, mas pela
interacção de diferentes gerações de
pessoas, cujos actos livres constroem
a ordem social [8]. Tudo isto
evidencia a necessidade de conferir
um relevo particular à
autodeterminação, etc. E tudo isto,
tanto como regra de conduta pessoal
como de esquema organizativo da
sociedade.

A sociedade está ligada a outra
característica humana: a igualdade



radical e as diferenças acidentais das
pessoas. Todos os homens possuem a
mesma natureza e a mesma origem,
foram redimidos por Cristo e
chamados a participar na mesma
bem-aventurança divina: «Todos
gozam, portanto, de igual
dignidade» ( Catecismo, 1934). Com
esta igualdade existem também
diferenças, que devem ser avaliadas
positivamente se não são iníquas
«Estas diferenças fazem parte do
plano de Deus que quer que cada um
receba de outrem aquilo de que
precisa e que os que dispõem de
“talentos” particulares comuniquem
os seus benefícios aos que deles
precisam» ( Catecismo , 1937).

2. A sociedade

A sociabilidade humana exerce-se
através do estabelecimento de
diversas associações dirigidas a
alcançar diferentes finalidades: uma
«sociedade é um conjunto de pessoas



ligadas de modo orgânico por um
princípio de unidade que ultrapassa
cada uma delas» ( Catecismo , 1880).

Os objectivos humanos são múltiplos,
bem como os tipos de nexos: amor,
etnia, idioma, território, cultura, etc.
Por isso, existe um amplo mosaico de
instituições ou associações, que
podem ser constituídas por poucas
pessoas como a família, ou por um
número sempre maior à medida que
passa das diversas associações às
cidades, estados e à comunidade
internacional.

Algumas sociedades, como a família
e a sociedade civil, correspondem
mais imediatamente à natureza do
homem e são-lhe necessárias,
embora também possuam elementos
culturais que desenvolvem a
natureza humana. Outras são de
livre iniciativa e correspondem ao
que se poderia qualificar de
“socialização” da tendência natural



da pessoa que, como tal, se há-de
favorecer (cf. Catecismo, 1882; 
Compêndio da Doutrina Social da
Igreja , 151).

O estreito nexo que existe entre as
pessoas e a vida social explica o
enorme influxo da sociedade no
desenvolvimento da pessoa e a
deterioração humana que acontece
quando uma sociedade é
defeituosamente organizada: o
comportamento das pessoas
depende, de algum modo, da
organização social, que é um produto
cultural acerca da pessoa. Sem
reduzir o ser humano a um elemento
anónimo da sociedade [9], convém
recordar que o desenvolvimento
pleno da pessoa e o progresso social
se influenciam mutuamente [10]:
entre a dimensão pessoal e a
dimensão social do homem não
existe oposição mas
complementaridade, mais ainda, são



duas dimensões em íntima conexão
que se reforçam reciprocamente.

Neste sentido, por causa dos pecados
dos homens, geram-se na sociedade
estruturas injustas ou estruturas de
pecado [11]. Estas estruturas opõem-
se à recta ordem da sociedade,
tornam mais difícil a prática da
virtude e mais fáceis os pecados
pessoais contra a justiça, a caridade,
a castidade, etc. Podem ser costumes
imorais generalizados (como a
corrupção política e económica) ou
leis injustas (como as que permitem
o aborto), etc. [12]. As estruturas de
pecado devem ser eliminadas e
substituídas por estruturas justas.

Um meio de capital importância para
desmontar as estruturas injustas e
cristianizar as relações profissionais
e toda a sociedade, é o empenho por
viver com coerência as normas de
moral profissional; tal empenho é



além disso condição necessária para
santificar o trabalho profissional.

3. A autoridade [13]

«Toda a comunidade humana
necessita de uma autoridade que a
governe. Esta tem o seu fundamento
na natureza humana. Ela é
necessária para a unidade da
comunidade civil. O seu papel
consiste em assegurar, quanto
possível, o bem comum da
sociedade» ( Catecismo , 1898).

Como a sociedade é uma qualidade
própria da natureza humana, deve-
se concluir que toda e qualquer
autoridade legítima emanam de
Deus, como Autor da natureza (cf. 
Rm 13, 1; Catecismo, 1899). Mas «a
determinação do regime e a
designação dos governantes hão-de
deixar-se à livre vontade dos
cidadãos» [14].



A legitimidade moral da autoridade
não procede de si mesma: é
instrumento de Deus ( Rm 13, 4) em
ordem ao bem comum [15].

«Se a autoridade pública pode, às
vezes, renunciar a reprimir algo que,
se proibido, provocaria um dano
maior [cf. S. Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae , I-II. q. 96, a. 2],
ela não poderá nunca aceitar como
direito dos indivíduos — ainda que
estes sejam a maioria dos membros
da sociedade —, a ofensa infligida a
outras pessoas através do
menosprezo de um direito tão
fundamental como o da vida» [16].

Quanto aos sistemas políticos, «a
Igreja encara com simpatia o sistema
da democracia, enquanto assegura a
participação dos cidadãos nas opções
políticas e garante aos governados a
possibilidade de escolher e controlar
os próprios governantes [17]. A
ordenação democrática do Estado é



parte do bem comum. Mas «o valor
da democracia vive ou morre nos
valores que ela encarna e promove:
fundamentais e imprescindíveis são
certamente a dignidade de toda a
pessoa humana, o respeito dos seus
direitos intangíveis e
inalienáveis» [18]. «Uma democracia
sem valores converte-se facilmente
num totalitarismo aberto ou
dissimulado» [19].

4. O bem comum

Por bem comum entende-se «o
conjunto das condições sociais que
permitem, tanto aos grupos como a
cada um dos seus membros, atingir
sua própria perfeição» [20]. O bem
comum não só é de ordem natural
mas também espiritual (ambas
interrelacionadas), e compreende 
“três elementos essenciais” ( 
Catecismo, 1906):

- respeitar a pessoa e a sua liberdade
[21];



- procurar o bem estar social e o
desenvolvimento integral [22];

- promover «a paz , quer dizer, a
permanência e a segurança duma
ordem justa» ( Catecismo 1909) [23].

Tendo presente a natureza do
homem, o bem de cada um está
necessariamente relacionado com o
bem comum e este, por sua vez, deve
estar orientado para o progresso das
pessoas (cf. Catecismo , 1905 e 1912)
[24].

O âmbito do bem comum não
abrange só a cidade e o país, existe
também um « bem comum universal .
E este requer uma organização da
comunidade das nações» ( 
Catecismo , 1911).

5. Sociedade e dimensão
transcendente da pessoa

A sociabilidade concerne todas as
características da pessoa e, portanto,



a sua dimensão transcendente. A
profunda verdade sobre o homem,
donde deriva a sua dignidade,
consiste em ser imagem e
semelhança de Deus e estar chamado
à comunhão com Ele[25]; por isso «a
dimensão teológica torna-se
necessária para interpretar e
resolver os problemas actuais da
convivência humana» [26].

Isto explica a fatuidade das propostas
sociais que esquecem a dimensão
transcendente. De facto, o ateísmo,
nas suas diferentes manifestações, é
um dos fenómenos mais graves do
nosso tempo e as suas consequências
são deletérias para a vida social [27].
Isto é particularmente evidente no
momento actual: à medida que se
perdem as raízes religiosas de uma
comunidade, as relações entre os
seus componentes tornam-se mais
tensas e violentas, porque se debilita
e inclusive se perde a força moral
para actuar bem [28].



Se se quer que a ordem social tenha
uma base estável, é necessário um
fundamento absoluto que não esteja
à mercê das opiniões versáteis ou dos
jogos do poder, e só Deus é
fundamento absoluto [29]. Deve-se,
portanto, evitar a separação, mais
ainda, a contraposição entre as
dimensões religiosa e social da
pessoa humana[30]. É necessário
harmonizar estes dois âmbitos da
verdade do homem, que se implicam
e promovem mutuamente: a busca
incondicional de Deus (cf. Catecismo ,
358 e 1721; Compêndio da Doutrina
Social da Igreja, 109) e a solicitação
pelo próximo e pelo mundo, que sai
reforçada pela dimensão teocêntrica
[31].

Como consequência, é indispensável
o crescimento espiritual para
favorecer o desenvolvimento da
sociedade: a renovação social nutre-
se na contemplação. Efectivamente, o
encontro com Deus na oração



introduz na história uma força
misteriosa que modifica os corações,
move-os à conversão e é a energia
necessária para transformar as
estruturas sociais.

Empenhar-se na mudança social,
sem um empenho sério na mudança
pessoal, é uma miragem para a
humanidade que acaba em desilusão
e, muitas vezes, numa forte
degradação vital, Uma «nova ordem
social» realista e, portanto, sempre
aperfeiçoável requer, actualmente,
acrescentar às competências técnicas
e científicas necessárias [32], a
formação moral e a vida espiritual;
daqui virá a renovação das
instituições e das estruturas [33].
Além disso, sem esquecer que o
empenho por edificar uma ordem
social justa enobrece a pessoa que o
realiza.

6. Participação dos católicos na
vida pública



Participar na promoção do bem
comum, cada um conforme o lugar
que ocupa e o papel que
desempenha, «é um dever inerente à
dignidade da pessoa humana» ( 
Catecismo , 1913). «Ninguém se deve
conformar com uma ética
individualista» [34]. Por isso, «os
cidadãos devem, tanto quando
possível, tomar parte activa na vida
pública» ( Catecismo , 1915) [35].

O direito e o dever de participar na
vida social deriva do princípio de
subsidiariedade: «Uma sociedade de
ordem superior não deve interferir
na vida interna de uma sociedade de
ordem inferior, privando-a das suas
competências, mas deve antes apoiá-
la em caso de necessidade e ajudá-la
a coordenar a sua acção com a das
outras componentes sociais, tendo
em vista o bem comum» [36].

Esta participação realiza-se, antes de
mais, por meio do cumprimento



responsável dos próprios deveres
familiares e profissionais (cf. 
Catecismo , 1914) e das obrigações de
justiça legal (como, por exemplo, o
pagamento de impostos) [37].
Também se realiza mediante a
prática das virtudes, especialmente
da solidariedade.

Tendo em conta a independência das
pessoas e dos grupos humanos, a
participação na vida pública deve
fazer-se com espírito de
solidariedade, entendido como
empenho em prol dos outros [38]. A
solidariedade deve ser o critério para
organizar a sociedade, não como
simples desej0o moralizante, mas
também como explícita e legítima
exigência do ser humano; em boa
medida, a paz do mundo depende
dela (cf. Catecismo , 1939 e 1941) [39].
Embora a solidariedade diga respeito
a todos os homens, motivos de
urgência tornam a solidariedade
mais necessária quanto mais difíceis



forem as situações das pessoas: trata-
se do amor preferencial pelos
necessitados (cf. Catecismo, 1932,
2443-2449); Compêndio da Doutrina
Social da Igreja , 183-184).

Enquanto cidadãos, os fiéis têm os
mesmos deveres e direitos dos que se
encontram em idêntica situação;
como católicos, têm responsabilidade
crescida (cf. Tit 3, 1-2; Pe 2, 13-15)
[40]. Por isso, «os fiéis leigos não
podem absolutamente abdicar da
participação na política» [41]. Esta
participação é particularmente
necessária para lograr «que as
exigências da doutrina e da vida
cristã impregnem as realidade
sociais, políticas e económicas» ( 
Catecismo , 899).

Como frequentemente as leis civis
não se ajustam ao ensino da Igreja,
os católicos devem fazer o possível,
colaborando com outros cidadãos de
boa vontade, para rectificar essas



leis, sempre no âmbito dos meios
legítimos e com caridade [42]. Seja
como for, devem ajustar a sua
conduta à doutrina católica, mesmo
que tal lhes possa acarretar
inconvenientes, tendo em conta que 
se deve obedecer antes a Deus do que
aos homens (cf. Act 5, 29).

Em conclusão, os católicos devem
exercer os seus direitos civis e
cumprir os seus deveres; isto diz
respeito especialmente aos fiéis
leigos, que estão chamados a
santificar o mundo a partir do
interior deste, com iniciativa e
responsabilidade, sem esperar que a
Hierarquia resolva os problemas
com as autoridades civis ou lhes
proponha as soluções que devem
adoptar [43].

Enrique Colom

Bibliografia básica Catecismo da
Igreja Católica : 1877-1917;
1939-1942: 2234-2249.



Compêndio da Doutrina Social da
Igreja : 34-43; 149-151; 164-170;
541-574.

Leituras recomendadas: São
Josemaria , homilia «Cristo Rei», em 
Cristo que Passa : 179-187.

Congregação para a Doutrina da Fé :
Nota Doutrinal sobre algumas
questões relativas ao compromisso
dos católicos na vida pública, 24-
XI-2002.

Notas

[1] Cf. Concílio Vaticano II, Gaudium
et Spes , 24-25; Congregação para a
Doutrina da Fé, Instr. Libertatis
Conscientia , 32; Compêndio da
Doutrina Social da Igreja , 110.

[2] «Estarmos em comunhão com
Jesus Cristo envolve-nos no seu ser
“para todos”, fazendo disso o nosso
modo de ser. Ele compromete-nos a
ser para os outros, mas só na



comunhão com Ele é que se torna
possível sermos verdadeiramente
para os outros, para a
comunidade» (Bento X VI, Enc. Spe
Salvi , 28, 30-XI-2007).

[3] Cf. João Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis , 40, 30-XII-1987.

[4] João Paulo II, Carta Ap. Mulieris
Dignitatem , 7, 15-VIII-1988.

[5] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 31.

[6] «A sociabilidade humana não
desemboca automaticamente na
comunhão das pessoas, no dom de si.
Por causa da soberba e do egoísmo, o
homem descobre em si gérmenes de
insociabilidade, de fechamento
individualista e de opressão do outro
( Compêndio da Doutrina Social da
Igreja , 150).

[7] Cf. Bento XVI, Enc. Spe Salvi , 24
a).



[8] «A sociedade historicamente
existente promana do entrelace das
liberdades de todas as pessoas que
nela interagem, contribuindo,
mediante as suas opções, para
edificá-la ou para empobrecê-la» ( 
Compêndio da Doutrina Social da
Igreja , 163).

[9] «O princípio, e sujeito e o fim de
todas as instituições sociais é e deve
ser a pessoa humana» (Concílio
Vaticano II, Const. Gaudium et Spes ,
25). Cf. PIO XII, Radiomensagem de
Natal , 24-XII-1942: AAS 35 (1943) 12:
João XXIII, Enc. Mater et magistra :
AAS (1961) 453; Catecismo , 1881; 
Compêndio da Doutrina Social da
Igreja , 106).

[10] Cf. João Paulo II, Enc. Sollicitudo
Rei Socialis , 38; Catecismo, 1888; 
Compêndio da Doutrina Social da
Igreja , 62, 82 e 124.

[11] Cf. João Paulo II, Enc. Sollicitudo
Rei Socilais , 36.



[12] «A Igreja, quando fala de 
situações de pecado ou denuncia
como pecados sociais certas situações
ou certos comportamentos colectivos
(…), sabe e proclama que tais casos
de pecado social são o fruto, a
acumulação e a concentração de
muitos pecados pessoais . Trata-se
dos pecados pessoalíssimos de quem
gera ou favorece a iniquidade ou a
desfruta; de quem, podendo fazer
alguma coisa para evitar, ou
eliminar, ou pelo menos limitar
certos males sociais, deixa de o fazer
por preguiça, por medo e temerosa
conivência, por cumplicidade
disfarçada ou por indiferença; de
quem procura escusas na pretensa
impossibilidade de mudar o mundo;
e, ainda, de quem pretende esquivar-
se ao cansaço e ao sacrifício» (João
Paulo II, Ex. ap. Reconciliatio et
poenitentia , 16, 2-XII-1984).

[13] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium , 36; João Paulo II,



Enc. Centesimus Annus , 38, 1-V-1881; 
Compêndio da Doutrina Social da
Igreja , 570. Trata-se, geralmente, de
um processo, não de uma mudança
instantânea, a qual envolve que os
fiéis muitas vezes terão que conviver
com essas estruturas e sofrer as suas
consequências, sem deixar-se
corromper e sem perder o empenho
por mudá-las. Convém meditar as
palavras de Nosso Senhor: «Não te
peço que os tires do mundo mas que
os preserves do mal» ( Jo 17, 15).

[14] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 74, Cf. Catecismo,
1901.

[15] «A autoridade só é exercida
legitimamente na medida em que
procurar o bem comum do
respectivo grupo e em que, para o
atingir, empregar meios moralmente
lícitos. No caso de os dirigentes
promulgarem leis injustas ou
tomarem medidas contrárias à



ordem moral, tais disposições não
podem obrigar as consciências» ( 
Catecismo , 1903).

[16] João Paulo II, Enc. Evangelium
Vitae , 71, 25-III-1995.

[17] João Paulo II, Enc. Centesimus
Annus, 46.

[18] João Paulo II, Enc. Evangelium
Vitae , 70. O Papa refere-se em
particular ao direito de cada ser
humano inocente à vida, ao que se
opõem as leis do aborto.

[19] João Paulo II. Enc. Centesimus
Annus , 46.

[20] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 26. Cf. Catecismo,
1906

[21] «Em nome do bem comum, os
poderes públicos são obrigados a
respeitar os direitos fundamentais e
inalienáveis da pessoa humana. A



sociedade humana deve empenhar-
se em permitir, a cada um dos seus
membros, realizar a própria vocação.
De modo particular, o bem comum
reside nas condições do exercício das
liberdades naturais, indispensáveis à
realização da vocação humana» ( 
Catecismo , 1907).

[22] A autoridade, respeitando o
princípio de subsidiariedade e
provendo a iniciativa privada, deve
procurar que cada um disponha do
necessário para levar uma vida
digna: alimento, vestuário, saúde,
trabalho, educação e cultura,
informação adequada, etc. (cf. 
Catecismo , 1908 e 2211).

[23] A paz não é só ausência de
guerra. A paz não pode alcançar-se
sem a salvaguarda da dignidade das
pessoas e dos povos: cf. Catecismo ,
2304. A paz é a «tranquilidade da
ordem» (Santo Agostinho, De Civitate
Dei, 19, 13). É obra da justiça (cf. Is



32, 17). A autonomia deve procurar,
por meios lícitos, «a segurança da
sociedade e dos seus membros. O
bem comum está na base do direito à
legítima defesa, pessoal e colectiva» ( 
Catecismo , 1909).

[24] «A ordem social e o seu
progresso devem subordinar-se ao
bem das pessoas (…) e não ao
contrário» (Concílio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes , 26).

[25] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 19.

[26] João Paulo II, Enc. Centesimus
Annus , 55. Cf. Concílio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes , 11 e 41.

[27] Cf. João Paulo II, Enc. 
Evangelium Vitae , 21. 24. João Paulo
II, depois de falar do erro das
ideologias, acrescentava: «Se se
questiona ulteriormente onde nasce
aquela errada concepção da natureza
da pessoa e da subjectividade da



sociedade, é necessário responder
que a sua causa primeira é o ateísmo.
É na resposta ao apelo de Deus,
contido no ser das coisas, que o
homem toma consciência da sua
dignidade (…). A negação de Deus
priva a pessoa do seu fundamento e
consequentemente induz a
reorganizar a ordem social,
prescindido da dignidade e
responsabilidade da pessoa» (João
Paulo II, Enc. Centesimus Annus , 13).

[28] O homem pode construir a
sociedade e «organizar a terra sem
Deus, mas, ao fim e ao cabo, sem
Deus não pode organizá-la senão
contra o homem. O humanismo
exclusivo é um humanismo
inumano» (Paulo VI, Enc. Populorum
Progressio , 42, 26-III-1967). Cf. João
XXII, Enc. Mater et Magistra : AAS 53
(1961) 452-453; Concílio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes , 21; Bento
XVI, Enc. Deus Caritas est , 42, 25-
XII-2005.



[29] Cf. Leão XIII, Enc. Diuturnum
illud: Acta Leonis XIII , 2 (1882), 227 e
278; Pio XII Caritate Christi : AAS 24
(1932) 183-184.

[30] Alguns «vêem o cristianismo
como um conjunto de práticas ou
actos de piedade, sem perceberem a
sua relação com as situações da vida
corrente, com a urgência de atender
as necessidades dos outros e de se
esforçar por remediar as injustiças.
(…). Outros, pelo contrário, têm
tendência para imaginar que, para
poderem ser humanos, precisam de
pôr em surdina alguns aspectos
centrais do dogma cristão e actuam
como se a vida de oração, a
intimidade habitual com Deus,
constituísse uma fuga das suas
responsabilidades e um abandono do
mundo. Esquecem-se de que Jesus,
precisamente, nos deu a conhecer até
que extremos se deve ir no caminho
do amor e do serviço. Só se
procurarmos compreender o arcano



do amor de Deus, deste amor que
chega até à morte, seremos capazes
de nos entregar totalmente aos
outros, sem nos deixarmos vencer
pelas dificuldades ou pela
indiferença» São Josemaria, Cristo
que Passa, 98).

[31] Existe uma profunda «interacção
entre o amor a Deus e o amor ao
próximo (…). Se na minha vida falta
totalmente o contacto com Deus,
posso ver no outro sempre e apenas
o outro e não consigo reconhecer
nele a imagem divina. Mas, se na
minha vida negligencio
completamente a atenção ao outro,
importando-me apenas com ser
“piedoso” e cumprir os meus
“deveres religiosos”, então definha
também a relação com Deus» (Bento
XVI, Enc. Deus Caritas est , 18. Cf.
João Paulo II, Enc. Evangelium Vitae ,
35-36, Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, 40).



[32] «Todo o trabalho profissional
exige uma formação prévia, e depois
um esforço constante para melhorar
esta preparação e adaptá-la às novas
circunstâncias que surjam. Esta
exigência constitui um dever
particularíssimo para os que aspiram
a ocupar postos directivos na
sociedade, visto que são chamados a
um serviço também muito
importante, do qual depende o bem-
estar de todos» (São Josemaria, 
Temas Actuais do Cristianismo , 90).

[33] «Só se contribui para um mundo
melhor, fazendo o bem agora e
pessoalmente, com paixão e em todo
o lado onde for possível» (Bento XVI,
Enc. Deus Caritas est , 31 b).

[34] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 30.

[35] «Um homem ou uma sociedade
que não reaja diante das tribulações
ou das injustiças e se não esforce por
as aliviar, não é um homem ou uma



sociedade à medida do amor do
Coração de Cristo. Os cristãos –
conservando sempre a mais ampla
liberdade quando se trata de estudar
e de pôr em prática as diversas
soluções, segundo um pluralismo
bem natural – terão de convergir no
mesmo anseio de servir a
humanidade. Se não, o seu
cristianismo não será a Palavra e a
Vida de Jesus: será um disfarce, um
embuste feito a Deus e aos
homens» (São Josemaria, Cristo que
Passa, 167).

[36] João Paulo II, Enc. Centesimus
Annus , 48. Cf. Catecismo , 1883; 
Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, 186 e 187.

[37] A justiça legal é a virtude que
indica à pessoa dar o que o cidadão
deve equitativamente à comunidade
(cf. Catecismo , 2411).

[38] «Trata-se antes de tudo da
interdependência apreendida como 



sistema determinante de relações no
mundo contemporâneo, com as suas
componentes – económica, cultural,
política e religiosa – e assumida como
categoria moral. Quando a
interdependência é reconhecida
assim, a resposta correlativa, como
atitude moral e social e como
“virtude”, é a solidariedade » (João
Paulo II, Enc. Sollicitudo Rei Socialis ,
38).

[39] Cf. Compêndio da Doutrina Social
da Igreja , 193-195.

[40] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 75.

[41] João Paulo II, Ex. Ap. 
Christifideles Laici , 42, 30-XII-1988.

[42] Por exemplo: «Quando não fosse
possível esconjurar ou abrogar
completamente uma lei abortista, um
deputado, cuja absoluta oposição
pessoal ao aborto fosse clara e
conhecida de todos, poderia



licitamente oferecer o próprio apoio
a propostas que visassem limitar os
danos de uma tal lei e diminuir os
seus efeitos negativos no âmbito da
cultura e da moralidade
pública» (João Paulo II, Enc. 
Evangelium Vitae , 73).

[43] Corresponde aos leigos, «pelas
suas livres iniciativas e sem esperar
passivamente ordens e directrizes,
imbuir de espírito cristão a
mentalidade e os costumes, as leis e
as estruturas da sua comunidade de
vida» (Paulo VI, Enc. Populorum
Progressio , 81); cf. Concílio Vaticano
II: Const. Lumen Gentium , 31; Const. 
Gaudium et Spes , 43; João Paulo II,
Ex. Ap. Christifideles Laici , 15; 
Catecismo , 2442).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-29-a-pessoa-e-a-sociedade/


opusdei.org/pt-pt/article/tema-29-a-
pessoa-e-a-sociedade/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-29-a-pessoa-e-a-sociedade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-29-a-pessoa-e-a-sociedade/

	TEMA 29. A pessoa e a sociedade

