opusdei.org

TEMA 29. A pessoa e
a sociedade

Para a pessoa humana a vida
social ndo é uma coisa
acessoria, mas deriva da
sociabilidade: a pessoa cresce e
realiza a sua vocacao somente
em unido com 0s outros.

01/11/2010

1. A sociabilidade humana

Deus ndo criou o homem como ser
solitario, mas como “um ser

social” (cf. Gn 1, 27; 2, 18. 20. 23).
Para a pessoa humana, a vida social



ndo € alguma coisa acessdria, mas
deriva duma importante dimensao
inerente a sua natureza: a
sociabilidade. O ser humano s6 pode
crescer e realizar a sua vocacdo em
unido com os outros [1].

Esta natural sociabilidade torna-se
patente a luz da fé, ja que existe uma
certa semelhanca entre a vida intima
da Santissima Trindade e a
comunhao (comum unido,
participacdo) que se deve instaurar
entre os homens; e todos foram
igualmente redimidos por Cristo e
estdo chamados ao unico e mesmo
fim [2]. A Revelagdo mostra que o
relacionamento humano deve estar
aberto a toda a humanidade, sem
excluir ninguém; e deve caracterizar-
se por plena gratuidade, ja que no
proéximo, mais do que um igual, se vé
a imagem viva de Deus, por quem é
necessario estar disposto a dar-se até
ao extremo [3].



O homem «esta chamado a existir
“para ” os outros, a converter-se num
dom» [4], mesmo que ndo se limite a
isto: estd chamado a existir ndo s6
“com” o0s outros ou “junto” dos
outros, mas “para” os outros, o que
implica servir, amar. A liberdade
humana «degrada-se quando o
homem, deixando-se arrastar para
uma vida de demasiadas facilidades,
se encerra como numa solidao
doirada» [5].

No entanto, a dimensdo natural e o
fortalecimento sobrenatural da
sociabilidade néo significa que as
relacgdes sociais se possam deixar a
pura espontaneidade: muitas
qualidades naturais do ser humano
(por exemplo, a linguagem)
requerem formacao e pratica para a
sua correcta execuc¢do. Assim sucede
com a sociabilidade: é preciso um
esforco pessoal e colectivo para a
desenvolver [6].



A sociabilidade néo se limita aos
aspectos politicos e mercantis; ainda
sdo mais importantes as relacdes
baseadas nos aspectos
profundamente humanos: também
no que diz respeito ao ambito social
se deve por em primeiro plano o
elemento espiritual [7]. Donde se
conclui que a real possibilidade de
edificar uma sociedade digna das
pessoas se encontra no crescimento
interior do homem. A histdria da
humanidade nao se move por um
determinismo interpessoal, mas pela
interaccdo de diferentes geracdes de
pessoas, cujos actos livres constroem
a ordem social [8]. Tudo isto
evidencia a necessidade de conferir
um relevo particular a
autodeterminacao, etc. E tudo isto,
tanto como regra de conduta pessoal
como de esquema organizativo da
sociedade.

A sociedade esta ligada a outra
caracteristica humana: a igualdade



radical e as diferencas acidentais das
pessoas. Todos os homens possuem a
mesma natureza e a mesma origem,
foram redimidos por Cristo e
chamados a participar na mesma
bem-aventuranca divina: «Todos
gozam, portanto, de igual

dignidade» ( Catecismo, 1934). Com
esta igualdade existem também
diferencas, que devem ser avaliadas
positivamente se ndo sdo iniquas
«Estas diferencas fazem parte do
plano de Deus que quer que cada um
receba de outrem aquilo de que
precisa e que os que dispdem de
“talentos” particulares comuniquem
os seus beneficios aos que deles
precisam» ( Catecismo , 1937).

2. A sociedade

A sociabilidade humana exerce-se
atraves do estabelecimento de
diversas associacdes dirigidas a
alcancar diferentes finalidades: uma
«sociedade é um conjunto de pessoas



ligadas de modo organico por um
principio de unidade que ultrapassa
cada uma delas» ( Catecismo , 1880).

Os objectivos humanos sdo multiplos,
bem como os tipos de nexos: amor,
etnia, idioma, territdrio, cultura, etc.
Por isso, existe um amplo mosaico de
instituicdes ou associacdes, que
podem ser constituidas por poucas
pessoas como a familia, ou por um
numero sempre maior a medida que
passa das diversas associacdes as
cidades, estados e a comunidade
internacional.

Algumas sociedades, como a familia
e a sociedade civil, correspondem
mais imediatamente a natureza do
homem e sdo-lhe necessarias,
embora também possuam elementos
culturais que desenvolvem a
natureza humana. Outras sao de
livre iniciativa e correspondem ao
que se poderia qualificar de
“socializacdo” da tendéncia natural



da pessoa que, como tal, se ha-de
favorecer (cf. Catecismo, 1882;
Compéndio da Doutrina Social da
Igreja, 151).

O estreito nexo que existe entre as
pessoas e a vida social explica o
enorme influxo da sociedade no
desenvolvimento da pessoa e a
deterioracdo humana que acontece
quando uma sociedade é
defeituosamente organizada: o
comportamento das pessoas
depende, de algum modo, da
organizacao social, que é um produto
cultural acerca da pessoa. Sem
reduzir o ser humano a um elemento
anénimo da sociedade [9], convém
recordar que o desenvolvimento
pleno da pessoa e o progresso social
se influenciam mutuamente [10]:
entre a dimensdo pessoal e a
dimensdo social do homem néo
existe oposicao mas
complementaridade, mais ainda, sdo



duas dimensoes em intima conexao
que se reforcam reciprocamente.

Neste sentido, por causa dos pecados
dos homens, geram-se na sociedade
estruturas injustas ou estruturas de
pecado [11]. Estas estruturas opoem-
se a recta ordem da sociedade,
tornam mais dificil a pratica da
virtude e mais faceis os pecados
pessoais contra a justica, a caridade,
a castidade, etc. Podem ser costumes
imorais generalizados (como a
corrupc¢do politica e econdmica) ou
leis injustas (como as que permitem
0 aborto), etc. [12]. As estruturas de
pecado devem ser eliminadas e
substituidas por estruturas justas.

Um meio de capital importancia para
desmontar as estruturas injustas e
cristianizar as relagdes profissionais
e toda a sociedade, é o empenho por
viver com coeréncia as normas de
moral profissional; tal empenho é



além disso condicdo necessaria para
santificar o trabalho profissional.

3. A autoridade [13]

«Toda a comunidade humana
necessita de uma autoridade que a
governe. Esta tem o seu fundamento
na natureza humana. Ela é
necessaria para a unidade da
comunidade civil. O seu papel
consiste em assegurar, quanto
possivel, o bem comum da
sociedade» ( Catecismo , 1898).

Como a sociedade é uma qualidade
propria da natureza humana, deve-
se concluir que toda e qualquer
autoridade legitima emanam de
Deus, como Autor da natureza (cf.
Rm 13, 1; Catecismo, 1899). Mas «a
determinacao do regime e a
designacdo dos governantes hdo-de
deixar-se a livre vontade dos
cidadaos» [14].



A legitimidade moral da autoridade
ndo procede de si mesma: é
instrumento de Deus (Rm 13, 4) em
ordem ao bem comum [15].

«Se a autoridade publica pode, as
vezes, renunciar a reprimir algo que,
se proibido, provocaria um dano
maior [cf. S. Tomas de Aquino,
Summa Theologiae , I-11. q. 96, a. 2],
ela ndo podera nunca aceitar como
direito dos individuos — ainda que
estes sejam a maioria dos membros
da sociedade —, a ofensa infligida a
outras pessoas através do
menosprezo de um direito tdo
fundamental como o da vida» [16].

Quanto aos sistemas politicos, «a
Igreja encara com simpatia o sistema
da democracia, enquanto assegura a
participacdo dos cidaddos nas opg¢oes
politicas e garante aos governados a
possibilidade de escolher e controlar
0s proprios governantes [17]. A
ordenacao democratica do Estado é



parte do bem comum. Mas «o valor
da democracia vive ou morre nos
valores que ela encarna e promove:
fundamentais e imprescindiveis sdo
certamente a dignidade de toda a
pessoa humana, o respeito dos seus
direitos intangiveis e

inalienaveis» [18]. «Uma democracia
sem valores converte-se facilmente
num totalitarismo aberto ou
dissimulado» [19].

4. O bem comum

Por bem comum entende-se «0
conjunto das condic¢des sociais que
permitem, tanto aos grupos como a
cada um dos seus membros, atingir
sua propria perfeicao» [20]. O bem
comum nao soO é de ordem natural
mas também espiritual (ambas
interrelacionadas), e compreende
“trés elementos essenciais” (
Catecismo, 1906):

- respeitar a pessoa e a sua liberdade
[21];



- procurar o bem estar social e o
desenvolvimento integral [22];

- promover «a paz , quer dizer, a
permanéncia e a seguran¢a duma
ordem justa» ( Catecismo 1909) [23].

Tendo presente a natureza do
homem, o bem de cada um esta
necessariamente relacionado com o
bem comum e este, por sua vez, deve
estar orientado para o progresso das
pessoas (cf. Catecismo , 1905 e 1912)
[24].

O ambito do bem comum nao
abrange so a cidade e o pais, existe
também um « bem comum universal .
E este requer uma organizacao da
comunidade das nacdes» (

Catecismo , 1911).

5. Sociedade e dimensao
transcendente da pessoa

A sociabilidade concerne todas as
caracteristicas da pessoa e, portanto,



a sua dimensao transcendente. A
profunda verdade sobre o homem,
donde deriva a sua dignidade,
consiste em ser imagem e
semelhanca de Deus e estar chamado
a comunhdo com Ele[25]; por isso «a
dimensdo teoldgica torna-se
necessaria para interpretar e
resolver os problemas actuais da
convivéncia humana» [26].

Isto explica a fatuidade das propostas
sociais que esquecem a dimensao
transcendente. De facto, o ateismo,
nas suas diferentes manifestacdes, é
um dos fendmenos mais graves do
nosso tempo e as suas consequéncias
sdo deletérias para a vida social [27].
Isto é particularmente evidente no
momento actual: a medida que se
perdem as raizes religiosas de uma
comunidade, as relagdes entre os
seus componentes tornam-se mais
tensas e violentas, porque se debilita
e inclusive se perde a for¢a moral
para actuar bem [28].



Se se quer que a ordem social tenha
uma base estavel, é necessario um
fundamento absoluto que néo esteja
a mercé das opinides versateis ou dos
jogos do poder, e sO Deus €
fundamento absoluto [29]. Deve-se,
portanto, evitar a separacao, mais
ainda, a contraposicdo entre as
dimensdes religiosa e social da
pessoa humana[30]. E necessario
harmonizar estes dois &mbitos da
verdade do homem, que se implicam
e promovem mutuamente: a busca
incondicional de Deus (cf. Catecismo ,
358 e 1721; Compéndio da Doutrina
Social da Igreja, 109) e a solicitacao
pelo proximo e pelo mundo, que sai
reforcada pela dimensdo teocéntrica
[31].

Como consequéncia, € indispensavel
0 crescimento espiritual para
favorecer o desenvolvimento da
sociedade: a renovacdao social nutre-
se na contemplacdo. Efectivamente, o
encontro com Deus na oracao



introduz na historia uma forga
misteriosa que modifica os coragoes,
move-0s a conversao e é a energia
necessaria para transformar as
estruturas sociais.

Empenhar-se na mudanca social,
sem um empenho sério na mudanca
pessoal, € uma miragem para a
humanidade que acaba em desilusdo
e, muitas vezes, numa forte
degradacdo vital, Uma «nova ordem
social» realista e, portanto, sempre
aperfeicoavel requer, actualmente,
acrescentar as competéncias técnicas
e clentificas necessarias [32], a
formacdo moral e a vida espiritual;
daqui vira a renovacao das
instituicOes e das estruturas [33].
Além disso, sem esquecer que o
empenho por edificar uma ordem
social justa enobrece a pessoa que o
realiza.

6. Participacao dos catolicos na
vida publica



Participar na promoc¢ao do bem
comum, cada um conforme o lugar
que ocupa e o papel que
desempenha, «é um dever inerente a
dignidade da pessoa humana» (
Catecismo , 1913). «Ninguém se deve
conformar com uma ética
individualista» [34]. Por isso, «0s
cidaddos devem, tanto quando
possivel, tomar parte activa na vida
publica» ( Catecismo , 1915) [35].

O direito e o dever de participar na
vida social deriva do principio de
subsidiariedade: «Uma sociedade de
ordem superior ndo deve interferir
na vida interna de uma sociedade de
ordem inferior, privando-a das suas
competéncias, mas deve antes apoia-
la em caso de necessidade e ajuda-la
a coordenar a sua acgao com a das
outras componentes sociais, tendo
em vista o bem comumy» [36].

Esta participacdo realiza-se, antes de
mais, por meio do cumprimento



responsavel dos proprios deveres
familiares e profissionais (cf.
Catecismo , 1914) e das obrigacodes de
justica legal (como, por exemplo, 0
pagamento de impostos) [37].
Também se realiza mediante a
pratica das virtudes, especialmente
da solidariedade.

Tendo em conta a independéncia das
pessoas e dos grupos humanos, a
participacdo na vida publica deve
fazer-se com espirito de
solidariedade, entendido como
empenho em prol dos outros [38]. A
solidariedade deve ser o critério para
organizar a sociedade, ndo como
simples desej0o moralizante, mas
também como explicita e legitima
exigéncia do ser humano; em boa
medida, a paz do mundo depende
dela (cf. Catecismo , 1939 e 1941) [39].
Embora a solidariedade diga respeito
a todos os homens, motivos de
urgéncia tornam a solidariedade
mais necessaria quanto mais dificeis



forem as situacgdes das pessoas: trata-
se do amor preferencial pelos
necessitados (cf. Catecismo, 1932,
2443-2449); Compéndio da Doutrina
Social da Igreja , 183-184).

Enquanto cidadaos, os fiéis tém os
mesmos deveres e direitos dos que se
encontram em idéntica situacao;
como catolicos, tém responsabilidade
crescida (cf. Tit 3, 1-2; Pe 2, 13-15)
[40]. Por isso, «os fiéis leigos ndo
podem absolutamente abdicar da
participacdo na politica» [41]. Esta
participacdo € particularmente
necessaria para lograr «que as
exigéncias da doutrina e da vida
cristd impregnem as realidade
sociais, politicas e econdmicas» (
Catecismo , 899).

Como frequentemente as leis civis
ndo se ajustam ao ensino da Igreja,
0s catolicos devem fazer o possivel,
colaborando com outros cidadaos de
boa vontade, para rectificar essas



leis, sempre no &mbito dos meios
legitimos e com caridade [42]. Seja
como for, devem ajustar a sua
conduta a doutrina catodlica, mesmo
que tal lhes possa acarretar
inconvenientes, tendo em conta que
se deve obedecer antes a Deus do que
aos homens (cf. Act 5, 29).

Em conclusdo, os catolicos devem
exercer os seus direitos civis e
cumprir os seus deveres; isto diz
respeito especialmente aos fiéis
leigos, que estdo chamados a
santificar o mundo a partir do
interior deste, com iniciativa e
responsabilidade, sem esperar que a
Hierarquia resolva os problemas
com as autoridades civis ou lhes
proponha as solugdes que devem
adoptar [43].

Enrique Colom

Bibliografia basica Catecismo da
Igreja Catolica : 1877-1917,
1939-1942: 2234-2249.



Compéndio da Doutrina Social da
Igreja : 34-43; 149-151; 164-170;
541-574.

Leituras recomendadas: Sdo
Josemaria , homilia «Cristo Rei», em
Cristo que Passa : 179-187.

Congregacado para a Doutrina da Fé :
Nota Doutrinal sobre algumas
questdes relativas ao compromisso
dos catdlicos na vida publica, 24-
XI1-2002.

Notas

[1] Cf. Concilio Vaticano II, Gaudium
et Spes , 24-25; Congregacao para a
Doutrina da Fé, Instr. Libertatis
Conscientia , 32; Compéndio da
Doutrina Social da Igreja , 110.

[2] «Estarmos em comunhdo com
Jesus Cristo envolve-nos no seu ser
“para todos”, fazendo disso 0 nosso
modo de ser. Ele compromete-nos a
ser para os outros, mas so na



comunhao com Ele € que se torna
possivel sermos verdadeiramente
para os outros, para a
comunidade» (Bento X VI, Enc. Spe
Salvi, 28, 30-XI-2007).

[3] Cf. Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis , 40, 30-XII-1987.

[4] Jodo Paulo II, Carta Ap. Mulieris
Dignitatem , 7, 15-VIII-1988.

[5] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 31.

[6] «A sociabilidade humana nao
desemboca automaticamente na
comunhdo das pessoas, no dom de si.
Por causa da soberba e do egoismo, 0
homem descobre em si gérmenes de
insociabilidade, de fechamento
individualista e de opressdo do outro
(Compéndio da Doutrina Social da
Igreja , 150).

[7] Cf. Bento XVI, Enc. Spe Salvi, 24
a).



[8] «A sociedade historicamente
existente promana do entrelace das
liberdades de todas as pessoas que
nela interagem, contribuindo,
mediante as suas opc¢oes, para
edifica-la ou para empobrecé-la» (
Compéndio da Doutrina Social da
Igreja , 163).

[9] «O principio, e sujeito e o fim de
todas as instituicdes sociais € e deve
ser a pessoa humana» (Concilio
Vaticano II, Const. Gaudium et Spes ,
25). Cf. PIO XII, Radiomensagem de
Natal , 24-X11-1942: AAS 35 (1943) 12:
Jodo XXIIIL, Enc. Mater et magistra :
AAS (1961) 453; Catecismo , 1881;
Compéndio da Doutrina Social da
Igreja , 106).

[10] Cf. Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo
Rei Socialis , 38; Catecismo, 1888;
Compéndio da Doutrina Social da
Igreja, 62, 82 e 124.

[11] Cf. Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo
Rei Socilais , 36.



[12] «A Igreja, quando fala de
situagdes de pecado ou denuncia
como pecados sociais certas situacoes
ou certos comportamentos colectivos
(...), sabe e proclama que tais casos
de pecado social sdo o fruto, a
acumulacdo e a concentracgdo de
muitos pecados pessoais . Trata-se
dos pecados pessoalissimos de quem
gera ou favorece a iniquidade ou a
desfruta; de quem, podendo fazer
alguma coisa para evitar, ou
eliminar, ou pelo menos limitar
certos males sociais, deixa de o fazer
por preguica, por medo e temerosa
coniveéncia, por cumplicidade
disfarcada ou por indiferenca; de
quem procura escusas na pretensa
impossibilidade de mudar o mundo;
e, ainda, de quem pretende esquivar-
se ao cansaco e ao sacrificio» (Joao
Paulo II, Ex. ap. Reconciliatio et
poenitentia , 16, 2-XI11-1984).

[13] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Lumen Gentium , 36; Jodo Paulo II,



Enc. Centesimus Annus , 38, 1-V-1881;
Compéndio da Doutrina Social da
Igreja, 570. Trata-se, geralmente, de
um processo, ndo de uma mudanca
instantanea, a qual envolve que 0s
fiéis muitas vezes terdo que conviver
com essas estruturas e sofrer as suas
consequéncias, sem deixar-se
corromper e sem perder o empenho
por muda-las. Convém meditar as
palavras de Nosso Senhor: «Néo te
peco que os tires do mundo mas que
os preserves do mal» (Jo 17, 15).

[14] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 74, Cf. Catecismo,
1901.

[15] «A autoridade so é exercida
legitimamente na medida em que
procurar o bem comum do
respectivo grupo e em que, para o
atingir, empregar meios moralmente
licitos. No caso de os dirigentes
promulgarem leis injustas ou
tomarem medidas contrarias a



ordem moral, tais disposi¢des ndo
podem obrigar as consciéncias» (
Catecismo , 1903).

[16] Jodo Paulo II, Enc. Evangelium
Vitae , 71, 25-111-1995.

[17] Jodo Paulo II, Enc. Centesimus
Annus, 46.

[18] Jodo Paulo II, Enc. Evangelium
Vitae , 70. O Papa refere-se em
particular ao direito de cada ser
humano inocente a vida, ao que se
opdem as leis do aborto.

[19] Jodo Paulo II. Enc. Centesimus
Annus , 46.

[20] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 26. Cf. Catecismo,
1906

[21] «<Em nome do bem comum, 0s
poderes publicos sdo obrigados a

respeitar os direitos fundamentais e
inaliendveis da pessoa humana. A



sociedade humana deve empenhar-
se em permitir, a cada um dos seus
membros, realizar a propria vocacao.
De modo particular, o bem comum
reside nas condi¢des do exercicio das
liberdades naturais, indispensaveis a
realizacdo da vocagdo humana» (
Catecismo , 1907).

[22] A autoridade, respeitando o
principio de subsidiariedade e
provendo a iniciativa privada, deve
procurar que cada um disponha do
necessario para levar uma vida
digna: alimento, vestuario, saude,
trabalho, educacdo e cultura,
informacdo adequada, etc. (cf.
Catecismo , 1908 e 2211).

[23] A paz ndo é sO auséncia de
guerra. A paz ndo pode alcancar-se
sem a salvaguarda da dignidade das
pessoas e dos povos: cf. Catecismo ,
2304. A paz é a «tranquilidade da
ordem» (Santo Agostinho, De Civitate
Dei, 19, 13). E obra da justica (cf. Is



32, 17). A autonomia deve procurar,
por meios licitos, «a seguranca da
sociedade e dos seus membros. O
bem comum esta na base do direito a
legitima defesa, pessoal e colectiva» (
Catecismo , 1909).

[24] «A ordem social e o seu
progresso devem subordinar-se ao
bem das pessoas (...) e ndo ao
contrario» (Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes , 26).

[25] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 19.

[26] Jodo Paulo II, Enc. Centesimus
Annus , 55. Cf. Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes , 11 e 41.

[27] Cf. Jodo Paulo II, Enc.
Evangelium Vitae , 21. 24. Jodo Paulo
II, depois de falar do erro das
ideologias, acrescentava: «Se se
questiona ulteriormente onde nasce
aquela errada concepc¢do da natureza
da pessoa e da subjectividade da



sociedade, é necessario responder
que a sua causa primeira é o ateismo.
E na resposta ao apelo de Deus,
contido no ser das coisas, que o
homem toma consciéncia da sua
dignidade (...). A negacdo de Deus
priva a pessoa do seu fundamento e
consequentemente induz a
reorganizar a ordem social,
prescindido da dignidade e
responsabilidade da pessoa» (Jodo
Paulo II, Enc. Centesimus Annus , 13).

[28] O homem pode construir a
sociedade e «organizar a terra sem
Deus, mas, ao fim e ao cabo, sem
Deus ndo pode organiza-la sendo
contra o homem. O humanismo
exclusivo é um humanismo
inumano» (Paulo VI, Enc. Populorum
Progressio , 42, 26-111-1967). Cf. Jodo
XXII, Enc. Mater et Magistra : AAS 53
(1961) 452-453; Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes , 21; Bento
XVI, Enc. Deus Caritas est , 42, 25-
XII-2005.



[29] Cf. Ledo XIII, Enc. Diuturnum
illud: Acta Leonis XIII , 2 (1882), 227 e
2178; Pio XII Caritate Christi : AAS 24
(1932) 183-184.

[30] Alguns «véem o cristianismo
como um conjunto de praticas ou
actos de piedade, sem perceberem a
sua relagdo com as situacdes da vida
corrente, com a urgéncia de atender
as necessidades dos outros e de se
esforcar por remediar as injusticas.
(...). Outros, pelo contrario, tém
tendéncia para imaginar que, para
poderem ser humanos, precisam de
por em surdina alguns aspectos
centrais do dogma cristdo e actuam
como se a vida de oracdo, a
intimidade habitual com Deus,
constituisse uma fuga das suas
responsabilidades e um abandono do
mundo. Esquecem-se de que Jesus,
precisamente, nos deu a conhecer até
que extremos se deve ir no caminho
do amor e do servigo. SO se
procurarmos compreender o arcano



do amor de Deus, deste amor que
chega até a morte, seremos capazes
de nos entregar totalmente aos
outros, sem nos deixarmos vencer
pelas dificuldades ou pela
indiferenca» Sdo Josemaria, Cristo
que Passa, 98).

[31] Existe uma profunda «interac¢ao
entre o amor a Deus e o amor ao
proximo (...). Se na minha vida falta
totalmente o contacto com Deus,
POSsSO ver no outro sempre e apenas
0 outro e ndo consigo reconhecer
nele a imagem divina. Mas, se na
minha vida negligencio
completamente a atengao ao outro,
importando-me apenas com ser
“piedoso” e cumprir os meus
“deveres religiosos”, entdo definha
também a relacdo com Deus» (Bento
XVI, Enc. Deus Caritas est , 18. Cf.
Jodo Paulo II, Enc. Evangelium Vitae ,
35-36, Compéndio da Doutrina Social
da Igreja, 40).



[32] «Todo o trabalho profissional
exige uma formacao prévia, e depois
um esfor¢o constante para melhorar
esta preparacdo e adapta-la as novas
circunstancias que surjam. Esta
exigéncia constitui um dever
particularissimo para os que aspiram
a ocupar postos directivos na
sociedade, visto que sdo chamados a
um servico também muito
importante, do qual depende o bem-
estar de todos» (Sdo Josemaria,
Temas Actuais do Cristianismo , 90).

[33] «S6 se contribui para um mundo
melhor, fazendo o bem agora e
pessoalmente, com paixdo e em todo
o lado onde for possivel» (Bento XVI,
Enc. Deus Caritas est, 31 b).

[34] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 30.

[35] «Um homem ou uma sociedade
que ndo reaja diante das tribulacgées
ou das injusticas e se ndo esforce por
as aliviar, ndo ¢ um homem ou uma



sociedade a medida do amor do
Coracdo de Cristo. Os cristdos -
conservando sempre a mais ampla
liberdade quando se trata de estudar
e de pOr em pratica as diversas
solucgdes, segundo um pluralismo
bem natural - terdo de convergir no
mesmo anseio de servir a
humanidade. Se nao, o seu
cristianismo ndo sera a Palavra e a
Vida de Jesus: sera um disfarce, um
embuste feito a Deus e aos
homens» (Sdo Josemaria, Cristo que
Passa, 167).

[36] Jodo Paulo II, Enc. Centesimus
Annus , 48. Cf. Catecismo , 1883;
Compéndio da Doutrina Social da
Igreja, 186 e 187.

[37] A justica legal é a virtude que
indica a pessoa dar o que o cidadao
deve equitativamente a comunidade
(cf. Catecismo , 2411).

[38] «Trata-se antes de tudo da
interdependéncia apreendida como



sistema determinante de relagdes no
mundo contemporaneo, com as suas
componentes — econdémica, cultural,
politica e religiosa — e assumida como
categoria moral. Quando a
interdependéncia é reconhecida
assim, a resposta correlativa, como
atitude moral e social e como
“virtude”, é a solidariedade » (Joao
Paulo II, Enc. Sollicitudo Rei Socialis ,
38).

[39] Cf. Compéndio da Doutrina Social
da Igreja , 193-195.

[40] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 75.

[41] Jodo Paulo II, Ex. Ap.
Christifideles Laici , 42, 30-X11-1988.

[42] Por exemplo: «Quando ndo fosse
possivel esconjurar ou abrogar
completamente uma lei abortista, um
deputado, cuja absoluta oposicdo
pessoal ao aborto fosse clara e
conhecida de todos, poderia



licitamente oferecer o proprio apoio
a propostas que visassem limitar os
danos de uma tal lei e diminuir os
seus efeitos negativos no ambito da
cultura e da moralidade

publica» (Jodo Paulo II, Enc.
Evangelium Vitae , 73).

[43] Corresponde aos leigos, «pelas
suas livres iniciativas e sem esperar
passivamente ordens e directrizes,
imbuir de espirito cristdo a
mentalidade e os costumes, as leis e
as estruturas da sua comunidade de
vida» (Paulo VI, Enc. Populorum
Progressio , 81); cf. Concilio Vaticano
II: Const. Lumen Gentium , 31; Const.
Gaudium et Spes , 43; Jodo Paulo II,
EX. Ap. Christifideles Laici , 15;
Catecismo , 2442).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-29-a-pessoa-e-a-sociedade/

opusdei.org/pt-pt/article/tema-29-a-
pessoa-e-a-sociedade/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-29-a-pessoa-e-a-sociedade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-29-a-pessoa-e-a-sociedade/

	TEMA 29. A pessoa e a sociedade

