
opusdei.org

Tema 28. Primeiro e
segundo
mandamentos

O primeiro mandamento do
Decálogo tem uma importância
existencial: é o único
fundamento possível para
configurar uma vida humana
realizada. A razão mais alta da
dignidade humana consiste na
vocação do homem à
comunhão com Deus. O amor a
Deus deve incluir o amor
àqueles que Deus ama. O
segundo mandamento proíbe
todo o uso inconveniente do
nome de Deus e em especial a
blasfémia.



01/10/2022

Sumário:

1. O primeiro mandamento
2. Sentido do primeiro
mandamento
3. O amor a Deus
4. A fé e a esperança em Deus
5. Amor aos outros e si próprio
por amor a Deus
6. Pecados contra o primeiro
mandamento
7. O segundo mandamento
8. O nome do cristão
Bibliografia e Leituras

1. O primeiro mandamento

«Amarás ao Senhor teu Deus com
todo o teu coração, com toda a tua

• 
• 

• 
• 
• 

• 

• 
• 
• 



alma e com todas as tuas forças» (Dt
6, 5). Estas palavras do
Deuteronómio chamam o homem a
crer em Deus, a esperar n’Ele e a
amá-l’O sobre todas as coisas[1].

Embora se costume expressá-lo
sinteticamente com a formulação
«amarás a Deus sobre todas as
coisas», na verdade, «o primeiro dos
preceitos abrange a fé, a esperança e
a caridade»[2], porque a caridade nos
capacita para amar ao modo divino,
mas não é possível sermos movidos
ao amor que Deus merece sem O
conhecer verdadeiramente, com a
luz da fé, e sem O reconhecer como o
bem total a que aspiramos e que,
pela esperança, confiamos alcançar.

O próprio Jesus confirmou que «o
primeiro mandamento é: Escuta,
Israel, o Senhor nosso Deus é o único
Senhor. Amarás o Senhor teu Deus
com todo o teu coração, com toda a
tua alma, com todo o teu



entendimento e com todas as tuas
forças» (Mc 12, 28-30). Para a vida de
cada pessoa é essencial que este
mandamento ocupe realmente o seu
lugar: é o primeiro, não só na ordem
do decálogo que aprendemos, mas
em importância existencial, porque é
o único fundamento possível para
configurar uma vida humana
realizada.

2. Sentido do primeiro
mandamento

A nossa liberdade permite-nos
propor fins muito diversos e
caminhar para eles, tomando
decisões. Muitos desses fins são
procurados como meios para
alcançar outros fins. Porém, há
sempre um a que podemos chamar 
fim último, que não se quer para
outro fim, mas por si mesmo. É



aquele que a pessoa considera o seu
bem máximo, a que subordina a sua
seleção e prossecução de todos os
fins intermédios: elege e atua na vida
conforme considera que algo a
aproxima do seu fim ou não, o
favorece mais ou menos; e julga com
o mesmo critério se os esforços e
empenho, que lhe exigiriam uns ou
outros fins intermédios, valem a
pena. O fim último que alguém se
propõe determina a ordem do amor
na sua vida.

Mas, se alguém se propõe ou atua
como se se tivesse proposto um fim
último equivocado, que não é capaz
de preencher a sua vida, embora
pareça que o promete – a fama, as
riquezas, o poder... –, todas as suas
decisões sobre os fins intermédios
ficam condicionadas por essa
desordem do amor; e a liberdade,
submetida no seu exercício a essa
mentira, acaba por causar dano à
pessoa, ou até a destruí-la[3].



Porque fomos criados à medida de
Deus: «O homem foi criado por Deus
e para Deus; e Deus não cessa de
atrair o homem para si, e só em Deus
o homem pode encontrar a verdade e
a felicidade que não cessa de buscar.
A razão mais sublime da dignidade
do homem consiste na sua vocação à
união com Deus. O homem é
convidado ao diálogo com Deus
desde o seu nascimento; pois não
existe senão porque, criado por Deus
por amor, é constantemente
conservado por amor; nem pode
viver plenamente segundo a
verdade, se não reconhecer
livremente aquele amor e se
entregar ao seu Criador»[4].

Todo o nosso bem está em Deus, e
fora d’Ele não há bem verdadeiro e
total. Este é, objetivamente, o nosso
fim último. Embora possamos não o
saber, ou não o entender com clareza
em alguns momentos da nossa vida,
só Deus pode preencher o nosso



desejo de felicidade. E todo o amor
que não nos leva a Deus, que nos
afasta d’Ele, é por sua vez uma
traição a nós próprios, uma
condenação à frustração futura.

O nosso coração foi feito para amar a
Deus e para se deixar preencher pelo
seu amor. Não há sucedâneo nem
alternativa real. Por isso, a única
medida adequada para acolher o
amor infinito que Deus nos oferece é
“tudo”: amar com todo o coração,
com toda a alma, com todas as
forças. Se não lhe damos um amor à
medida dos seus anseios, «o coração
vinga-se..., e converte-se numa
vermineira»[5].

3. O amor a Deus

O amor a Deus a que se refere o
primeiro mandamento compreende:



A) Escolhê-l’O como fim último de
tudo o que decidimos fazer. Procurar
fazer tudo por amor a Ele e para a
sua glória: «quer comais, quer
bebais, quer façais qualquer outra
coisa, fazei tudo para glória de
Deus» (1Cor 10, 31). «“Deo omnis
gloria”. – Para Deus toda a glória»[6].
Não pode haver nenhum fim que seja
preferido a este, porque nenhum
amor merece estar acima do amor a
Deus: «Quem ama o pai ou a mãe
mais do que a Mim, não é digno de
Mim; e quem ama o filho ou a filha
mais que a Mim, não é digno de
Mim» (Mt 10, 37). Não seria
verdadeiro, nem bom, um amor que
excluísse ou subordinasse o amor a
Deus.

B) Cumprir com obras a Sua vontade:
«Nem todo o que me diz: Senhor,
Senhor, entrará no reino dos Céus,
mas só o que faz a vontade de Meu
Pai, que está nos céus» (Mt 7, 21).
Cumpri-la também quando exige



sacrifício: «não se faça a minha
vontade, mas a Tua» (Lc 22, 42),
convencidos de que vale a pena,
porque aí se encerra o nosso maior
bem.

A vontade de Deus é que sejamos
santos (cf. 1Ts 4, 3), que sigamos
Cristo (cf. Mt 17, 5), fazendo o
necessário para viver guiados pelos
seus mandamentos (cf. Jo 14, 21).
«Queres deveras ser santo? – Cumpre
o pequeno dever de cada momento:
faz o que deves e está no que
fazes»[7].

C) Viver sabendo-se em dívida para
com Ele – a dívida de um filho com o
seu bom pai – querendo
corresponder ao seu amor. Ele amou-
nos primeiro, criou-nos livres e fez-
nos filhos seus (cf. 1Jo 4, 19). O
pecado é recusar o amor de Deus[8],
mas Ele perdoa sempre, entrega-se-
nos sempre: a lógica de Deus é a
sobreabundância. «Nisto consiste o



amor: não em que nós tenhamos
amado a Deus, mas em que Ele nos
amou e enviou o seu Filho como
vítima de propiciação pelos nossos
pecados» (1Jo 4, 10; cf. Jo 3, 16).
«Amou-me e entregou-se por
mim» (Gl 2, 20). «Para corresponder
a tanto amor é preciso que haja da
nossa parte entrega total»[9]. Não é
um sentimento, mas uma
determinação da vontade, que pode
ser, ou não, acompanhada de
manifestações sensíveis.

O desejo de corresponder por amor
leva ao compromisso de cultivar, de
diversas formas[10], a relação com
Deus, o trato pessoal com Ele que,
por sua vez, configura e alimenta o
amor. Por isso, o primeiro
mandamento inclui diversas
manifestações da religião:

– «A adoração é a primeira atitude do
homem que se reconhece criatura
diante do seu Criador»[11]. É a atitude



fundamental da religião[12]. «Ao
Senhor teu Deus adorarás e a Ele só
servirás» (Mt 4, 10). «Que a tua
oração seja sempre um sincero e real
ato de adoração a Deus»[13]. A
adoração a Deus liberta das diversas
formas de idolatria, também atuais,
que levam à escravatura.

– A ação de graças[14], porque tudo o
que somos e temos d’Ele o
recebemos: «Que tens tu, que não
tenhas recebido? E se o recebeste,
porque te glorias, como se o não
tivesses recebido?» (1Cor 4, 7).

– A petição: de perdão, pelas decisões
e atitudes que nos separam de Deus
(o pecado); e de ajuda, também para
os outros, para a Igreja e para toda a
humanidade. Jesus inclui no Pai
Nosso estes dois tipos de petição. A
oração de petição do cristão está
cheia de segurança, porque é um
pedido filial, por meio de Cristo: «se
pedirdes a Meu Pai alguma coisa em



Meu nome, Ele vo-la dará» (Jo 16, 23;
cf. 1Jo 5, 14-15).

– O amor manifesta-se também com
o sacrifício, que é o oferecimento a
Deus de um bem como expressão da
entrega interior da própria vontade,
ou seja, de obediência. Cristo
redimiu-nos pelo Sacrifício da Cruz,
que manifesta a sua obediência
perfeita ao Pai até à morte (cf. Flp 2,
8).

– A oração e o sacrifício são
inseparáveis: «a oração valoriza-se
com o sacrifício»[15]. Ambos, na sua
diversa forma, fazem parte do culto a
Deus, que se chama culto de latria ou
adoração. O ato de culto por
excelência é a Santa Missa, em que o
próprio Cristo oferece ao Pai, pelo
Espírito Santo, a adoração perfeita,
ação de graças, petição de perdão
pelos pecados e súplica da sua graça.
Nós, cristãos, feitos membros de
Cristo pelo batismo, recebemos a



capacidade de nos oferecermos n’Ele,
especialmente na celebração
eucarística, deixando que Jesus
assuma os nossos sacrifícios e,
unidos ao Seu, os apresente ao Pai
pelo Espírito Santo[16].

– O amor a Deus deve manifestar-se
na dignidade do culto: observância
das prescrições da Igreja,
«urbanidade da piedade»[17], cuidado
e limpeza dos objetos destinados ao
culto divino. «Aquela mulher que,
em casa de Simão o leproso, em
Betânia, unge com rico perfume a
cabeça do Mestre, recorda-nos o
dever de sermos magnânimos no
culto de Deus. – Todo o luxo,
majestade e beleza me parecem
pouco»[18].

4. A fé e a esperança em Deus



Fé, esperança e caridade são as três
virtudes “teologais” (virtudes que se
dirigem a Deus). A maior é caridade
(cf. 1Cor 13, 13), que dá “forma” e
“vida” sobrenatural à fé e à
esperança (de modo semelhante a
como a alma dá vida ao corpo). Mas a
caridade pressupõe a fé, porque só
pode amar a Deus – como fruto da
sua liberdade – quem O conhece; e
pressupõe a esperança, porque só
pode amar a Deus quem põe o seu
desejo de felicidade na união com
Ele, de contrário amará, para seu
mal, aquilo em que puser os seus
desejos.

A fé é um dom de Deus, luz na
inteligência que nos permite
conhecer a verdade que Deus
revelou e assentir a ela, fazê-la nossa.
Implica acreditar no que Deus
revelou, mas também crer no
próprio Deus que o revelou (confiar
n’Ele).



Não há nem pode haver oposição
entre fé e razão. A razão, guiada pela
luz da fé, é imprescindível para
assimilar e aprofundar a fé, fazendo
cada vez mais nosso, por assim dizer,
o olhar de Deus sobre a realidade.

A formação doutrinal é importante
para alcançar uma fé firme e, assim,
alimentar o amor a Deus e aos outros
por Deus: para a santidade e para o
apostolado. A vida de fé é uma vida
apoiada na fé e coerente com ela.

A esperança também é um dom de
Deus que leva a desejar a união com
Ele, na qual consiste a nossa
felicidade, sem nos desalentarmos
por a considerar inalcançável,
porque confiamos em que Deus nos
dará, embora não saibamos como, a
capacidade e os meios para a
alcançar[19].

Nós, cristãos, temos de estar «alegres
na esperança» (Rm 12, 12), porque, se
formos fiéis, nos aguarda a felicidade



do Céu: a visão de Deus cara a cara
(1Cor 13, 12), a visão beatífica. «Se
somos filhos, também somos
herdeiros: herdeiros de Deus e co-
herdeiros de Cristo; pois sofremos
com Ele, para sermos também com
Ele glorificados» (Rm 8, 17).

A vida cristã é um caminho de
felicidade, não só futura, mas
também nesta terra, porque já agora,
com a certeza que nos dá a
verdadeira esperança, gozamos
antecipadamente algo dessa
felicidade eterna. Enquanto dura a
nossa vida terrena, sabemos que é
uma felicidade compatível com a dor,
com a cruz. A esperança permite-nos
viver seguros de que vale a pena
trabalhar e sofrer, por Amor[20], para
que se cumpram, com a nossa
cooperação, os maravilhosos
desígnios de Deus sobre a nossa vida.

«A esperança não desengana! Não
está fundada no que nós podemos



fazer ou ser, e nem sequer naquilo
em que podemos acreditar. O seu
fundamento, ou seja, o fundamento
da esperança cristã, é o que de mais
fiel e seguro pode existir, isto é, o
amor que o próprio Deus alimenta
por cada um de nós»[21].

5. Amor aos outros e a si próprio
por amor a Deus

Jesus, quando respondeu à pergunta
sobre o principal mandamento, antes
recordada, acrescentou: «O segundo
é semelhante a este: “Amarás o teu
próximo como a ti mesmo”» (Mt 22,
39). Não se refere ao mandamento
formulado como segundo no
decálogo, mas ao segundo núcleo
essencial, junto com o amor a Deus,
que inclui vários mandamentos do
decálogo. Jesus descreve-o como
“semelhante” ao primeiro: é



diferente, não é equivalente nem
permutável, mas sim inseparável.
Por isso a sua importância é
semelhante à do primeiro.

O amor a Deus deve incluir o amor
àqueles que Deus ama. «Se alguém
disser: amo a Deus, e odiar o seu
irmão, é um mentiroso; pois quem
não ama o seu irmão, a quem vê,
como pode amar a Deus, a Quem não
vê? Temos de Deus este
mandamento: que aquele que ama a
Deus, ame também o seu irmão» (1Jo
4, 19-21). Não se pode adorar a Deus
sem amar todos os homens, criados
por Ele à sua imagem e semelhança e
chamados a ser Seus filhos pela
graça[22].

«Com os filhos de Deus, temos de
comportar-nos como filhos de
Deus»[23]:

A) Portar-se como filho de Deus,
como outro Cristo. O amor aos outros
tem como regra o amor de Cristo:

https://opusdei.org/es-es/article/tema-28-primer-y-segundo-mandamientos/#_ftn10


«Dou-vos um mandamento novo: que
vos ameis uns aos outros. Assim
como Eu vos amei, amai-vos também
uns aos outros. Nisto conhecerão
todos que sois Meus discípulos» (Jo
13, 34-35). O Espírito Santo foi
enviado aos nossos corações para
podermos amar como filhos de Deus,
com o amor de Cristo (cf. Rm 5, 5).

B) Ver Cristo nos outros filhos de
Deus: «todas as vezes que fizestes
isto a um destes meus irmãos mais
pequenos, a Mim o fizestes» (Mt 25,
40). Querer para eles o seu
verdadeiro bem, o que Deus quer:
que sejam santos e, portanto, felizes.
A primeira manifestação da caridade
é o apostolado. Também leva a
preocupar-se com as suas
necessidades materiais.
Compreender – fazer próprias – as
dificuldades espirituais e materiais
dos outros. Saber perdoar. Ser
misericordioso (cf. Mt 5, 7). «A
caridade é paciente, é bondosa; não é



invejosa, (…) não busca os seus
próprios interesses; não se irrita, não
guarda ressentimento…» (1Cor 13,
4-5). A correção fraterna (cf. Mt 18,
15).

«Amarás o teu próximo como a ti
mesmo» (Mt 22, 39), indica também
que há um amor a si próprio correto,
que leva a ver-se e a valorizar-se
como Deus o faz e a procurar para si
próprio o bem que Deus quer: a
santidade e, portanto, a felicidade
n’Ele.

Também há um amor desordenado a
si próprio, o egoísmo, que inclina a
pôr a vontade própria acima da de
Deus e o interesse próprio acima do
serviço aos outros. O amor reto a si
próprio não pode existir sem luta
contra o egoísmo. Compreende
abnegação, entrega de si a Deus e aos
outros. «Se alguém quer vir após
Mim, negue-se a si mesmo, tome a
sua cruz e siga-Me. Porque quem



quiser salvar a sua vida, perdê-la-á; e
quem perder a sua vida por amor de
Mim achá-la-á» (Mt 16, 24-25). O
homem «não se pode encontrar
plenamente a não ser no sincero dom
de si mesmo»[24].

6. Pecados contra o primeiro
mandamento

Os pecados contra o primeiro
mandamento são os pecados contra
as virtudes teologais:

A) Contra a fé: o ateísmo, o
agnosticismo, a dúvida deliberada, o
indiferentismo religioso, a heresia, a
apostasia, o cisma, etc.[25]. Pôr
voluntariamente em perigo a própria
fé também é contrário ao primeiro
mandamento. Contrários ao culto a
Deus são o sacrilégio, a simonia,
certas práticas de superstição, magia,
etc., e o satanismo[26].



B) Contra a esperança: o desespero
da própria salvação[27] e, no extremo
oposto, a presunção de que a
misericórdia divina perdoará os
pecados sem conversão nem
contrição ou sem necessidade do
sacramento da Penitência[28].
Também é contrário a esta virtude
pôr a esperança de felicidade última
em algo fora de Deus.

C) Contra a caridade: qualquer
pecado é contrário à caridade, mas
opõe-se diretamente a ela a rejeição
de Deus e também a tibieza, que leva
a não querer amá-l’O seriamente
com todo o coração.

7. O segundo mandamento

O segundo mandamento do decálogo
é: Não invocar o nome de Deus em
vão. Este mandamento manda
honrar e respeitar o nome de Deus[29],



que não se deve pronunciar «senão
para o bendizer, louvar e
glorificar»[30]. Caso contrário, o
homem perde, em maior ou menor
escala, o sentido da realidade:
esquece quem é Deus e quem ele é; e
reincide na tentação da origem.

«O nome exprime a essência, a
identidade da pessoa e o sentido da
sua vida. Deus tem um nome. Não é
uma força anónima»[31]. Contudo,
Deus não pode ser abarcado pelos
conceitos humanos, nem há ideia
capaz de O representar, nem nome
que possa expressar exaustivamente
a essência divina. Deus é “Santo”, o
que significa que é absolutamente
superior, que está por cima de toda a
criatura, que é transcendente.

Apesar de tudo, para podermos
invocá-l’O e dirigir-nos pessoalmente
a Ele, no Antigo Testamento
«revelou-Se progressivamente e sob
diversos nomes ao seu povo»[32]. O



nome que manifestou a Moisés
indica que Deus é o Ser por essência,
que não recebeu o ser de ninguém e
que d’Ele tudo procede: «Disse Deus a
Moisés: “Eu sou Aquele que sou”. E
acrescentou: “Assim dirás aos filhos
de Israel: 'Eu sou' enviou-me a
vós!» (...) Este é o meu nome para
sempre» (Ex 3, 13-15)[33]. Por respeito
pela santidade de Deus, o povo de
Israel não pronunciava o seu nome,
substituía-o pelo título
“Senhor” (“Adonai”, em hebraico;
“Kyrios”, em grego)[34]. Outros nomes
de Deus no Antigo Testamento são:
“Eloim”, que é o plural majestático de
‘plenitude’ ou ‘grandeza’; “El-Saddai”,
que significa poderoso, omnipotente.

No Novo Testamento, Deus dá a
conhecer o mistério da sua vida
íntima: que é um só Deus em três
Pessoas: Pai, Filho e Espírito Santo.
Jesus ensina-nos a chamar “Pai” a
Deus (cf. Mt 6, 9): “Abba” que é o
modo familiar de dizer Pai em



hebraico (cf. Rm 8, 15). Deus é Pai de
Jesus Cristo e nosso Pai, embora não
do mesmo modo, porque Ele é o Filho
Unigénito e nós somos filhos por
adoção. Mas esta peculiar adoção faz-
nos verdadeiramente filhos (cf. 1Jo 3,
1), irmãos de Jesus Cristo (cf. Rm 8,
29), porque o Espírito Santo foi
enviado aos nossos corações e
participamos da natureza divina (cf.
Gal 4, 6; 2Pe 1, 4). Somos filhos de
Deus em Cristo. Logo, podemos
dirigir-nos a Deus chamando-lhe de
verdade “Pai”, como aconselha S.
Josemaria: «Deus é um Pai cheio de
ternura, de amor infinito. Chama-lhe
Pai muitas vezes durante o dia, e diz-
lhe – a sós, na intimidade do teu
coração – que o amas, que o adoras:
que sentes o orgulho e a força de
seres seu filho»[35].

No Pai Nosso rezamos: “Santificado
seja o Vosso nome”. A palavra
“santificar” deve ser entendida, aqui,
no sentido de «reconhecer o nome de



Deus como santo, tratar o seu nome
de modo santo»[36]. É o que fazemos
quando adoramos, louvamos ou
damos graças a Deus. Mas as
palavras “santificado seja o Vosso
nome” também são uma das petições
do Pai Nosso: ao pronunciá-las
pedimos que o seu nome seja
santificado através de nós, quer
dizer, que com a nossa vida Lhe
demos glória e levemos os outros a
glorificá-l’O (cf. Mt 5, 16). «Depende
da nossa vida e da nossa oração que
o seu Nome seja santificado entre as
nações»[37].

O respeito pelo nome de Deus exige
também respeito pelo nome da
Santíssima Virgem Maria, dos Santos
e das realidades santas em que Deus,
de um modo ou outro, está presente,
antes de tudo pela Santíssima
Eucaristia, verdadeira Presença de
Jesus Cristo, Segunda Pessoa da
Santíssima Trindade, entre os
homens.



O segundo mandamento proíbe todo
o uso inconveniente do nome de
Deus[38], e especialmente a blasfémia,
que «consiste em proferir contra
Deus – interior ou exteriormente –
palavras de ódio, de censura, de
desafio (...). É também blasfematório
recorrer ao nome de Deus para
justificar práticas criminosas,
reduzir povos à escravidão, torturar
ou condenar à morte. [...] A
blasfémia é, em si mesma, pecado
grave»[39].

Também proíbe jurar falso[40]. Jurar é
tomar a Deus como testemunha do
que se afirma (por exemplo, para dar
garantias de uma promessa ou de um
testemunho). O juramento é lícito,
quando é necessário e se faz com
verdade e justiça: por exemplo,
diante de um tribunal ou quando se
assume um cargo[41]. Caso contrário,
o Senhor ensina a não jurar: «a vossa
linguagem deve ser: “Sim, sim; Não,
não”» (Mt 5, 37; cf. Tg 5, 12)[42].



8. O nome do cristão

«O homem é a única criatura sobre a
terra a ser querida por Deus por si
mesma»[43]. Não é “algo”, mas
“alguém”, uma pessoa. «Só ele é
chamado a partilhar, pelo
conhecimento e pelo amor, a vida de
Deus. Com este fim foi criado e tal é a
razão fundamental da sua
dignidade»[44]. No Batismo, recebe um
nome que representa a sua
irrepetível singularidade diante de
Deus e diante dos outros[45]. Batizar
também se diz “cristianizar”. Cristão,
seguidor de Cristo, é o nome próprio
de todos os batizados: «em Antioquia
foi dado pela primeira vez aos
discípulos [os que se convertiam
através da evangelização] o nome de
“cristãos”» (At 11, 26).

Deus chama cada um pelo seu nome
(cf. 1Sm 3, 4-10; Is 43, 1; Jo 10, 3; At 9,



4). Ama cada um pessoalmente.
Espera de cada um uma resposta de
amor: «Amarás ao Senhor teu Deus
com todo o teu coração, com toda a
tua alma, com todo o teu
entendimento e com todas as tuas
forças». Ninguém pode substituir-nos
nesta resposta. S. Josemaria anima a
meditar «com calma aquela divina
advertência, que enche a alma de
inquietação e, ao mesmo tempo, lhe
traz sabores de favo de mel: redemi
te, et vocavi te nomine tuo: meus es tu
(Is 43, 1); redimi-te e chamei-te pelo
teu nome: és meu! Não roubemos a
Deus o que é Seu. Um Deus que nos
amou até ao ponto de morrer por
nós, que nos escolheu desde toda a
eternidade, antes da criação do
mundo, para sermos santos na sua
presença (cf. Ef 1, 4)»[46].

Bibliografia básica



– Catecismo da Igreja Católica, n.
203-213, 2064-2132, 2142-2195.

– Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus
de Nazaré, cap. 5.

Leituras recomendadas

– Bento XVI, Deus caritas est, n. 1-18.

– Bento XVI, Spe salvi.

– Francisco, Lumen fidei.

– S. Josemaria, HomiliasVida de fé, A
esperança do cristão, Com a força do
amor, em Amigos de Deus, n. 190-237.

– S. Josemaria, HomiliaIntimidade
com Deus, em Amigos de Deus, n.
142-153.



[1] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2134.

[2] cf. Ibid., n. 2086.

[3] cf., por exemplo,Catecismo da
Igreja Católica, n. 29.

[4] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 19, 1.

[5] S. Josemaria, Forja, n. 204.

[6] Ibid., Caminho, n. 780.

[7] Ibid., n. 815.

[8] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2094.

[9] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
87.

[10] cf. S. Josemaria, Caminho, n. 91.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
2628.

[12] cf. Ibid., n. 2095.



[13] S. Josemaria, Forja, n. 263.

[14] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2638.

[15] S. Josemaria, Caminho, n. 81.

[16] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2100.

[17] S. Josemaria, Caminho, n. 541.

[18] Ibid., n. 527; cf. Mt 26, 6-13.

[19] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2090.

[20] S. Josemaria, Forja, n. 26.

[21] Francisco, Audiência geral,
15/02/2017.

[22] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2069.

[23] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
36.



[24] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 24.

[25] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2089.

[26] cf. Ibid., n. 2111-2128.

[27] cf. Ibid., n. 2091.

[28] cf. Ibid., n. 2092.

[29] cf. Ibid., n. 2142.

[30] Ibid., n. 2143.

[31] Ibid., n. 203.

[32] Ibid., n. 204.

[33] cf. Ibid., n. 213.

[34] cf. Ibid., n. 209.

[35] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
150.

[36] Catecismo da Igreja Católica, n.
2807.



[37] Ibid., n. 2814.

[38] cf. Ibid., n. 2146.

[39] Ibid., n. 2148.

[40] cf. Ibid., n. 2150.

[41] cf. Ibid., n. 2154.

[42] cf. Ibid., n. 2153.

[43] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 24.

[44] Catecismo da Igreja Católica, n.
356.

[45] cf. Ibid., n. 2156, 2158.

[46] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
312.

Javier López / Jorge Miras



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tema-28-
primeiro-e-segundo-mandamentos/

(14/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-28-primeiro-e-segundo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-28-primeiro-e-segundo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-28-primeiro-e-segundo-mandamentos/

	Tema 28. Primeiro e segundo mandamentos

