opusdei.org

Tema 28. A graca e as
virtudes

A graca é a fonte da
santificacdo; cura e eleva a
natureza tornando-nos capazes
de agir como filhos de Deus.

22/10/2010

1. A graca

Deus chamou o homem a participar
na vida da Santissima Trindade.
«Esta vocacao para a vida eterna é
sobrenatural» ( Catecismo, 1998) [1].
Para nos conduzir a este fim ultimo
sobrenatural, concede-nos ja nesta



terra um inicio dessa participacgao
que sera plena no céu. Este dom é a
graca santificante, que consiste num
«comec¢o da gldria» [2]. Portanto, a
graca santificante:

- «é dom gratuito que Deus nos faz da
sua vida, infundida pelo Espirito
Santo na nossa alma, para a curar do
pecado e a santificar» ( Catecismo,
1999);

- «é uma participagdo na vida de Deus
» (Catecismo , 1997; cf. 2 P e 1,4) que
nos diviniza (cf. Catecismo , 1999);

- é, portanto, uma nova vida ,
sobrenatural; como um novo
nascimento pelo qual somos
constituidos filhos de Deus por
adopcao, participantes da filiacdo
natural do Filho: «filhos no Filho» [3];

- introduz-nos, assim, na intimidade
da vida trinitaria. Como filhos
adoptivos, podemos chamar «Pai» a



Deus, em unido com o Filho unico (cf.
Catecismo, 1997);

- E “graca de Cristo”, porque na
situacdo presente — quer dizer,
depois do pecado e da Redencao
operada por Jesus Cristo — a graca
chega-nos como participacao da
graca de Cristo ( Catecismo, 1997):
«Da sua plenitude todos recebemos
graca sobre graga”»(Jo 1, 16). A graca
configura-nos com Cristo (cf. Rm 8,
29):

- € «graca do Espirito Santo», porque
é infundida na alma pelo Espirito
Santo [4].

A graca santificante chama-se
também graca habitual porque é
uma disposicdo estavel que
aperfeicoa a alma pela infusdo das
virtudes, para tornd-la capaz de viver
com Deus, de actuar por seu amor
(cf. Catecismo, 2000) [5].

2. A justificacao



A primeira obra da graca em nos é a
justificagdo (cf. Catecismo , 1989).
Chama-se justificacdo a passagem do
estado de pecado ao estado da graca
(ou “de justica”, porque a graca nos
faz “justos”) [6]. Esta tem lugar no
Baptismo, e cada vez que Deus
perdoa os pecados mortais e infunde
a graca santificante (ordinariamente
no sacramento da peniténcia) [7]. A
justificacdo «é a obra mais excelente
do amor de Deus » ( Catecismo , 1994;
cf. Ef 2, 4-5).

3. A santificacao

Deus ndo nega a ninguém a sua
graca, porque quer que todos os
homens se salvem (1 Tm 2, 4); todos
estdo chamados a santidade (cf. Mt 5,
48) [8]. A graca «é, em nas, a
nascente da obra de santificagdo» (
Catecismo, 1999); sara e eleva a nossa
natureza tornando-nos capazes de
actuar como filhos de Deus [9], e de
reproduzir a imagem de Cristo (cf.



Rm 8, 29): quer dizer, de ser, cada
um, alter Christus , outro Cristo. Esta
semelhanca com Cristo manifesta-se
nas virtudes.

A santificacdo é o progresso em
santidade; consiste na unido cada vez
mais intima com Deus (cf. Catecismo,
2014), até chegar a ser nao s6 outro
Cristo mas ipse Christus , o proprio
Cristo [10]; quer dizer, uma s coisa
com Cristo, como membro seu (cf. 1
Cor 12, 27). Para crescer em
santidade é necessario cooperar
livremente com a graca, e isto requer
esforco, luta, por causa da desordem
introduzida pelo pecado (o fomes
peccati ). «Nao ha santidade sem
renuncia e combate espiritual» (
Catecismo, 2015) [11].

Consequentemente, para vencer na
luta ascética, antes de mais €é preciso
pedir a Deus a graca mediante a
oracao e a mortificacdo — «a oracao



dos sentidos» [12] — e recebé-la nos
sacramentos [13].

A unido com Cristo s6 serd definitiva
no Céu. E necessario pedir a Deus a
graca da perseveranca final: quer
dizer, o dom de morrer na graga de
Deus (cf. Catecismo, 2016 e 2849).

4. As virtudes teologais

Em geral, «a virtude é uma disposicdo
habitual e firme para praticar o
bem» ( Catecismo , 1803) [14]. «As
virtudes teologais referem-se
directamente a Deus e dispdem 0s
cristdos para viverem em relacdo
com a Santissima Trindade» (
Catecismo, 1812). «Sdo infundidas
por Deus na alma dos fiéis para os
tornar capazes de proceder como
filhos seus» ( Catecismo, 1813) [15].
As virtudes teologais sdo trés: fé,
esperanca e caridade (cf. 1 Cor 13,
13).



A fé «é a virtude teologal pela qual
cremos em Deus e em tudo o que Ele
nos disse e revelou, e que a santa
Igreja nos propde para
acreditarmos» ( Catecismo, 1814).
Pela fé «0 homem entrega-se
completa e livremente a Deus» [16], e
esforcga-se por conhecer e fazer a
vontade de Deus (cf. Rm 1, 17) [17].

«0 discipulo de Cristo, ndo somente
deve guardar a fé e viver dela, como
também professa-la, dar testemunho
dela e propaga-la» ( Catecismo, 1816;
cf. Mt 10, 32-33).

«A esperanca é a virtude teologal pela
qual desejamos o Reino dos céus e a
vida eterna como nossa felicidade,
pondo toda a nossa confianca nas
promessas de Cristo e apoiando-nos,
ndo nas nossas forcas, mas no
socorro da graca do Espirito Santo» (
Catecismo 1817) [18].

«A caridade é a virtude teologal pela
qual amamos a Deus sobre todas as



coisas por Ele mesmo, e ao nosso
proximo como a nés mesmos, por
amor de Deus ( Catecismo, 1822). Este
€ o mandamento novo de Jesus Cristo:
«que vos ameis com eu vos amei» ( Jo
15, 12) [19].

5. As virtudes humanas

«As virtudes humanas sao atitudes
firmes, disposi¢oes estaveis,
perfei¢cdes habituais da inteligéncia e
da vontade, que regulam 0s nossos
actos, ordenam as nossas paixoes e
guiam 0 nosso procedimento
segundo a razdo e a fé. Conferem
facilidade, dominio e alegria para se
levar uma vida moralmente boa. O
Homem virtuoso é aquele que
livremente pratica o bem» (
Catecismo, 1804). Estas adquirem-se
mediante as for¢cas humanas e sdo os
frutos e germes de actos moralmente
bons» ( Catecismo, 1804) [20].

Entre as virtudes humanas ha quatro
chamadas cardeais, porque todas as



outras se agrupam a volta delas. Sdo
a prudéncia , a justica , a fortaleza e a
temperancga (cf. Catecismo, 1805).

- «A prudéncia é a virtude que dispoe
a razao pratica para discernir, em
qualquer circunstancia, o nosso
verdadeiro bem e para escolher os
justos meios de o atingir» (
Catecismo, 1806). E a «<norma recta
da accdo» [21].

- «A justica é a virtude moral que
consiste na constante e firme
vontade de dar a Deus e ao proximo
o que lhes é devido» ( Catecismo
1807) [22].

- «A fortaleza é a virtude moral que,
no meio das dificuldades, assegura a
firmeza e a constancia na
prossecucdo do bem. Torna firme a
decisdo de resistir as tentacdes e de
superar os obstaculos na vida moral.
A virtude da fortaleza da capacidade
para vencer o medo, mesmo da
morte, e enfrentar a provacao e as



perseguicdes. Dispde a ir até a
renuncia e ao sacrificio da propria
vida, na defesa duma causa justa» (
Catecismo , 1808) [23].

- «A temperancga a virtude moral que
modera a atracc¢do dos prazeres e
proporciona o equilibrio no uso dos
bens criados. Assegura o dominio da
vontade sobre os instintos e mantém
os desejos nos limites da
honestidade» [...] A pessoa
temperante orienta para o bem os
apetites sensiveis, guarda uma sa
discricdo e ndo se deixa arrastar
pelas paixdes do coracdo. A
temperanca é muitas vezes louvada
no Antigo Testamento: “N&o te deixes
levar pelas tuas mas inclinacdes e
refreia os teus apetites” (Sir 18, 30).
No Novo Testamento, é chamada
“moderacdo”, ou “sobriedade”» (C
atecismo , 1809).

A respeito das virtudes morais,
afirma-se que in médio virtus . Isto



significa que a virtude moral consiste
no meio entre um defeito e um
excesso [24]. In médio virtus nao é
uma chamada a mediocridade. A
virtude nao é o termo médio entre
dois ou mais vicios, mas a rectiddo da
vontade que, cComo num cume, se
opde a todos os abismos que sdo os
vicios [25].

6. As virtudes e a graca. As virtudes
cristas

As feridas deixadas pelo pecado
original na natureza humana
dificultam a aquisicao e o exercicio
das virtudes humanas (cf. Catecismo,
1811) [26]. Para adquiri-las e pratica-
las, o cristdo conta com a graca de
Deus que sara a natureza humana.

Além disso, a graca, ao elevar a
natureza humana a participar da
natureza divina, eleva essas virtudes
ao plano sobrenatural (cf. Catecismo,
1810), levando a pessoa humana a
actuar segundo a recta razado



iluminada pela fé: numa palavra, a
imitar Cristo. Deste modo, as virtudes
humanas tornam-se virtudes cristds
[27].7. Os dons e os frutos do
Espirito

«A vida moral dos cristdos é
sustentada pelos dons do Espirito
Santo. Estes sdo disposicoes
permanentes que tornam o homem
docil aos impulsos do Espirito
Santo» ( Catecismo , 1830) [28].

Os sete dons do Espirito Santo sdo (cf.
Catecismo , 1831):

1° - Sabedoria: para compreender e
julgar com acerto acerca dos
designios divinos.

2° - Entendimento: para penetrar na
verdade sobre Deus.

3° - Conselho: para julgar e secundar
nas ac¢oes singulares os designios
divinos.



4° - Fortaleza: para acometer as
dificuldades na vida crista.

5° - Ciéncia: para conhecer a
ordenacdo das coisas criadas por
Deus.

6° - Piedade: para nos comportarmos
como filhos de Deus e como irmaos
dos nossos irmaos os homens, sendo
outros Cristos.

7° - Temor de Deus: para repudiar
tudo o que possa ofender a Deus,
como um filho repudia, por amor, o
que possa ofender o seu pai.

«Os frutos do Espirito Santosdo
perfeicdes que o Espirito Santo forma
em nos, como primicias da gldria
eterna» ( Catecismo, 1832). Sdo actos
que a accdo do Espirito Santo produz
habitualmente na alma. A tradicao
da Igreja enumera doze: «caridade,
g0z0, paz, paciéncia, longanimidade,
bondade, benignidade, mansidao,



fidelidade, modéstia, continéncia,
castidade» ( Gl 5, 22-23).

8. Influéncia das paixoes na vida
moral

Pela unido substancial da alma e do
corpo, a nossa vida espiritual - o
conhecimento intelectual e o livre
querer da vontade — encontra-se sob
o influxo (para o bem ou para o mal)
da sensibilidade. Este influxo
manifesta-se nas paixdes que sao
«emoc¢0des ou movimentos da
sensibilidade, que inclinam a agir, ou
a ndo agir, em vista do que se sentiu
ou imaginou como bom ou como
mau» ( Catecismo 1763). As paixdes
sdo movimentos do apetite sensivel
(irascivel e concupiscivel). Podem
chamar-se também, em sentido
amplo, “sentimentos” ou

“emocoes” [29].

Por exemplo, sdo paixdes o amor, a
ira, o temor, etc. «A mais
fundamental é o amor, provocado



pela atraccdo do bem. O amor causa
0 desejo do bem ausente e a
esperanca de o alcancar. Este
movimento tem o seu termo no
prazer e na alegria do bem possuido.
A apreensdo pelo mal causa o ddio, a
aversdo e o receio do mal futuro; este
movimento termina na tristeza pelo
mal presente ou na colera que a ele
se opode» ( Catecismo, 1765).

As paixdes influem muito na vida
moral «<Em si mesmas, as paix6es nao
sdo nem boas nem mas» ( Catecismo,
1767). «Sdo0 moralmente boas quando
contribuem para uma acc¢ao boa, e
mas, no caso contrario» ( Catecismo
1768) [30]. Pertence a perfeicdo
humana que as paixdes estejam
reguladas pela razdo e dominadas
pela vontade [31]. Depois do pecado
original, as paixdes ndo se
encontram submetidas ao império da
razdo, e com frequéncia inclinam a
levar a cabo o que ndo é bom [32].
Para as encaminhar habitualmente



para o bem necessita-se da ajuda da
graca, que sara as feridas do pecado,
e da luta ascética.

A vontade, se € boa, utiliza as paixdes
ordinariamente para o bem [33]. Pelo
contrario, a ma vontade que segue o
egoismo, sucumbe as paixdes
desordenadas ou usa-as para o mal
(cf. Catecismo, 1768).

Francisco Diaz Bibliografia basica
Catecismo da Igreja Catolica

, 1762-1770, 1803-1832 e 1987-2005.
Leituras recomendadas

Sdo Josemaria, Homilia «Virtudes
humanas», em Amigos de Deus,
73-92.

Notas

[1] Esta vocacdo «depende
inteiramente da iniciativa gratuita de
Deus, porque so Ele pode revelar-Se e



dar-Se a si mesmo. E ultrapassa as
capacidades da inteligéncia e as
forcas da vontade humana, como de
qualquer criatura (cf. 1 Cor 2, 7-9” (
Catecismo, 1998).

[2] S. Summa Theologica, II-11, q. 24,
a. 3, ad 2.Tomas de Aquino,

[3] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 22. Cf. Rm 8, 14-17;
Gl4,5-6,1 Jo 3,1.

[4] Qualquer dom criado procede do
Dom incriado, que é o Espirito Santo.
«0 amor de Deus derramou-se nos
nossos coragdes pelo Espirito Santo
que nos foi dado» (Rm 5, 5; cf. Gl 4,
6).

[5] Deve-se distinguir entre graca
habitual e gragas actuais , «que
designam intervenc¢des divinas que
estdo na origem da conversdo ou no
decorrer da obra da santificacdo» (cf.
Ibidem ).



[6] «A justificacdo envolve o perddo
dos pecados, a santificacdo e a
renovacao interior» (Concilio de
Trento: DS 1528).

[7] Nos adultos, esta passagem ¢€ fruto
da mocdo de Deus (graca actual) e da
liberdade do homem, «Sob a moc¢ao
da graca, o homem volta-se para
Deus e desvia-se do pecado,
acolhendo assim o perddo e a justica
do Alto» ( Catecismo , 1989).

[8] Deus quis recordar esta verdade
com especial for¢a e novidade, por
meio dos ensinamentos de Sdo
Josemaria a partir do dia 2 de
Outubro de 1928. A Igreja proclamou
no Concilio Vaticano II (1962-65):
«Todos os fiéis, de qualquer estado
ou regime de vida, sdo chamados a
plenitude da vida crista e a perfeicao
da caridade» (Concilio Vaticano II,
Const. Lumen Gentium , 40).

[9] Cf. S. Tomas de Aquino, Summa
Theologiae , 111, q. 2, a. 12, c.



[10] Cf. Sao Josemaria, Cristo que
Passa, n. 104

[11] Mas a graca «ndo faz
concorréncia de modo nenhum, a
nossa liberdade, quando esta
corresponde ao sentido da verdade e
do bem que Deus colocou no coracao
do homem» ( Catecismo, 1742). Pelo
contrario, «a graca corresponde as
aspiracoes profundas da liberdade
humana» ( Catecismo , 2022).

[12] S&o Josemaria, Cristo que Passa,
9

[13] Para alcancar a graca de Deus
contamos com a intercessdo da nossa
Mae Maria Santissima, Medianeira
de todas as gracas, e também com a
de S. José, dos Anjos e dos Santos.

[14] Pelo contrario, os vicios sao
habitos morais que se seguem as
obras mas e inclinam a repeti-las e a
piorar.



[15] Tal como a alma humana opera
atraveés das suas poténcias
(entendimento e vontade), o cristao
em graca de Deus opera atraveés das
virtudes teologais, que sdo como as
poténcias da “nova natureza”
elevada pela graca.

[16] Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 5.

[17] A fé manifesta-se pelas obras: a
fé viva «actua pela caridade» ( Gl 5,
6), enquanto que «a fé sem obras esta
morta» ( Tg 2, 26), mesmo que o0 dom
da fé permaneca em quem ndo pecou
directamente contra ela (cf. Concilio
de Trento: DS 1545).

[18] Cf. Heb 10, 23; Tt 3, 6-7. «A
virtude da esperanca corresponde ao
desejo de felicidade que Deus
colocou no coragdo de todo o
homem» ( Catecismo , 1818), purifica-
0 e eleva-o; protege-o do desalento;
dilata-lhe o coracdo na espera da
bem-aventurancga eterna; preserva-o



do egoismo e condu-lo a alegria (cf.
Ibidem ).

[19] A caridade é superior a todas as
virtudes (cf. 1 Cor 13, 13). «Se nao
tivesse caridade nada seria nada» ( 1
Cor 13,3). «O exercicio de todas as
virtudes é animado e inspirado pela
caridade» ( Catecismo, 1827).E a
forma de todas as virtudes : “informa-
as” ou vivifica-as”, porque as orienta
o amor de Deus; sem caridade, as
outras virtudes estdo mortas .

A caridade purifica a nossa
faculdade humana de amar e eleva-a
a perfeicdo sobrenatural do amor
divino (cf. Catecismo, 1827). Ha uma
ordem na caridade. A caridade
manifesta-se também na correcgao
fraterna (cf. Catecismo 1829).

[20] O cristdo desenvolve as virtudes
com a ajuda da graca de Deus que, ao
sarar a natureza humana, da forga
para as praticar e ordena-as a um fim
mais elevado.



[21] Conduz a julgar rectamente
sobre o modo de agir: sem retrair da
accao (cf. S. Tomas de Aquino,
Summa Theologiae, 1111, q. 47, a. 2).
«Nao se confunde, nem com a
timidez ou o medo, nem com a
duplicidade ou dissimulagéo. E
chamada “auriga virtutum —
condutor das virtudes,” porque guia
as outras virtudes, indicando-lhes a
regra e a medida. E a prudéncia que
guia imediatamente o juizo da
consciéncia. O homem prudente
decide e ordena a sua conduta
segundo este juizo. Gracgas a esta
virtude, aplicamos sem erro os
principios morais aos casos
particulares e ultrapassamos as
duvidas sobre o bem a fazer e o mal
a evitar» ( Catecismo, 1806).

[22] O homem ndo pode dar a Deus o
que Lhe deve ou o justo em sentido
estrito. Por isso, a justica para com
Deus chama-se mais propriamente
“virtude da religido”, «dado que a



Deus Lhe basta que cumpramos a
medida das nossas possibilidades» (S.
Tomas de Aquino, Summa

Theologica , 1111, q. 57, a. 1, ad 3).

[23] «<No mundo tereis tribulacao.
Mas confiai: Eu venci o mundo» (Jo
16, 33).

[24] Por exemplo, a laboriosidade
consiste em trabalhar tudo o que se
deve, que é um meio entre um menos
e um mais. Opde-se a laboriosidade
trabalhar menos do devido, perder o
tempo, etc. E também se opoe
trabalhar sem medida, sem respeitar
outras coisas que também se devem
fazer (deveres de piedade, de
caridade, etc.).

[25] O principio in médio virtus é
valido somente para as virtudes
morais, as quais tém por objecto os
meios para alcangar o fim, e nesses
meios ha sempre uma medida. Pelo
contrario, ndo €é valido no caso das
virtudes teologais, porque estas



virtudes (fé, esperanca e caridade)
tém directamente a Deus por objecto.
Por isso, ndo é possivel um excesso:
“crer demasiado”, “esperar
demasiado” em Deus” ou “ama-Lo
em excesso”.

[26] A natureza humana estda ferida
pelo pecado. Por isso, tem
inclinacdes que ndo sdo naturais
como consequéncia do pecado. Do
mesmo modo que ndo é natural
coxear, devido a consequéncia de
alguma doenca, como ndo seria
natural mesmo que toda a gente
coxeasse, nem sequer sdo naturais as
feridas que deixou o pecado original
e 0s pecados pessoais na alma: a
tendéncia para a soberba, a preguica,
a sensualidade, etc. Com a ajuda da
graca e com esforco pessoal, estas
feridas podems-se ir curando, de
modo que o0 homem seja e se
comporte como corresponde a sua
natureza e condi¢ao de filho de Deus.
Esta satide consegue-se por meio das



virtudes. De modo semelhante, a
doenga agrava-se com 0S Vicios.

[27] Assim, hd uma prudéncia que €
virtude humana, bem como uma
prudéncia que é sobrenatural,
infundida por Deus na alma,
juntamente com a graca. Para que
uma virtude sobrenatural possa
produzir fruto — actos bons - precisa
da correspondente virtude humana.
Por exemplo e no caso das outras
virtudes cardeais: a virtude
sobrenatural da justica, exige a
virtude humana da justica; e o
mesmo acontece com a fortaleza e a
temperanca. Dito doutra maneira, a
perfeicdo cristd — a santidade — exige
e compreende a perfeicdo humana.

[28] Para compreender melhor a
funcdo dos Dons do Espirito Santo na
vida moral, pode-se acrescentar a
seguinte explicacgdo classica: assim
como a natureza humana tem
algumas poténcias (inteligéncia e



vontade) que permitem realizar as
operacoes de entender e querer,
assim a natureza elevada pela graca
tem poténcias que lhe permitem
realizar actos sobrenaturais. Estas
poténcias sdo as virtudes teologais
(fé, esperanca e caridade). Sdo como
os remos de um barco, que permitem
avancar em direcgdo ao fim
sobrenatural. No entanto, este fim
supera-nos de tal modo, que nado
bastam as virtudes teologais para o
alcancar. Deus concede, juntamente
com a graca, os dons do Espirito
Santo, que sdo novas perfeicdes da
alma que permitem que seja movida
pelo mesmo Espirito Santo. Sdo como
a vela de um barco, que lhe permite
avancar com o sopro do vento. Os
dons aperfeicoam-nos em ordem a
tornarmo-nos mais doceis a ac¢ao do
Espirito Santo, que se converte assim
em motor da nossa actuacao.

[29] E preciso ter em conta que
também se fala de “sentimentos” ou



“emocdes” supersensiveis ou
espirituais que ndo sdo propriamente
“paixdes” porque nao estdo sujeitos
aos movimentos do apetite sensivel.

[30] Por exemplo, ha uma ira boa,
que se indigna perante o mal, e
também hd uma ira ma
descontrolada ou que move ao mal
(como acontece na vinganca); ha
temor bom e ha temor mau, que
paralisa para fazer o bem; etc.

[31] Cf. S. Tomads de Aquino, Summa
Theologica, I-11, q. 24, aa. 1 e 3.

[32] Em certas ocasidoes podem
dominar de tal modo a pessoa, que a
responsabilidade moral se reduz ao
minimo.

[33] «A perfeicdo moral consiste em
que o homem ndo seja movido para o
bem so pela vontade, mas também
pelo seu apetite sensivel, segundo
esta palavra do Salmo: “O meu
coracdo e a minha carne exultam no



Deus vivo” ( Sl 84, 3)» ( Catecismo ,
1770). «As paix0es sd0 mas se 0 amor
for mau, boas se for bom» (Santo
Agostinho, De Civitate Dei , 14, 7)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-28-a-
graca-e-as-virtudes/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-28-a-graca-e-as-virtudes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-28-a-graca-e-as-virtudes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-28-a-graca-e-as-virtudes/

	Tema 28. A graça e as virtudes

