
opusdei.org

Tema 28. A graça e as
virtudes

A graça é a fonte da
santificação; cura e eleva a
natureza tornando-nos capazes
de agir como filhos de Deus.

22/10/2010

1. A graça

Deus chamou o homem a participar
na vida da Santíssima Trindade.
«Esta vocação para a vida eterna é 
sobrenatural» ( Catecismo, 1998) [1].
Para nos conduzir a este fim último
sobrenatural, concede-nos já nesta



terra um início dessa participação
que será plena no céu. Este dom é a
graça santificante, que consiste num
«começo da glória» [2]. Portanto, a
graça santificante:

- «é dom gratuito que Deus nos faz da
sua vida, infundida pelo Espírito
Santo na nossa alma, para a curar do
pecado e a santificar» ( Catecismo,
1999);

- «é uma participação na vida de Deus
» ( Catecismo , 1997; cf. 2 P e 1,4) que
nos diviniza (cf. Catecismo , 1999);

- é, portanto, uma nova vida ,
sobrenatural; como um novo
nascimento pelo qual somos
constituídos filhos de Deus por
adopção, participantes da filiação
natural do Filho: «filhos no Filho» [3];

- introduz-nos, assim, na intimidade
da vida trinitária. Como filhos
adoptivos, podemos chamar «Pai» a



Deus, em união com o Filho único (cf.
Catecismo, 1997);

- É “graça de Cristo”, porque na
situação presente – quer dizer,
depois do pecado e da Redenção
operada por Jesus Cristo – a graça
chega-nos como participação da
graça de Cristo ( Catecismo, 1997):
«Da sua plenitude todos recebemos
graça sobre graça”»( Jo 1, 16). A graça
configura-nos com Cristo (cf. Rm 8,
29):

- é «graça do Espírito Santo», porque
é infundida na alma pelo Espírito
Santo [4].

À graça santificante chama-se
também graça habitual porque é
uma disposição estável que
aperfeiçoa a alma pela infusão das
virtudes, para torná-la capaz de viver
com Deus, de actuar por seu amor
(cf. Catecismo, 2000) [5].

2. A justificação



A primeira obra da graça em nós é a 
justificação (cf. Catecismo , 1989).
Chama-se justificação à passagem do
estado de pecado ao estado da graça
(ou “de justiça”, porque a graça nos
faz “justos”) [6]. Esta tem lugar no
Baptismo, e cada vez que Deus
perdoa os pecados mortais e infunde
a graça santificante (ordinariamente
no sacramento da penitência) [7]. A
justificação «é a obra mais excelente
do amor de Deus » ( Catecismo , 1994;
cf. Ef 2, 4-5).

3. A santificação

Deus não nega a ninguém a sua
graça, porque quer que todos os
homens se salvem ( 1 Tm 2, 4); todos
estão chamados à santidade (cf. Mt 5,
48) [8]. A graça «é, em nós, a
nascente da obra de santificação» ( 
Catecismo, 1999); sara e eleva a nossa
natureza tornando-nos capazes de
actuar como filhos de Deus [9], e de
reproduzir à imagem de Cristo (cf. 



Rm 8, 29): quer dizer, de ser, cada
um, alter Christus , outro Cristo. Esta
semelhança com Cristo manifesta-se
nas virtudes.

A santificação é o progresso em
santidade; consiste na união cada vez
mais íntima com Deus (cf. Catecismo ,
2014), até chegar a ser não só outro
Cristo mas ipse Christus , o próprio
Cristo [10]; quer dizer, uma só coisa
com Cristo, como membro seu (cf. 1
Cor 12, 27). Para crescer em
santidade é necessário cooperar
livremente com a graça, e isto requer
esforço, luta, por causa da desordem
introduzida pelo pecado (o fomes
peccati ). «Não há santidade sem
renúncia e combate espiritual» ( 
Catecismo, 2015) [11].

Consequentemente, para vencer na
luta ascética, antes de mais é preciso
pedir a Deus a graça mediante a
oração e a mortificação – «a oração



dos sentidos» [12] – e recebê-la nos
sacramentos [13].

A união com Cristo só será definitiva
no Céu. É necessário pedir a Deus a
graça da perseverança final: quer
dizer, o dom de morrer na graça de
Deus (cf. Catecismo, 2016 e 2849).

4. As virtudes teologais

Em geral, «a virtude é uma disposição
habitual e firme para praticar o
bem» ( Catecismo , 1803) [14]. «As 
virtudes teologais referem-se
directamente a Deus e dispõem os
cristãos para viverem em relação
com a Santíssima Trindade» ( 
Catecismo, 1812). «São infundidas
por Deus na alma dos fiéis para os
tornar capazes de proceder como
filhos seus» ( Catecismo, 1813) [15].
As virtudes teologais são três: fé,
esperança e caridade (cf. 1 Cor 13,
13).



A fé «é a virtude teologal pela qual
cremos em Deus e em tudo o que Ele
nos disse e revelou, e que a santa
Igreja nos propõe para
acreditarmos» ( Catecismo, 1814).
Pela fé «o homem entrega-se
completa e livremente a Deus» [16], e
esforça-se por conhecer e fazer a
vontade de Deus (cf. Rm 1, 17) [17].

«O discípulo de Cristo, não somente
deve guardar a fé e viver dela, como
também professá-la, dar testemunho
dela e propagá-la» ( Catecismo, 1816;
cf. Mt 10, 32-33).

«A esperança é a virtude teologal pela
qual desejamos o Reino dos céus e a
vida eterna como nossa felicidade,
pondo toda a nossa confiança nas
promessas de Cristo e apoiando-nos,
não nas nossas forças, mas no
socorro da graça do Espírito Santo» ( 
Catecismo 1817) [18].

«A caridade é a virtude teologal pela
qual amamos a Deus sobre todas as



coisas por Ele mesmo, e ao nosso
próximo como a nós mesmos, por
amor de Deus ( Catecismo, 1822). Este
é o mandamento novo de Jesus Cristo:
«que vos ameis com eu vos amei» ( Jo
15, 12) [19].

5. As virtudes humanas

«As virtudes humanas são atitudes
firmes, disposições estáveis,
perfeições habituais da inteligência e
da vontade, que regulam os nossos
actos, ordenam as nossas paixões e
guiam o nosso procedimento
segundo a razão e a fé. Conferem
facilidade, domínio e alegria para se
levar uma vida moralmente boa. O
Homem virtuoso é aquele que
livremente pratica o bem» ( 
Catecismo, 1804). Estas adquirem-se
mediante as forças humanas e são os
frutos e germes de actos moralmente
bons» ( Catecismo, 1804) [20].

Entre as virtudes humanas há quatro
chamadas cardeais, porque todas as



outras se agrupam à volta delas. São
a prudência , a justiça , a fortaleza e a 
temperança (cf. Catecismo, 1805).

- «A prudência é a virtude que dispõe
a razão prática para discernir, em
qualquer circunstância, o nosso
verdadeiro bem e para escolher os
justos meios de o atingir» ( 
Catecismo, 1806). É a «norma recta
da acção» [21].

- «A justiça é a virtude moral que
consiste na constante e firme
vontade de dar a Deus e ao próximo
o que lhes é devido» ( Catecismo
1807) [22].

- «A fortaleza é a virtude moral que,
no meio das dificuldades, assegura a
firmeza e a constância na
prossecução do bem. Torna firme a
decisão de resistir às tentações e de
superar os obstáculos na vida moral.
A virtude da fortaleza dá capacidade
para vencer o medo, mesmo da
morte, e enfrentar a provação e as



perseguições. Dispõe a ir até à
renúncia e ao sacrifício da própria
vida, na defesa duma causa justa» ( 
Catecismo , 1808) [23].

- «A temperança a virtude moral que
modera a atracção dos prazeres e
proporciona o equilíbrio no uso dos
bens criados. Assegura o domínio da
vontade sobre os instintos e mantém
os desejos nos limites da
honestidade» […] A pessoa
temperante orienta para o bem os
apetites sensíveis, guarda uma sã
discrição e não se deixa arrastar
pelas paixões do coração. A
temperança é muitas vezes louvada
no Antigo Testamento: “Não te deixes
levar pelas tuas más inclinações e
refreia os teus apetites” (Sir 18, 30).
No Novo Testamento, é chamada
“moderação”, ou “sobriedade”» (C 
atecismo , 1809).

A respeito das virtudes morais,
afirma-se que in médio virtus . Isto



significa que a virtude moral consiste
no meio entre um defeito e um
excesso [24]. In médio virtus não é
uma chamada à mediocridade. A
virtude não é o termo médio entre
dois ou mais vícios, mas a rectidão da
vontade que, como num cume, se
opõe a todos os abismos que são os
vícios [25].

6. As virtudes e a graça. As virtudes
cristãs

As feridas deixadas pelo pecado
original na natureza humana
dificultam a aquisição e o exercício
das virtudes humanas (cf. Catecismo,
1811) [26]. Para adquiri-las e praticá-
las, o cristão conta com a graça de
Deus que sara a natureza humana.

Além disso, a graça, ao elevar a
natureza humana a participar da
natureza divina, eleva essas virtudes
ao plano sobrenatural (cf. Catecismo,
1810), levando a pessoa humana a
actuar segundo a recta razão



iluminada pela fé: numa palavra, a
imitar Cristo. Deste modo, as virtudes
humanas tornam-se virtudes cristãs
[27] . 7. Os dons e os frutos do
Espírito

«A vida moral dos cristãos é
sustentada pelos dons do Espírito
Santo. Estes são disposições
permanentes que tornam o homem
dócil aos impulsos do Espírito
Santo» ( Catecismo , 1830) [28].

Os sete dons do Espírito Santo são (cf.
Catecismo , 1831):

1º - Sabedoria: para compreender e
julgar com acerto acerca dos
desígnios divinos.

2º - Entendimento: para penetrar na
verdade sobre Deus.

3º - Conselho: para julgar e secundar
nas acções singulares os desígnios
divinos.



4º - Fortaleza: para acometer as
dificuldades na vida cristã.

5º - Ciência: para conhecer a
ordenação das coisas criadas por
Deus.

6º - Piedade: para nos comportarmos
como filhos de Deus e como irmãos
dos nossos irmãos os homens, sendo
outros Cristos.

7º - Temor de Deus: para repudiar
tudo o que possa ofender a Deus,
como um filho repudia, por amor, o
que possa ofender o seu pai.

«Os frutos do Espírito Santosão
perfeições que o Espírito Santo forma
em nós, como primícias da glória
eterna» ( Catecismo, 1832). São actos
que a acção do Espírito Santo produz
habitualmente na alma. A tradição
da Igreja enumera doze: «caridade,
gozo, paz, paciência, longanimidade,
bondade, benignidade, mansidão,



fidelidade, modéstia, continência,
castidade» ( Gl 5, 22-23).

8. Influência das paixões na vida
moral

Pela união substancial da alma e do
corpo, a nossa vida espiritual – o
conhecimento intelectual e o livre
querer da vontade – encontra-se sob
o influxo (para o bem ou para o mal)
da sensibilidade. Este influxo
manifesta-se nas paixões que são
«emoções ou movimentos da
sensibilidade, que inclinam a agir, ou
a não agir, em vista do que se sentiu
ou imaginou como bom ou como
mau» ( Catecismo 1763). As paixões
são movimentos do apetite sensível
(irascível e concupiscível). Podem
chamar-se também, em sentido
amplo, “sentimentos” ou
“emoções” [29].

Por exemplo, são paixões o amor, a
ira, o temor, etc. «A mais
fundamental é o amor, provocado



pela atracção do bem. O amor causa
o desejo do bem ausente e a
esperança de o alcançar. Este
movimento tem o seu termo no
prazer e na alegria do bem possuído.
A apreensão pelo mal causa o ódio, a
aversão e o receio do mal futuro; este
movimento termina na tristeza pelo
mal presente ou na cólera que a ele
se opõe» ( Catecismo, 1765).

As paixões influem muito na vida
moral «Em si mesmas, as paixões não
são nem boas nem más» ( Catecismo,
1767). «São moralmente boas quando
contribuem para uma acção boa, e
más, no caso contrário» ( Catecismo
1768) [30]. Pertence à perfeição
humana que as paixões estejam
reguladas pela razão e dominadas
pela vontade [31]. Depois do pecado
original, as paixões não se
encontram submetidas ao império da
razão, e com frequência inclinam a
levar a cabo o que não é bom [32].
Para as encaminhar habitualmente



para o bem necessita-se da ajuda da
graça, que sara as feridas do pecado,
e da luta ascética.

A vontade, se é boa, utiliza as paixões
ordinariamente para o bem [33]. Pelo
contrário, a má vontade que segue o
egoísmo, sucumbe às paixões
desordenadas ou usa-as para o mal
(cf. Catecismo, 1768).

Francisco Díaz Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica

, 1762-1770, 1803-1832 e 1987-2005.

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilia «Virtudes
humanas», em Amigos de Deus ,
73-92.

Notas

[1] Esta vocação «depende
inteiramente da iniciativa gratuita de
Deus, porque só Ele pode revelar-Se e



dar-Se a si mesmo. E ultrapassa as
capacidades da inteligência e as
forças da vontade humana, como de
qualquer criatura (cf. 1 Cor 2, 7-9” ( 
Catecismo, 1998).

[2] S. Summa Theologica, II-II, q. 24,
a. 3, ad 2.Tomás de Aquino,

[3] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 22. Cf. Rm 8, 14-17; 
Gl 4, 5-6, 1 Jo 3,1.

[4] Qualquer dom criado procede do
Dom incriado, que é o Espírito Santo.
«O amor de Deus derramou-se nos
nossos corações pelo Espírito Santo
que nos foi dado» ( Rm 5, 5; cf. Gl 4,
6).

[5] Deve-se distinguir entre graça
habitual e graças actuais , «que
designam intervenções divinas que
estão na origem da conversão ou no
decorrer da obra da santificação» (cf.
Ibidem ).



[6] «A justificação envolve o perdão
dos pecados, a santificação e a
renovação interior» (Concílio de
Trento: DS 1528).

[7] Nos adultos, esta passagem é fruto
da moção de Deus (graça actual) e da
liberdade do homem, «Sob a moção
da graça, o homem volta-se para
Deus e desvia-se do pecado,
acolhendo assim o perdão e a justiça
do Alto» ( Catecismo , 1989).

[8] Deus quis recordar esta verdade
com especial força e novidade, por
meio dos ensinamentos de São
Josemaria a partir do dia 2 de
Outubro de 1928. A Igreja proclamou
no Concílio Vaticano II (1962-65):
«Todos os fiéis, de qualquer estado
ou regime de vida, são chamados à
plenitude da vida cristã e à perfeição
da caridade» (Concílio Vaticano II,
Const. Lumen Gentium , 40).

[9] Cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae , III, q. 2, a. 12, c.



[10] Cf. São Josemaria, Cristo que
Passa, n. 104

[11] Mas a graça «não faz
concorrência de modo nenhum, à
nossa liberdade, quando esta
corresponde ao sentido da verdade e
do bem que Deus colocou no coração
do homem» ( Catecismo, 1742). Pelo
contrário, «a graça corresponde às
aspirações profundas da liberdade
humana» ( Catecismo , 2022).

[12] São Josemaria, Cristo que Passa,
9

[13] Para alcançar a graça de Deus
contamos com a intercessão da nossa
Mãe Maria Santíssima, Medianeira
de todas as graças, e também com a
de S. José, dos Anjos e dos Santos.

[14] Pelo contrário, os vícios são
hábitos morais que se seguem às
obras más e inclinam a repeti-las e a
piorar.



[15] Tal como a alma humana opera
através das suas potências
(entendimento e vontade), o cristão
em graça de Deus opera através das
virtudes teologais, que são como as
potências da “nova natureza”
elevada pela graça.

[16] Concílio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 5.

[17] A fé manifesta-se pelas obras: a
fé viva «actua pela caridade» ( Gl 5,
6), enquanto que «a fé sem obras está
morta» ( Tg 2, 26), mesmo que o dom
da fé permaneça em quem não pecou
directamente contra ela (cf. Concílio
de Trento: DS 1545).

[18] Cf. Heb 10, 23; Tt 3, 6-7. «A
virtude da esperança corresponde ao
desejo de felicidade que Deus
colocou no coração de todo o
homem» ( Catecismo , 1818), purifica-
o e eleva-o; protege-o do desalento;
dilata-lhe o coração na espera da
bem-aventurança eterna; preserva-o



do egoísmo e condu-lo à alegria (cf. 
Ibidem ).

[19] A caridade é superior a todas as
virtudes (cf. 1 Cor 13, 13). «Se não
tivesse caridade nada seria nada» ( 1
Cor 13,3). «O exercício de todas as
virtudes é animado e inspirado pela
caridade» ( Catecismo, 1827). É a 
forma de todas as virtudes : “informa-
as” ou vivifica-as”, porque as orienta
o amor de Deus; sem caridade, as
outras virtudes estão mortas .

A caridade purifica a nossa
faculdade humana de amar e eleva-a
à perfeição sobrenatural do amor
divino (cf. Catecismo, 1827). Há uma
ordem na caridade. A caridade
manifesta-se também na correcção
fraterna (cf. Catecismo 1829).

[20] O cristão desenvolve as virtudes
com a ajuda da graça de Deus que, ao
sarar a natureza humana, dá força
para as praticar e ordena-as a um fim
mais elevado.



[21] Conduz a julgar rectamente
sobre o modo de agir: sem retrair da
acção (cf. S. Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, II-II, q. 47, a. 2).
«Não se confunde, nem com a
timidez ou o medo, nem com a
duplicidade ou dissimulação. É
chamada “auriga virtutum –
condutor das virtudes,” porque guia
as outras virtudes, indicando-lhes a
regra e a medida. É a prudência que
guia imediatamente o juízo da
consciência. O homem prudente
decide e ordena a sua conduta
segundo este juízo. Graças a esta
virtude, aplicamos sem erro os
princípios morais aos casos
particulares e ultrapassamos as
dúvidas sobre o bem a fazer e o mal
a evitar» ( Catecismo, 1806).

[22] O homem não pode dar a Deus o
que Lhe deve ou o justo em sentido
estrito. Por isso, a justiça para com
Deus chama-se mais propriamente
“virtude da religião”, «dado que a



Deus Lhe basta que cumpramos à
medida das nossas possibilidades» (S.
Tomás de Aquino, Summa
Theologica , II-II, q. 57, a. 1, ad 3).

[23] «No mundo tereis tribulação.
Mas confiai: Eu venci o mundo» ( Jo
16, 33).

[24] Por exemplo, a laboriosidade
consiste em trabalhar tudo o que se
deve, que é um meio entre um menos
e um mais. Opõe-se à laboriosidade
trabalhar menos do devido, perder o
tempo, etc. E também se opõe
trabalhar sem medida, sem respeitar
outras coisas que também se devem
fazer (deveres de piedade, de
caridade, etc.).

[25] O princípio in médio virtus é
válido somente para as virtudes
morais, as quais têm por objecto os
meios para alcançar o fim, e nesses
meios há sempre uma medida. Pelo
contrário, não é válido no caso das
virtudes teologais, porque estas



virtudes (fé, esperança e caridade)
têm directamente a Deus por objecto.
Por isso, não é possível um excesso:
“crer demasiado”, “esperar
demasiado” em Deus” ou “amá-Lo
em excesso”.

[26] A natureza humana está ferida
pelo pecado. Por isso, tem
inclinações que não são naturais
como consequência do pecado. Do
mesmo modo que não é natural
coxear, devido à consequência de
alguma doença, como não seria
natural mesmo que toda a gente
coxeasse, nem sequer são naturais as
feridas que deixou o pecado original
e os pecados pessoais na alma: a
tendência para a soberba, a preguiça,
a sensualidade, etc. Com a ajuda da
graça e com esforço pessoal, estas
feridas podem-se ir curando, de
modo que o homem seja e se
comporte como corresponde à sua
natureza e condição de filho de Deus.
Esta saúde consegue-se por meio das



virtudes. De modo semelhante, a 
doença agrava-se com os vícios.

[27] Assim, há uma prudência que é
virtude humana, bem como uma
prudência que é sobrenatural,
infundida por Deus na alma,
juntamente com a graça. Para que
uma virtude sobrenatural possa
produzir fruto – actos bons – precisa
da correspondente virtude humana.
Por exemplo e no caso das outras
virtudes cardeais: a virtude
sobrenatural da justiça, exige a
virtude humana da justiça; e o
mesmo acontece com a fortaleza e a
temperança. Dito doutra maneira, a
perfeição cristã – a santidade – exige
e compreende a perfeição humana.

[28] Para compreender melhor a
função dos Dons do Espírito Santo na
vida moral, pode-se acrescentar a
seguinte explicação clássica: assim
como a natureza humana tem
algumas potências (inteligência e



vontade) que permitem realizar as
operações de entender e querer,
assim a natureza elevada pela graça
tem potências que lhe permitem
realizar actos sobrenaturais. Estas
potências são as virtudes teologais
(fé, esperança e caridade). São como
os remos de um barco, que permitem
avançar em direcção ao fim
sobrenatural. No entanto, este fim
supera-nos de tal modo, que não
bastam as virtudes teologais para o
alcançar. Deus concede, juntamente
com a graça, os dons do Espírito
Santo, que são novas perfeições da
alma que permitem que seja movida
pelo mesmo Espírito Santo. São como
a vela de um barco, que lhe permite
avançar com o sopro do vento. Os
dons aperfeiçoam-nos em ordem a
tornarmo-nos mais dóceis à acção do
Espírito Santo, que se converte assim
em motor da nossa actuação.

[29] É preciso ter em conta que
também se fala de “sentimentos” ou



“emoções” supersensíveis ou
espirituais que não são propriamente
“paixões” porque não estão sujeitos
aos movimentos do apetite sensível.

[30] Por exemplo, há uma ira boa,
que se indigna perante o mal, e
também há uma ira má
descontrolada ou que move ao mal
(como acontece na vingança); há
temor bom e há temor mau, que
paralisa para fazer o bem; etc.

[31] Cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theologica , I-II, q. 24, aa. 1 e 3.

[32] Em certas ocasiões podem
dominar de tal modo a pessoa, que a
responsabilidade moral se reduz ao
mínimo.

[33] «A perfeição moral consiste em
que o homem não seja movido para o
bem só pela vontade, mas também
pelo seu apetite sensível, segundo
esta palavra do Salmo: “O meu
coração e a minha carne exultam no



Deus vivo” ( Sl 84, 3)» ( Catecismo ,
1770). «As paixões são más se o amor
for mau, boas se for bom» (Santo
Agostinho, De Civitate Dei , 14, 7)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-28-a-

graca-e-as-virtudes/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-28-a-graca-e-as-virtudes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-28-a-graca-e-as-virtudes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-28-a-graca-e-as-virtudes/

	Tema 28. A graça e as virtudes

