
opusdei.org

TEMA 27. A
moralidade dos
actos humanos

Agir é moralmente bom,
quando as escolhas livres estão
de acordo com o verdadeiro
bem do homem.

09/10/2010

1. Moralidade dos actos humanos

«Os actos humanos, quer dizer,
livremente escolhidos em
consequência dum juízo de
consciência, são moralmente
qualificáveis. São bons ou maus.» ( 



Catecismo, 1749). «A actuação é
moralmente boa quando as escolhas
da liberdade estejam em
conformidade com o verdadeiro bem
do homem e expressam assim a
ordenação voluntária para o seu fim
último, quer dizer, o próprio
Deus”[1] «A moralidade dos actos
humanos depende:

- do objecto escolhido;

- do fim que se tem em vista ou da
intenção;

- das circunstâncias da acção.

O objecto, a intenção e as
circunstâncias são as “fontes” ou
elementos constitutivos da
moralidade dos actos humanos» ( 
Catecismo, 1750)

2. O objecto moral

O objecto moral «é o fim próximo de
uma escolha deliberada que



determina o acto de querer da pessoa
que actua» [2]. O valor dos actos
humanos (quer sejam bons ou maus)
depende antes de mais da
conformidade do objecto ou do acto
querido com o bem da pessoa,
conforme o juízo da recta razão [3].
O acto humano só é “ordenável” ao
fim último, se é bom pelo seu objecto
[4].

Há actos que são intrinsecamente
maus, porque são maus «sempre e
por si mesmos, isto é, pelo seu
objecto, independentemente das
ulteriores intenções de quem actua e
das circunstâncias» [5].

O proporcionalismo e o 
consequencialismo são teorias
erróneas sobre a noção e a formação
do objecto moral de uma acção,
segundo as quais é preciso
determiná-lo na base da proporção
entre os bens e os males que se



perseguem, ou relativamente às 
consequências que podem advir [6].

3. A intenção

Na actuação humana «o fim em vista
é o primeiro dado da intenção e
designa a meta a atingir pela acção.
A intenção é um movimento da
vontade em direcção ao fim; diz
respeito ao termo do agir» ( 
Catecismo, 1752) [7]. Um acto que,
pelo seu objecto é ordenável a Deus,
«alcança, depois, a sua perfeição
última e decisiva, quando a vontade
o ordena efectivamente para Deus
mediante a caridade» [8]. A intenção
do sujeito que actua «é um elemento
essencial na classificação moral da
acção» ( Catecismo , 1752).

A intenção «não se limita à direcção
das nossas acções singulares, mas
pode ordenar para um mesmo fim
acções múltiplas: pode orientar toda
a vida para o fim último» ( 
Catecismo, 1752) [9]. “Uma mesma



acção pode também ser inspirada
por várias intenções (ibidem).

«Uma intenção boa (por exemplo,
ajudar o próximo) não torna bom
nem justo um comportamento em si
mesmo desordenado (como a
mentira e a maledicência). O fim não
justifica os meios» ( Catecismo, 1753)
[10]. «Pelo contrário, uma intenção
má acrescentada (por exemplo, a
vanglória) torna mau um acto que,
em si, pode ser bom (como a esmola;
cf. Mt 6, 2-4)» ( Catecismo, 1753).

4. As circunstâncias

As circunstâncias «são elementos
secundários de um acto moral.
Contribuem para agravar ou atenuar
a bondade ou a malícia moral dos
actos humanos (por exemplo, o
montante de um roubo). Podem
também diminuir ou aumentar a
responsabilidade do agente (por
exemplo, agir por medo da morte)
[…] As circunstâncias não podem […]



tornar boa nem justa uma acção má
em si mesma» ( Catecismo, 1754).

«O acto moralmente bom pressupõe,
em simultâneo, a bondade do
objecto, da finalidade e das
circunstâncias» ( Catecismo , 1755)
[11].

5. As acções indirectamente
voluntárias

«Uma acção pode ser indirectamente
voluntária quando resulta duma
negligência relativa ao que se
deveria ter conhecido ou feito» ( 
Catecismo, 1736) [12].

«Um efeito pode ser tolerado, sem ter
sido querido pelo agente, por
exemplo, o esgotamento duma mãe à
cabeceira do seu filho doente. O
efeito mau não é imputável se não
tiver sido querido nem como fim
nem como meio do acto, como a
morte sofrida quando se levava
socorro a uma pessoa em perigo.



Para que o efeito mau seja imputável,
é necessário que seja previsível e que
aquele que age tenha a possibilidade
de o evitar como, por exemplo, no
caso dum homicídio cometido por
um condutor em estado de
embriaguez» ( Catecismo , 1737).

Também se diz que um efeito foi
realizado com vontade indirecta
quando não se desejava nem como
fim nem como meio para outra coisa,
mas se sabe que acompanha de
modo necessário àquilo que se quer
levar a cabo [13]. Isto tem
importância na vida moral, porque
acontece por vezes haver acções que
têm dois efeitos, um bom e outro
mau, e pode ser lícito levá-las a cabo
para obter o efeito bom (querido
directamente), ainda que não se
possa evitar o mau (que, portanto, só
se quer indirectamente). Por vezes
trata-se de situações muito delicadas,
nas quais é prudente pedir conselho
a quem possa dá-lo.



Um acto é voluntário (e, portanto,
imputável) in causa quando, apesar
de não se escolher por si mesmo, é
resultado frequentemente ( in
multis ) de uma conduta
directamente querida. Por exemplo,
quem não guarda convenientemente
a vista diante de imagens obscenas é
responsável (porque o quis in causa )
pela desordem (não directamente
escolhida) da sua imaginação e quem
luta por viver a presença de Deus
quer in causa os actos de amor que
leva a cabo, sem aparentemente
propor-se a tal.

6. A responsabilidade

«A liberdade torna o homem 
responsável pelos seus actos na
medida em que estes são
voluntários» ( Catecismo, 1734). O
exercício da liberdade envolve
sempre uma responsabilidade diante
de Deus: em qualquer acto livre de
alguma maneira aceitamos ou



rejeitamos a vontade de Deus. «O
progresso na virtude, o
conhecimento do bem, e a ascese
aumentam o domínio da vontade
sobre os próprios actos» ( Catecismo ,
1734)

« A imputabilidade e
responsabilidade dum acto podem
ser diminuídas, e até anuladas, pela
ignorância, a inadvertência, a
violência, o medo, os hábitos, as
afeições desordenadas e outros
factores psíquicos ou sociais» ( 
Catecismo , 1735).

7. O mérito

«A palavra “mérito” designa, em
geral, a retribuição devida por uma
comunidade ou sociedade à acção de
um dos seus membros,
experimentada como um benefício
ou um malefício, digna de
recompensa ou de castigo. O mérito
diz respeito à virtude da justiça, em
conformidade com o princípio da



igualdade que a rege» (Catecismo,
2006) [14].

O homem não tem, por si mesmo,
mérito diante de Deus, pelas suas
boas obras (cf. Catecismo, 2007). No
entanto, «a adopção filial, tornando-
nos, pela graça, participantes da
natureza divina, pode conferir-nos,
segundo a justiça gratuita de Deus,
um verdadeiro mérito. Trata-se de
um direito derivante da graça, o
direito pleno do amor que nos faz
«co-herdeiros» de Cristo e dignos de
obter a «herança prometida da vida
eterna» ( Catecismo, 2009)[15].

«O mérito do homem perante Deus,
na vida cristã, provém do facto de
que Deus dispôs livremente associar o
homem à obra da sua graça » ( 
Catecismo, 2008) [16].

Francisco Diaz

Bibliografia básica Catecismo da
Igreja Católica , 1749-1761



João Paulo II, Enc. Veritatis Splendor ,
6-VIII-1993, 71-83

Leituras recomendadas

S. Josemaria, Homilia «O respeito
cristão pela pessoa e à liberdade»,
em Cristo que Passa , 67-72

Notas

[1] João Paulo II, Enc. Veritatis
Splendor , 6-VIII-1993, 72. «A
pergunta inicial do diálogo do jovem
com Jesus: “Que hei-de fazer de bom
para alcançar a vida eterna?” ( Mt 19,
16) evidencia imediatamente o
vínculo essencial entre o valor de um
acto e o fim último do homem (…). A
resposta de Jesus remetendo para os
Mandamentos manifesta também
que o caminho está marcado pelo
respeito das leis divinas, as quais
tutelam o bem humano. Só o acto
conforme com o bem pode ser
caminho que conduz à vida” (ibidem)



[2] Ibidem, 78. Cf. Catecismo, 1751.
Para saber qual é o objecto moral de
um acto, “há que situar-se na
perspectiva que actua. Com efeito, o
objecto do acto do querer é um
comportamento escolhido
livremente. E enquanto está
conforme com a ordem da razão, é
causa da bondade da vontade (…).
Assim, pois, não se pode tomar como
objecto de determinado acto moral,
um processo ou um evento de ordem
física somente, que se avalia
enquanto origina determinado
estado de coisas no mundo externo”.
Não se deve confundir o “objecto
físico” com o “objecto moral”da
acção (uma mesma acção física pode
ser objecto de actos morais diversos;
por exemplo, cortar com um bisturi
pode ser uma operação cirúrgica, ou
pode ser um homicídio).

[3] «A moralidade do acto humano
depende primária e
fundamentalmente do objecto



razoavelmente escolhido pela
vontade». Ibidem, 78.

[4] Cf. Ibidem, 78 e 79

[5] Ibidem, 80; cf. C atecismo 1756. O
Concílio Vaticano II assinala vários
exemplos; atentados à vida humana ,
como os “homicídios de qualquer
género, os genocídios, o aborto, a
eutanásia e o próprio suicídio
voluntários”; atentados à integridade
da pessoa humana , como as
“mutilações, as torturas corporais e
mentais, incluídas as tentativas de
coação psicológica”; ofensas à
dignidade humana como “as
condições infra humanas de vida, os
encarceramentos arbitrários, as
deportações, a escravidão, a
prostituição, o tráfico de mulheres e
de jovens; também as condições
ignominiosas de trabalho nas quais
os trabalhadores são tratados como
meros instrumentos de lucro, não
como pessoas livres e responsáveis”.



“Todas estas coisas e outras
semelhantes são certamente
opróbrios que, ao corromper a
civilização humana, desonram mais
aos que os praticam do que os que
padecem a injustiça e são totalmente
contrários à honra devida ao
Criador” (Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 27).

Paulo VI, referindo-se às práticas
contraceptivas, ensinou que nunca é
lícito “fazer objecto de um acto
positivo da vontade o que é
intrinsecamente desordenado e por
isso mesmo indigno da pessoas
humana, mesmo que com isso se
quisesse salvaguardar ou promover
o bem individual familiar ou
social” (Paulo VI, Enc. Humanae
vitae , 25-VII-1968, 14).

[6] Estas teorias não afirmam que “se
pode fazer um mal para obter um
bem”, mas afirmam que não se pode
dizer que haja comportamentos que



são sempre maus, porque isso
depende em cada caso da
“proporção” entre bens e males, ou
das “consequências” (cf. João Paulo
II, Enc. Veritatis Splendor, 75) .

Por exemplo, um proporcionalista
não sustentaria que “se pode cometer
um fraude por um fim bom”, senão
que examinaria se o qu3 se faz é ou
não um fraude (se o “objectivamente
escolhido” é um fraude ou não) tendo
em conta toas as circunstâncias, e a
intenção. No fim poderia dizer que
não é fraude o que na realidade é, e
poderia justificar essa acção (ou
qualquer outra).

[7] O objecto moral refere-se ao que a
vontade quer a respeito do acto
concreto (por exemplo: matar uma
pessoa, dar uma esmola), enquanto
que a intenção se refere ao por que é
que o quer (por exemplo: para
receber uma herança, para ficar bem



diante doutros ou para ajudar um
pobre).

[8] João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor , 78

[9] Por exemplo, um serviço que se
presta a alguém tem por fim ajudar o
próximo, mas ao mesmo tempo pode
estar inspirado pelo amor de Deus,
como fim último de todas as nossas
acções, ou pode fazer-se por
interesse próprio ou para satisfazer a
vaidade ( cf. Catecismo, 1752).

[10] «Acontece frequentemente que o
homem actua com boa intenção, mas
sem proveito espiritual porque lhe
falta a boa vontade. Por exemplo,
alguém, rouba para ajudar os pobres:
neste caso, ainda que seja boa a
intenção, falta rectidão da vontade
por que as obras são más.
Concluindo, a boa intenção não
autoriza a fazer nenhuma obra má.
“alguns dizem: façamos o mal para
que venha o bem. Tais bens merecem



a própria condenação” ( Rm 3, 8)» (S.
Tomás de Aquino, In duo Praecepta
Caritatis; Opuscula theologica II, n.
1168)

[11] Quer dizer, para que um acto
livre se ordene ao verdadeiro fim
último, requer-se que:

a) seja, em si mesmo, ordenado ao
fim: é a bondade objectiva, ou pelo
objecto, do acto moral;

b) seja ordenável ao fim nas
circunstâncias de lugar, etc., em que
se realiza.

c) a vontade do sujeito efectivamente
o ordene ao verdadeiro último fim: é
a bondade subjectiva, ou pela 
intenção

[12] «Por exemplo, um acidente de
trânsito, provocado por ignorância
do código da estrada» ( Catecismo,
1736). Ao ignorar – entende-se que
voluntariamente, culpavelmente –



normas elementares do código da
estrada, pode-se dizer que de modo
indirecto se aceitam as
consequências de tal ignorância.

[13] Por exemplo, o que toma um
comprimido para tratar uma
constipação, sabendo que provocará
sonolência, o que quer directamente
é curar a constipação, e
indirectamente o sono.
Rigorosamente falando, os efeitos
indirectos duma acção não se
“querem”, mas toleram-se ou
permitem-se, enquanto
inevitavelmente unidos ao que se
necessita fazer.

[14] A culpa é, em consequência, a
responsabilidade que contraímos
diante de Deus ao pecar, tornando-
nos merecedores de castigo.

[15] Cf. Concílio de Trento: DS 1546

[16] Quando o cristão age bem «a
acção paterna de Deus é primeira,



pelo seu impulso, e o livre agir do
homem é segundo, na sua
colaboração; de modo que os méritos
das obras devem ser atribuídos
primeiro à graça de Deus e depois ao
fiel» ( ibidem ).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-27-a-

moralidade-dos-actos-humanos/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-27-a-moralidade-dos-actos-humanos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-27-a-moralidade-dos-actos-humanos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-27-a-moralidade-dos-actos-humanos/

	TEMA 27. A moralidade dos actos humanos

