opusdei.org

TEMA 27. A
moralidade dos
actos humanos

Agir é moralmente bom,
quando as escolhas livres estdo
de acordo com o verdadeiro
bem do homem.

09/10/2010

1. Moralidade dos actos humanos

«0Os actos humanos, quer dizer,
livremente escolhidos em
consequéncia dum juizo de
consciéncia, sdo moralmente
qualificaveis. Sdo bons ou maus.» (



Catecismo, 1749). «A actuacao é
moralmente boa quando as escolhas
da liberdade estejam em
conformidade com o verdadeiro bem
do homem e expressam assim a
ordenacdo voluntaria para o seu fim
ultimo, quer dizer, o proprio
Deus”[1] «A moralidade dos actos
humanos depende:

- do objecto escolhido;

- do fim que se tem em vista ou da
intencao;

- das circunstancias da acgao.

O objecto, a intencdo e as
circunstancias sao as “fontes” ou
elementos constitutivos da
moralidade dos actos humanos» (
Catecismo, 1750)

2. O objecto moral

O objecto moral «€é o fim préximo de
uma escolha deliberada que



determina o acto de querer da pessoa
que actua» [2]. O valor dos actos
humanos (quer sejam bons ou maus)
depende antes de mais da
conformidade do objecto ou do acto
querido com o bem da pessoa,
conforme o juizo da recta razdo [3].
O acto humano s¢ é “ordenavel” ao
fim ultimo, se é bom pelo seu objecto

[4].

Ha actos que sao intrinsecamente
maus, porque sao maus «sempre e
por si mesmos, isto é, pelo seu
objecto, independentemente das
ulteriores intencdes de quem actua e
das circunstancias» [5].

O proporcionalismo e o
consequencialismo sdo teorias
erroneas sobre a nocao e a formacao
do objecto moral de uma accéo,
segundo as quais é preciso
determind-lo na base da proporg¢ao
entre os bens e os males que se



perseguem, ou relativamente as
consequéncias que podem advir [6].

3. Aintencao

Na actuacdo humana «o fim em vista
€ o primeiro dado da intengao e
designa a meta a atingir pela accgao.
A intencdo é um movimento da
vontade em direccdo ao fim; diz
respeito ao termo do agir» (
Catecismo, 1752) [7]. Um acto que,
pelo seu objecto é ordenavel a Deus,
«alcanga, depois, a sua perfeicao
ultima e decisiva, quando a vontade
0 ordena efectivamente para Deus
mediante a caridade» [8]. A intengao
do sujeito que actua «é um elemento
essencial na classificacdo moral da
accao» ( Catecismo , 1752).

A intencdo «ndo se limita a direccdo
das nossas ac¢des singulares, mas
pode ordenar para um mesmo fim
accOes multiplas: pode orientar toda
a vida para o fim ultimo» (
Catecismo, 1752) [9]. “Uma mesma



accado pode também ser inspirada
por varias intencdes (ibidem).

«Uma intencdo boa (por exemplo,
ajudar o proximo) ndo torna bom
nem justo um comportamento em si
mesmo desordenado (como a
mentira e a maledicéncia). O fim nédo
justifica os meios» ( Catecismo, 1753)
[10]. «Pelo contrario, uma intencgao
ma acrescentada (por exemplo, a
vangloria) torna mau um acto que,
em si, pode ser bom (como a esmola;
cf. Mt 6, 2-4)» ( Catecismo, 1753).

4. As circunstancias

As circunstdancias «sdo elementos
secundarios de um acto moral.
Contribuem para agravar ou atenuar
a bondade ou a malicia moral dos
actos humanos (por exemplo, o
montante de um roubo). Podem
também diminuir ou aumentar a
responsabilidade do agente (por
exemplo, agir por medo da morte)
[...] As circunstancias ndo podem [...]



tornar boa nem justa uma ac¢do ma
em si mesma» ( Catecismo, 1754).

«0 acto moralmente bom pressup0oe,
em simultaneo, a bondade do
objecto, da finalidade e das
circunstancias» ( Catecismo , 1755)
[11].

5. As acc¢oes indirectamente
voluntarias

«Uma accdo pode ser indirectamente
voluntaria quando resulta duma
negligéncia relativa ao que se
deveria ter conhecido ou feito» (
Catecismo, 1736) [12].

«Um efeito pode ser tolerado, sem ter
sido querido pelo agente, por
exemplo, o esgotamento duma mae a
cabeceira do seu filho doente. O
efeito mau néo é imputavel se ndo
tiver sido querido nem como fim
nem como meio do acto, como a
morte sofrida quando se levava
SOCOrro a uma pessoa em perigo.



Para que o efeito mau seja imputavel,
€ necessario que seja previsivel e que
aquele que age tenha a possibilidade
de o evitar como, por exemplo, no
caso dum homicidio cometido por
um condutor em estado de
embriaguez» ( Catecismo , 1737).

Também se diz que um efeito foi
realizado com vontade indirecta
quando ndo se desejava nem como
fim nem como meio para outra coisa,
mas se sabe que acompanha de
modo necessario aquilo que se quer
levar a cabo [13]. Isto tem
importancia na vida moral, porque
acontece por vezes haver acc¢des que
tém dois efeitos, um bom e outro
mau, e pode ser licito leva-las a cabo
para obter o efeito bom (querido
directamente), ainda que nao se
possa evitar o mau (que, portanto, so
se quer indirectamente). Por vezes
trata-se de situacdes muito delicadas,
nas quais é prudente pedir conselho
a quem possa da-lo.



Um acto € voluntario (e, portanto,
imputavel) in causa quando, apesar
de ndo se escolher por si mesmo, é
resultado frequentemente ( in

multis ) de uma conduta
directamente querida. Por exemplo,
quem nao guarda convenientemente
a vista diante de imagens obscenas é
responsavel (porque o quis in causa )
pela desordem (néo directamente
escolhida) da sua imaginacdo e quem
luta por viver a presenca de Deus
quer in causa o0s actos de amor que
leva a cabo, sem aparentemente
propor-se a tal.

6. A responsabilidade

«A liberdade torna o homem
responsavel pelos seus actos na
medida em que estes sdo
voluntarios» ( Catecismo, 1734). O
exercicio da liberdade envolve
sempre uma responsabilidade diante
de Deus: em qualquer acto livre de
alguma maneira aceitamos ou



rejeitamos a vontade de Deus. «O
progresso na virtude, o
conhecimento do bem, e a ascese
aumentam o dominio da vontade
sobre os proprios actos» ( Catecismo ,
1734)

« A imputabilidade e
responsabilidade dum acto podem
ser diminuidas, e até anuladas, pela
ignorancia, a inadverténcia, a
violéncia, o medo, os habitos, as
afeicdes desordenadas e outros
factores psiquicos ou sociais» (
Catecismo , 1735).

7. O mérito

«A palavra “mérito” designa, em
geral, a retribui¢do devida por uma
comunidade ou sociedade a ac¢ao de
um dos seus membros,
experimentada como um beneficio
ou um maleficio, digna de
recompensa ou de castigo. O mérito
diz respeito a virtude da justica, em
conformidade com o principio da



igualdade que a rege» (Catecismo,
2006) [14].

O homem ndo tem, por si mesmao,
meérito diante de Deus, pelas suas
boas obras (cf. Catecismo, 2007). No
entanto, «a adopgao filial, tornando-
nos, pela graca, participantes da
natureza divina, pode conferir-nos,
segundo a justica gratuita de Deus,
um verdadeiro mérito. Trata-se de
um direito derivante da graca, o
direito pleno do amor que nos faz
«co-herdeiros» de Cristo e dignos de
obter a «<heranca prometida da vida
eterna» ( Catecismo, 2009)[15].

«0 mérito do homem perante Deus,
na vida cristd, provém do facto de
que Deus dispos livremente associar o
homem a obra da sua graga » (
Catecismo, 2008) [16].

Francisco Diaz

Bibliografia basica Catecismo da
Igreja Catolica , 1749-1761



Jodo Paulo II, Enc. Veritatis Splendor ,
6-VIII-1993, 71-83

Leituras recomendadas

S. Josemaria, Homilia «O respeito
cristao pela pessoa e a liberdade»,
em Cristo que Passa , 67-72

Notas

[1] Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
Splendor , 6-VIII-1993, 72. <A
pergunta inicial do dialogo do jovem
com Jesus: “Que hei-de fazer de bom
para alcancgar a vida eterna?” ( Mt 19,
16) evidencia imediatamente o
vinculo essencial entre o valor de um
acto e o fim ultimo do homem (...). A
resposta de Jesus remetendo para os
Mandamentos manifesta também
que o caminho estd marcado pelo
respeito das leis divinas, as quais
tutelam o bem humano. S6 o acto
conforme com o bem pode ser
caminho que conduz a vida” (ibidem)



[2] Ibidem, 78. Cf. Catecismo, 1751.
Para saber qual é o objecto moral de
um acto, “ha que situar-se na
perspectiva que actua. Com efeito, o
objecto do acto do querer é um
comportamento escolhido
livremente. E enquanto esta
conforme com a ordem da razao, é
causa da bondade da vontade (...).
Assim, pois, ndo se pode tomar como
objecto de determinado acto moral,
um processo ou um evento de ordem
fisica somente, que se avalia
enquanto origina determinado
estado de coisas no mundo externo”.
Nao se deve confundir o “objecto
fisico” com o “objecto moral”’da
accao (uma mesma accao fisica pode
ser objecto de actos morais diversos;
por exemplo, cortar com um bisturi
pode ser uma operacao cirurgica, ou
pode ser um homicidio).

[3] «<A moralidade do acto humano
depende primaria e
fundamentalmente do objecto



razoavelmente escolhido pela
vontade». Ibidem, 78.

[4] Cf. Ibidem, 78 e 79

[5] Ibidem, 80; cf. C atecismo 1756. O
Concilio Vaticano II assinala varios
exemplos; atentados a vida humana ,
como os “homicidios de qualquer
género, os genocidios, o aborto, a
eutandsia e o proprio suicidio
voluntarios”; atentados a integridade
da pessoa humana , como as
“mutilacdes, as torturas corporais e
mentais, incluidas as tentativas de
coacao psicologica”; ofensas a
dignidade humana como “as
condicdes infra humanas de vida, os
encarceramentos arbitrarios, as
deportacdes, a escravidao, a
prostituicdo, o trafico de mulheres e
de jovens; também as condi¢des
ignominiosas de trabalho nas quais
os trabalhadores sao tratados como
meros instrumentos de lucro, nao
como pessoas livres e responsaveis”.



“Todas estas coisas e outras
semelhantes sdo certamente
oprobrios que, ao corromper a
civilizacdo humana, desonram mais
aos que os praticam do que os que
padecem a injustica e sdo totalmente
contrarios a honra devida ao
Criador” (Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 27).

Paulo VI, referindo-se as praticas
contraceptivas, ensinou que nunca é
licito “fazer objecto de um acto
positivo da vontade o que €
intrinsecamente desordenado e por
isso mesmo indigno da pessoas
humana, mesmo que com isso se
quisesse salvaguardar ou promover
0 bem individual familiar ou
social” (Paulo VI, Enc. Humanae
vitae , 25-VII-1968, 14).

[6] Estas teorias ndo afirmam que “se
pode fazer um mal para obter um
bem”, mas afirmam que nao se pode
dizer que haja comportamentos que



sdo sempre maus, porque isso
depende em cada caso da
“proporc¢do” entre bens e males, ou
das “consequéncias” (cf. Jodo Paulo
I, Enc. Veritatis Splendor, 75) .

Por exemplo, um proporcionalista
ndo sustentaria que “se pode cometer
um fraude por um fim bom”, sendo
que examinaria se o qu3 se faz é ou
ndo um fraude (se o “objectivamente
escolhido” é um fraude ou nao) tendo
em conta toas as circunstancias, e a
intencdo. No fim poderia dizer que
ndo é fraude o que na realidade €, e
poderia justificar essa ac¢ao (ou
qualquer outra).

[7] O objecto moral refere-se ao que a
vontade quer a respeito do acto
concreto (por exemplo: matar uma
pessoa, dar uma esmola), enquanto
que a intencao se refere ao por que é
que o quer (por exemplo: para
receber uma heranca, para ficar bem



diante doutros ou para ajudar um
pobre).

[8] Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 78

[9] Por exemplo, um servigo que se
presta a alguém tem por fim ajudar o
proximo, mas ao mesmo tempo pode
estar inspirado pelo amor de Deus,
como fim ultimo de todas as nossas
accoes, ou pode fazer-se por
interesse proprio ou para satisfazer a
vaidade ( cf. Catecismo, 1752).

[10] «Acontece frequentemente que o
homem actua com boa intencdo, mas
sem proveito espiritual porque lhe
falta a boa vontade. Por exemplo,
alguém, rouba para ajudar os pobres:
neste caso, ainda que seja boa a
intencdo, falta rectiddo da vontade
por que as obras sdo mas.
Concluindo, a boa intencdo nao
autoriza a fazer nenhuma obra ma.
“alguns dizem: facamos o mal para
que venha o bem. Tais bens merecem



a propria condenacdo” (Rm 3, 8)» (S.
Tomds de Aquino, In duo Praecepta
Caritatis; Opuscula theologica 11, n.
1168)

[11] Quer dizer, para que um acto
livre se ordene ao verdadeiro fim
ualtimo, requer-se que:

a) seja, em si mesmo, ordenado ao
fim: é a bondade objectiva, ou pelo
objecto, do acto moral;

b) seja ordenavel ao fim nas
circunstancias de lugar, etc., em que
se realiza.

c) a vontade do sujeito efectivamente
o ordene ao verdadeiro ultimo fim: é
a bondade subjectiva, ou pela
intengdo

[12] «Por exemplo, um acidente de
transito, provocado por ignorancia
do codigo da estrada» ( Catecismo,

1736). Ao ignorar — entende-se que
voluntariamente, culpavelmente —



normas elementares do cédigo da
estrada, pode-se dizer que de modo
indirecto se aceitam as
consequéncias de tal ignorancia.

[13] Por exemplo, 0 que toma um
comprimido para tratar uma
constipacao, sabendo que provocara
sonoléncia, o que quer directamente
é curar a constipacdo, e
indirectamente o sono.
Rigorosamente falando, os efeitos
indirectos duma ac¢do ndo se
“querem”, mas toleram-se ou
permitem-se, enquanto
inevitavelmente unidos ao que se
necessita fazer.

[14] A culpa é, em consequéncia, a
responsabilidade que contraimos
diante de Deus ao pecar, tornando-
nos merecedores de castigo.

[15] Cf. Concilio de Trento: DS 1546

[16] Quando o cristdo age bem «a
accao paterna de Deus € primeira,



pelo seu impulso, e o livre agir do
homem é segundo, na sua
colaboracdo; de modo que os méritos
das obras devem ser atribuidos
primeiro a graga de Deus e depois ao
fiel» (ibidem).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-27-a-
moralidade-dos-actos-humanos/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-27-a-moralidade-dos-actos-humanos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-27-a-moralidade-dos-actos-humanos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-27-a-moralidade-dos-actos-humanos/

	TEMA 27. A moralidade dos actos humanos

