
opusdei.org

Tema 27. A ação do
Espírito Santo: a
graça, as virtudes
teologais e os
mandamentos

A vida cristã é a vida do homem
como filho de Deus em Cristo
por meio do Espírito Santo. A
ação do Espírito Santo na alma
do cristão, além de conceder a
graça santificante e as virtudes
teologais, comunica as
inspirações e graças atuais, e
tem uma manifestação
específica naquilo que a Igreja
chama dons do Espírito Santo.
O Decálogo contém uma série



de graves deveres, mas é
também e sobretudo uma
instrução, um ensinamento
sobre o modo de viver.

01/10/2022

Sumário:

1. A graça santificante
2. As virtudes teologais
3. A virtude da fé
4. A virtude da esperança
5. A virtude da caridade
6. Os dons do Espírito Santo
7. Os mandamentos da lei de
Deus
Bibliografia

Anteriormente, tratámos da missão
do Espírito Santo e da Sua ação na

• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 

• 



Igreja. Considera-se agora a ação do
Espírito Santo na vida cristã e no
caminho do cristão rumo à
santidade.

1. A graça santificante

Pode dizer-se que a vida cristã é a
vida do homem como filho de Deus
em Cristo por meio do Espírito Santo.
Com o Batismo, o homem é liberto do
pecado e recebe uma autêntica
participação na natureza divina[1].
Que se entende por participação na
natureza divina? Pode entender-se,
sempre dentro dos limites do nosso
conhecimento atual, considerando
que o Pai comunica plenamente a
Sua natureza ao Filho e ao Espírito
Santo, mas não pode criar outros
deuses ou outras pessoas a quem
comunique plenamente a Sua mesma
natureza. Pelo contrário, pode e quis



criar outras pessoas para lhes
comunicar "parcialmente", em
"parte", a natureza divina, a Sua
bondade e a Sua felicidade; por isso
se fala de “participação”. Essa
participação é a graça santificante,
que torna o homem filho de Deus. A
santidade cristã radica, portanto, na
doação do Deus Trino ao homem.
Pela graça, o homem insere-se na
dinâmica íntima da vida divina, na
qual cada Pessoa divina tem a
mesma natureza, mas de maneira
diferente, uma diferença que torna
as Pessoas divinas distintas umas das
outras. Por isso, a relação do cristão
com cada uma das Pessoas divinas é
diferente: o Pai adota-nos como
filhos, pelo que o Filho é o modelo
com o qual nos identificamos e a
nossa "porta" de entrada na
Trindade, sendo o Espírito Santo,
vínculo de amor entre o Pai e o Filho,
a "luz e força" que nos impele a
identificarmo-nos com Cristo para
vivermos com Ele para a glória do



Pai, cumprindo em tudo a Sua
vontade[2]. A graça santificante é,
portanto, muito mais do que uma
ajuda de Deus para fazer boas obras.
É um novo princípio vital, uma
elevação da nossa natureza, quase
como uma segunda natureza, o
princípio radical de um novo tipo de
vida: a vida dos filhos de Deus em
Cristo por meio do Espírito Santo. Há
outro tipo de graça, chamada graça
atual, que é um auxílio divino
adequado para realizar uma
determinada boa obra.

2. As virtudes teologais

Assim como a natureza humana tem
algumas faculdades que nos
permitem viver como homens, que
são a inteligência, a vontade, os
sentidos externos e internos e os
apetites sensitivos, também a vida



divina possibilitada pela graça
santificante requer algumas
faculdades ou, mais exatamente, a
elevação das nossas faculdades para
que sejam princípios dos próprios
atos da vida divina da qual
participamos. A elevação das
faculdades humanas realiza-se por
meio de hábitos infundidos com a
graça santificante, que são as três
virtudes teologais: a fé, a esperança e
a caridade.

O Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica diz que: «as virtudes
teologais são as virtudes que têm
como origem, motivo e objeto
imediato o próprio Deus. São
infundidas no homem com a graça
santificante, tornam-nos capazes de
viver em relação com a Trindade e
fundamentam e animam o agir
moral do cristão, vivificando as
virtudes humanas. Elas são o penhor
da presença e da ação do Espírito



Santo nas faculdades do ser
humano»[3].

Esta breve descrição contém os
elementos fundamentais. São
virtudes dadas por Deus, juntamente
com a graça santificante; têm por
objeto o próprio Deus, permitindo-
nos conhecê-l'O como Deus Uno e
Trino, desejá-l'O e amá-l'O; e
informam as virtudes éticas
humanas, tornando-as capazes de
regular o uso dos bens humanos de
modo adequado à vida e à condição
dos filhos de Deus, e não apenas ao
bem puramente humano.

3. A virtude da fé

«A fé é a virtude teologal pela qual
cremos em Deus e em tudo o que Ele
nos revelou e que a Igreja nos propõe
para acreditarmos, porque Ele é a
própria Verdade. Pela fé, o homem



entrega-se a Deus livremente. Por
isso, o crente procura conhecer e
fazer a vontade de Deus, porque “a fé
opera pela caridade” (Gal 5, 6)»[4].

A fé é o conhecimento que orienta
toda a vida dos filhos de Deus. Sem fé
não é possível viver como filhos de
Deus, assim como, sem conhecimento
intelectual, não poderia ser vivida a
vida humana. A fé consiste na firme
adesão, tornada possível pela graça,
a todas as verdades que Deus nos
revelou, a tudo o que Deus nos disse
de Si mesmo e do Seu desígnio
salvífico para os homens e para o
mundo, não porque essas verdades
sejam evidentes ou totalmente
compreensíveis para nós, mas
porque foram reveladas por Deus,
Sabedoria suprema e Verdade
suprema. Pela fé participamos do
conhecimento que Deus tem de Si
mesmo e do mundo, e esse
conhecimento compartilhado é a
regra suprema da vida cristã.



Mas a fé não é apenas um conjunto
de conhecimentos considerados
verdadeiros. Visto que se acredita
que Deus é o nosso criador e
salvador, a fé pressupõe uma plena
abertura da alma à ação salvífica de
Deus em Cristo, ato de confiança e
entrega à ação de Deus em nós.
Porque a fé é a aceitação da salvação
que Deus opera em nós, S. Paulo
ensina que somos justificados pela fé,
ou seja, que não há outra salvação
senão aquela que Deus nos dá em
Cristo, e que depois do pecado
original não há outra forma de
sermos justos diante de Deus senão
abrindo-nos à ação com a qual Deus
nos justifica por meio de Cristo.
Nenhum homem se pode justificar a
si mesmo. É por isso que a Igreja
ensina que «a fé é o princípio da
salvação humana, o fundamento e a
raiz de toda a justificação; sem ela é
impossível agradar a Deus e alcançar
o consórcio de Seus filhos; e diz-se
que somos justificados



gratuitamente, porque nada do que
precede a justificação, seja a fé,
sejam as obras, merece a própria
graça da justificação; porque se é
graça, já não é pelas obras; caso
contrário (como o próprio Apóstolo
diz) a graça já não é graça»[5].

A graça e a fé não são produzidas
pelas nossas boas obras, mas uma
vez que se recebem a graça e a fé, é
necessário, para ser salvo, viver
como filhos de Deus e evitar as obras
incompatíveis com a vida da graça.

Quem, consciente e deliberadamente,
não aceita a revelação de Deus
comete o pecado da infidelidade. O
cristão que abandona a fé peca de
apostasia, e aquele que muda ou
distorce as verdades reveladas
comete o pecado de heresia.

4. A virtude da esperança



«A esperança é a virtude teologal por
meio da qual desejamos e esperamos
de Deus a vida eterna como nossa
felicidade, colocando a nossa
confiança nas promessas de Cristo e
apoiando-nos na ajuda da graça do
Espírito Santo para merecê-la e
perseverar até ao fim da vida
terrena»[6].

A virtude da esperança transforma e
eleva os nossos desejos mais
profundos, fazendo da bem-
aventurança prometida por Deus o
objeto último dos nossos desejos, o
Supremo Bem desejado por Si
mesmo e pelo qual tudo o mais é
desejado. A esperança permite dar a
todos os bens e atividades humanas o
seu verdadeiro valor, que é o que
têm em ordem à bem-aventurança.

Como a bem-aventurança só pode ser
obtida pela graça e ajuda de Deus, a
virtude da esperança inclui a
confiança de que Deus sempre nos



dará a ajuda necessária para nos
salvar, perdoando os nossos pecados
quando pedimos perdão, dando-nos
força para superar as provações e
perigos, e acompanhando-nos
sempre com a Sua omnipotência
misericordiosa.

Peca de desespero quem desanima
ao ver os seus pecados ou as
dificuldades da vida, desconfiando
da bondade e da misericórdia de
Deus e do Seu poder salvífico, como
se tudo dependesse da nossa força
humana. Peca, pelo contrário, de
presunção quem pensa que bastam
as suas forças e os seus méritos
humanos para se salvar, ou quem
pensa que a sua salvação está
assegurada pela sua raça, por ser
católico ou por ser batizado, ou por
outros motivos, e por isso descura os
meios de salvação instituídos por
Deus e oferecidos pela Igreja.



5. A virtude da caridade

«A caridade é a virtude teologal pela
qual amamos a Deus sobre todas as
coisas e ao próximo como a nós
mesmos por amor de Deus. Jesus faz
dela o mandamento novo, a
plenitude da lei. A caridade é “o
vínculo da perfeição” (Col 3, 14) e o
fundamento das outras virtudes, que
ela anima, inspira e ordena: sem ela
“não sou nada” e “nada me
aproveita” (1Cor 13, 1-3)»[7].

A caridade consiste sobretudo em
amar a Deus, como sumo Bem, acima
de todas as coisas. É um amor de
amizade, que nos une a Ele. Como
amor de amizade, comporta uma
certa reciprocidade: amamos a Deus
e sabemo-nos amados por Ele, ou
então amamo-l'O em resposta ao
amor com que Ele nos ama. O
Espírito Santo é chamado Caridade
Incriada, e a caridade criada (nossa)
é o principal efeito da Sua ação na



nossa alma. De alguma forma, pela
virtude da caridade, amamos a Deus
com um amor divino, com o amor
que o Espírito Santo coloca na nossa
alma. A caridade impele-nos a
conhecer a Deus, a viver para
cumprir a Sua vontade com plena
disponibilidade, como fez Cristo[8]. a
amar o próximo pelo amor de Deus,
isto é, amar os outros como Deus os
ama, e tratar as coisas de acordo com
o seu valor segundo o desígnio de
Deus.

É além disso a forma, o motor e a
raiz de todas as virtudes morais,
porque as remete a Deus como sumo
Bem, constitui a sua motivação
última (por amor de Deus se pratica
a justiça, a generosidade, a castidade,
etc.) e faz com que a prática das
virtudes morais nos una a Deus. É
por isso que Sto. Agostinho diz que,
de algum modo, as virtudes morais
cristãs são como formas do amor a
Deus[9].



A caridade é a essência da santidade
cristã, o vínculo da perfeição, e
determina o grau de santidade de
cada um: tanta é a santidade quanta
é a caridade.

Todo o pecado grave acarreta a
perda da caridade, da união de
amizade com Deus. Os pecados
específicos contra a caridade para
com Deus são o ódio a Deus e a
tibieza; contra a caridade para
consigo mesmo, o descuido com a
própria vida espiritual, a exposição a
graves perigos para a alma ou o
corpo, o suicídio e o egoísmo
enquanto amor desordenado de si
mesmo; contra a caridade para com
os outros, o ódio e a discórdia, o
escândalo, a negação da ajuda
espiritual ou material que se pode
dar ao próximo, a cooperação
voluntária com os pecados do
próximo.



6. Os dons do Espírito Santo

A ação do Espírito Santo na alma do
cristão, além de conceder a graça
santificante e as virtudes teologais,
comunica as inspirações e graças
atuais, e tem uma manifestação
específica naquilo que a Igreja
chama dons do Espírito Santo, que
são «disposições permanentes que
tornam o homem dócil aos impulsos
do Espírito Santo»[10]. A Igreja ensina
que esses dons são sete: «sabedoria,
entendimento, conselho, fortaleza,
ciência, piedade e temor de Deus.
Pertencem em plenitude a Cristo,
filho de David (84). Completam e
levam à perfeição as virtudes de
quem os recebe. Tornam os fiéis
dóceis, na obediência pronta, às
inspirações divinas»[11], embora
naturalmente não se pretenda
classificar ou reduzir a estes sete
dons a vasta e multifacetada ação do
Espírito Santo nas almas. A Igreja
fala também dos frutos produzidos



pela ação do Espírito nas almas: «Os 
frutos do Espírito são perfeições que
o Espírito Santo forma em nós, como
primícias da glória eterna. A tradição
da Igreja enumera doze: “caridade,
alegria, paz, paciência, bondade,
longanimidade, benignidade,
mansidão, fidelidade, modéstia,
continência, castidade” (Gal 5, 22-23
segundo a Vulgata)»[12].

7. Os mandamentos da lei de Deus

O Senhor disse: «Se me tendes amor,
cumprireis os meus
mandamentos»[13]. O jovem rico
perguntou-Lhe: que mandamentos?
«Retorquiu Jesus: “Não matarás, não
cometerás adultério, não roubarás,
não levantarás falso testemunho,
honra teu pai e tua mãe; e ainda:
Amarás o teu próximo como a ti
mesmo”»[14]. O Senhor refere-se ao



Decálogo, às dez Palavras do Antigo
Testamento[15], que contêm como um
resumo dos principais elementos da
lei moral natural. O próprio Senhor
atribui a estas dez Palavras uma
origem divina, distinguindo-as de
preceitos meramente humanos[16], e a
Igreja segue a ordem destes dez
mandamentos para expor a moral
cristã na catequese, acrescentando
naturalmente alguns ensinamentos
específicos do Novo Testamento.

O Decálogo contém um conjunto de
graves deveres[17], mas é também e
sobretudo uma instrução, um
ensinamento sobre o modo de vida
coerente com a Aliança entre Deus e
o povo eleito. A exposição do
Decálogo feita pela Igreja é um
ensinamento sobre o estilo de vida
coerente com a caridade, com a
amizade entre Deus e o homem. Este
ensinamento constitui um
instrumento válido para a formação
moral dos mais jovens ou menos



instruídos, e é para todos um guia
externo necessário para superar os
momentos de escuridão interior que
todos podemos atravessar em algum
momento da vida, porque
geralmente a luz interior da graça já
nos permite distinguir o bem do mal.
O Decálogo, visto à luz do Novo
Testamento e na sua ligação com a
caridade, é como um conjunto de
sinais que indicam o caminho que
conduz à salvação.

Bibliografia

– Catecismo da Igreja Católica, n.
1996-2005, 1810-1832, 2052-2074.

– Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 422-425, 384-390, 434-441.

– Francisco, Catequese sobre os Dez
Mandamentos.



[1] cf. 2 Pe 1,4.

[2] Jo 6, 38: «porque desci do Céu não
para fazer a minha vontade, mas a
vontade daquele que me enviou»; cf.
também Jo 4, 34; 5, 30

[3] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 384.

[4] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 386.

[5] Concílio de Trento, Decreto sobre
a Justificação, cap. 8: Dz-Hü 1532.

[6] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 387.

[7] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 388.

[8] «Declarou-lhes Jesus: “O meu
alimento é fazer a vontade daquele
que me enviou e consumar a sua
obra”» (Jo 4, 34).



[9] «Já que a virtude nos conduz à
verdadeira felicidade, eu diria que a
virtude não é outra senão o supremo
amor de Deus. E o facto de dizer que
a virtude é quadripartida é dito,
segundo entendo, em consideração à
variedade de disposições que o
próprio amor assume. Estas quatro
famosas virtudes, cuja força o céu
quer que estejam em todas as almas
como os seus nomes estão nas suas
bocas, não hesitaria em defini-las
também assim: a temperança é o
amor que se entrega totalmente ao
que se ama; a força é o amor que
tudo suporta pelo que se ama; a
justiça é o amor que serve
exclusivamente ao que se ama e que,
por isso, domina com retidão;
finalmente, a prudência é o amor
que distingue com sagacidade o que
é útil do que é prejudicial. Este amor,
dissemos, não é amor de um objeto
qualquer, mas o amor de Deus; isto é,
do Supremo Bem, Suprema
Sabedoria e Suprema Paz. Por isso,



especificando um pouco mais as
definições, pode-se dizer que a
temperança é o amor que permanece
intacto e incorruptível por Deus;
força é o amor que tudo sofre sem
dor, com a vista fixa em Deus; a
justiça é o amor que serve somente a
Deus, e por isso exerce domínio,
segundo a razão, sobre tudo o que é
inferior ao homem; a prudência,
enfim, é o amor que sabe discernir o
que é útil para ir a Deus daquilo que
pode afastar d'Ele» (Sto. Agostinho, 
De moribus ecclesiae, I, 15, 25: NBA
1/13, 53).

[10] Catecismo da Igreja Católica, n.
1830.

[11] Ibid., n. 1831.

[12] Ibid., n. 1832.

[13] Jo 14, 15.

[14] Mt 19, 18-19.



[15] cf. Ex 20, 2-17 e Dt 5, 6-21.

[16] «Hipócritas! Muito bem
profetizou Isaías a vosso respeito, ao
dizer: Este povo honra-me com os
lábios, mas o seu coração está longe
de mim. É vão o culto que me presta,
ensinando doutrinas que são preceitos
humanos» (Mt 15, 7-9).

[17] «Uma vez que exprimem os
deveres fundamentais do homem
para com Deus e para com o
próximo, os Dez Mandamentos
revelam, no seu conteúdo
primordial, obrigações graves. São
basicamente imutáveis e a sua
obrigação impõe-se sempre e em
toda a parte. Ninguém pode
dispensar-se dela. Os Dez
Mandamentos foram gravados por
Deus no coração do ser
humano» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 2072).

Ángel Rodríguez Luño



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-27-a-
acao-do-espirito-santo-a-graca-as-

virtudes-teologais-e-os-mandamentos/
(12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-27-a-acao-do-espirito-santo-a-graca-as-virtudes-teologais-e-os-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-27-a-acao-do-espirito-santo-a-graca-as-virtudes-teologais-e-os-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-27-a-acao-do-espirito-santo-a-graca-as-virtudes-teologais-e-os-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-27-a-acao-do-espirito-santo-a-graca-as-virtudes-teologais-e-os-mandamentos/

	Tema 27. A ação do Espírito Santo: a graça, as virtudes teologais e os mandamentos

