opusdei.org

Tema 26. O sujeito
moral. A moralidade
dos atos humanos

S6 as acOes voluntarias estao
sujeitas a uma avaliacdo moral
adequada. A educacdo no
complexo mundo dos
sentimentos € parte
fundamental da formacao e da
vida cristd. O meio para
ordenar as paixoes € a
aquisicao de habitos morais
chamados virtudes. O objeto, a
intencdo e as circunstancias sdo
as “fontes” ou elementos
constitutivos da moralidade dos
atos humanos».



01/10/2022

Sumario:

* 1. Paix0es e acoes

* 2. Moralidade dos atos
humanos

* 3. O objeto moral

* 4. A intencdo

* 5. As circunstancias

* 6. O objeto indireto da vontade

7. A imputabilidade moral

* 8. O mérito

* Bibliografia e Leituras

1. Paixoes e acdes

Convém esclarecer inicialmente a
distingdo entre paixdes (também
chamadas sentimentos) e acdes
voluntarias. As vezes alguém é



surpreendido por uma reacao
inesperada a pessoas,
acontecimentos ou coisas: um
movimento de colera que surge
inesperadamente perante uma
palavra considerada ofensiva;
sentimento espontaneo de tristeza e
perplexidade com a morte
inesperada de um amigo; movimento
de inveja diante de um objeto
valioso. Esses fenomenos psiquicos
que ocorrem sem a nossa decisao,
perante 0s quais somos, por assim
dizer, sujeitos passivos, Sao
habitualmente chamados
sentimentos ou paixdes. Outras
vezes, pelo contrario, vemos que
somos sujeitos ativos das nossas
acles, porque as projetamos e
executamos por iniciativa propria:
decidimos comecar a estudar ou ir a
casa de um amigo doente para passar
um tempo com ele. A¢des sdo
também os atos com os quais
detemos ou damos rédea solta as
paixdes: diante de uma palavra



ofensiva que desperte em nds um
movimento de raiva, podemos
decidir ndo responder, mas ficar
calados com um sorriso, ou
responder a quem nos trata mal com
outra palavra igualmente ofensiva.

S6 as a¢Oes voluntarias estao sujeitas
a uma avaliacdo moral adequada, ou
seja, somente elas podem ser uma
falta moral ou uma acao louvavel.
Isso ndo significa, porém, que o0s
sentimentos sejam fendmenos
neutros, nem que nao sejam
importantes para a vida crista. As
paixdes pressupdem um juizo sobre
a pessoa ou coisa perante a qual
surgem e sugerem uma posicao e
uma linha de conduta. Diante de
uma pessoa ou coisa considerada
boa, surge uma paixdo de sinal
positivo (alegria, entusiasmo), que
sugere uma tomada de posicdo e
uma linha de acdo positiva (aprovar,
elogiar, aproximar-se dessa pessoa).
Perante uma pessoa ou



acontecimento considerado como
mau, surge uma paixao de sinal
negativo (raiva, tristeza) que sugere
uma tomada de posicdo e uma linha
de acdo negativa (desaprovacao,
agressdo). Em linhas gerais, pode
dizer-se que as paixdes que nascem
de um juizo verdadeiro e sugerem
uma tomada de posicdo e uma boa
linha de acdo sdo uteis para a vida
crista, porque permitem
compreender rapidamente o que é
bom e nos permitem realizar agées
faceis e agradaveis que sao
apropriadas para um bom filho de
Deus. Paix0es que pressupdem falsos
juizos (por exemplo, porque veem
ofensa onde ndo hd) e sugerem uma
postura e uma linha de acao
moralmente negativas (por exemplo,
falta de caridade ou comportamento
violento) sdo um obstaculo
significativo para a vida crista.

Quem experimenta paixoes
negativas pode, no entanto,



comportar-se bem, resistindo a
paixdo e praticando uma boa acao
com muito esforco. Mas é facil
entender que ndo se pode andar a
vida toda a subir, resistindo
continuamente aos ataques das mas
paixdes, fazendo o que ndo apetece
fazer e rejeitando sempre aquilo a
que os sentimentos (afetividade)
inclinam. Se ndo for possivel corrigir
e educar o mundo interior dos
sentimentos, sera dificil discernir o
que é bom, porque as paixdes
negativas obscurecem a mente,
muitas vezes se cederd a elas e se
atuara mal, e também é muito
possivel que a luta continua leve ao
desanimo ou esgotamento.

Por estas razdes, a educacdo no
mundo complexo dos sentimentos é
parte fundamental da formacéo e da
vida crista. Educar significa moldar,
dar uma forma boa e crista ao
mundo dos sentimentos, para que 0s
movimentos que surgem



espontaneamente em nos nos
ajudem a discernir e a fazer o bem
de maneira rapida, precisa e
agradavel. O meio para ordenar as
paixdes é a aquisicao de habitos
morais chamados virtudes
(prudéncia, justica, temperanca, etc.),
que modificam as tendéncias que
estdo na raiz das paixodes. A
afetividade ordenada pela virtude
faz com que gostemos de fazer o
bem, e que quase sempre coincidam
0 que nos apetece fazer e o que Deus
espera de nds. Dizemos “quase
sempre” porque a desordem
decorrente do pecado original ndo
costuma permitir uma ordem
sempre perfeita. Mesmo as pessoas
mais santas as vezes ficam mais
zangadas do que deveriam.

Para o estudo da moralidade dos atos
humanos, é importante ter em conta
0 que acabamos de dizer sobre as
paixdes e os sentimentos, porque
muitas das nossas a¢des voluntarias



sdo motivadas por paixdes e
sentimentos. Sdo como a nossa forma
de reagir ou de governar as paixodes
que experimentamos. Por exemplo,
algumas palavras pouco caridosas de
uma pessoa para outra ndo poderiam
ser valorizadas na sua medida justa
se ndo se soubesse que a primeira
pessoa foi seriamente ofendida pela
segunda e que teve que lutar muito
para evitar a agressao fisica, e as
palavras pouco caritativas que
pronunciou no fundo expressam um
autocontrolo muito bom, embora nao
seja perfeito. A pouca aplicacdo ao
estudo de uma pessoa dominada por
um sentimento vital de apatia é
menos ma do que seria se a
negligéncia fosse resultado de um
desinteresse voluntario. Com agoes
voluntarias, que estudamos a seguir,
muitas vezes estamos a dirigir a
passagem para o campo da liberdade
pedidos, movimentos e solicitacdes
que provém do mundo do
sentimento, involuntario em si.



2. Moralidade dos atos humanos

Conforme anunciado anteriormente,
apenas as acoes voluntarias
(denominados atos humanos) sdo
acoes propriamente morais, boas ou
mas. A doutrina moral catolica
ensina que a moralidade dos atos
humanos depende:

— do objeto escolhido;
—do fim procurado ou da intencao;
— das circunstancias da acao.

O objeto, a intencdo e as
circunstancias sao as “fontes” ou
elementos constitutivos da
moralidade dos atos

humanos» (Catecismo da Igreja
Catolica, n. 1750).

Vejamos quais sdo esses trés
elementos da acdo.



3. O objeto moral

O objeto moral «€é o fim préximo de
uma escolha deliberada, que
determina o ato do querer da pessoa
que age»".Vejamos primeiro qual é o
objeto de uma acdo e depois qual é o
objeto moral.

As acOes definem-se e distinguem-se
umas das outras pelo seu objeto. Mas
aqui "objeto" refere-se ao conteudo
imediato de uma acdo voluntaria,
isto é, ao que se propde
imediatamente o ato da vontade, e
ndo a coisa externa (que se maneja.
Por exemplo: se 0 Jodo compra um
livro, o objeto da vontade do Jodo (o
que ele quer fazer) é “comprar um
livro”, e ndo o livro; se o Pedro rouba
um livro, o objeto da vontade de
Pedro é “roubar um livro”, e ndo o
livro. Se o livro fosse o objeto das
duas agoes, teriamos de aceitar a



falsa tese de que “comprar um livro”
e “roubar um livro” sdo acoes
idénticas, pois ambas teriam o
mesmo objeto: o livro.

Para destacar a necessidade de
atender ao que o sujeito pretende
fazer, S. Jodo Paulo II escreveu que
para saber qual é o objeto moral de
um ato, «ocorre, pois, colocar-se na
perspetiva da pessoa que age» (...)
Portanto, ndo se pode considerar
como objeto de determinado ato
moral um processo ou um
acontecimento de ordem meramente
fisica, a avaliar enquanto provoca
um determinado estado de coisas no
mundo exterior»®.

A expressao "objeto moral” significa
que o objeto da vontade esta
relacionado com as virtudes e vicios.
“Comprar um livro” é um objeto
bom, enquanto “roubar um livro” é
um objeto mau, porque o primeiro
estd de acordo com a virtude da



justica, enquanto o ultimo se opde a
essa virtude.

A doutrina catolica afirma que o
valor moral dos atos humanos (sejam
eles bons ou maus) depende antes de
tudo e fundamentalmente do valor
positivo ou negativo do objeto
moral®™, isto é, da conformidade do
objeto ou ato desejado com a reta
razao, cujos principios fundamentais
sdo as virtudes. Os atos que, pelo seu
objeto, se opdem as exigéncias
essenciais das virtudes (justica,
temperanca, etc.), sdo
intrinsecamente maus, isto é, sdo
maus «sempre e por si mesmos, ou
seja, pelo préprio objeto,
independentemente das posteriores
intencgoes de quem age e das
circunstancias»*. Sdo
intrinsecamente maus, por exemplo,
o adultério, o aborto e o roubo.

Oproporcionalismo e o
consequencialismo sdo teorias



erradas sobre a nocdo e formacao do
objeto moral de uma acdo, segundo
as quais este deve ser determinado
com base na "proporg¢do"” entre os
bens e os males que se procuram, ou
nas "consequéncias" que dai podem

derivar™.

4. A intencdo

Enquanto o objeto moral se refere ao
que a vontade quer com o ato
concreto (por exemplo: comprar um
livro), a intencdo refere-se ao porque
o0 quer (por exemplo: para se
preparar para um exame, para dar
um presente). A intenc¢do implica que
0 que ela deseja ndo pode ser obtido
imediatamente, mas por meio de
outras acoes. Querer dar um livro de
presente é um objeto de intencao se,
para dar o livro, é preciso primeiro
escolher outras agdes: compra-lo, ir a



casa da pessoa a quem se deseja dar,
etc.

A intencdo «ndo se limita a direcdo
de cada uma das nossas acoes
tomadas isoladamente, mas pode
também ordenar varias ac¢Oes para o
mesmo objetivo; pode direcionar
toda a vida para o fim ultimo»"®. No
comportamento humano costuma
haver uma série de finalidades
subordinadas umas as outras: quer-
se um livro para preparar um exame,
faz-se 0 exame para obter um titulo
profissional, quer-se ter esse titulo
para ter um bom salario e fazer um
trabalho util para a sociedade, e
assim por diante. No fundo, em cada
comportamento, existe um objetivo
final desejado por si mesmo e ndo
por qualquer outra coisa, que
deveria ser Deus, mas que também
pode ser a vangldria, o desejo de
poder ou de enriquecer, etc. Por isso
se diz que um ato que, por seu objeto,
é "ordendavel" a Deus, «alcanga,



depois, a sua perfeicdo ultima e
decisiva, quando a vontade o ordena
efetivamente para Deus»"". A
intenc¢do, como qualquer outro ato
da vontade, pode ser moralmente
boa ou ma. Se for boa, pode
confirmar ou mesmo aumentar o
bem que a acdo tem por objeto, mas,
pelo contrario, ndo pode fazer «bom
nem justo um comportamento em si
mesmo desordenado. O fim néo
justifica os meios»®. Se a intencéo
for ma, pode confirmar ou aumentar
a malicia que o ato tem em virtude
de seu objeto moral, e também pode
tornar mau um ato que é bom pelo
seu objeto, como aconteceria quando
alguém comeca a tratar outra pessoa
com benevoléncia com o unico
propdsito de corrompé-la mais

tarde™.

5. As circunstancias



As circunstancias «sdo elementos
secundarios dum ato moral.
Contribuem para agravar ou atenuar
a bondade ou malicia moral dos atos
humanos (por exemplo, 0 montante
dum roubo). Podem também
diminuir ou aumentar a
responsabilidade do agente (por
exemplo, agir por medo da
morte)»"?. As circunstancias «ndo
podem tornar boa nem justa uma
acdo md em si mesma»"", Existem
circunstancias que podem
acrescentar uma nova razdo de
maldade a um ato, como um ato
impuro cometido por uma pessoa
que fez voto de castidade. Esses tipos
de circunstancias devem ser
declarados na confissdo sacramental.

Em resumo, pode-se dizer que «O ato
moralmente bom pressupde, em
simultaneo, a bondade do objeto, da
finalidade e das circunstancias»"?.




6. O objeto indireto da vontade

O objeto indireto da vontade é
consequéncia da acao (efeito
colateral) que ndo interessa nem é
desejado de forma alguma, nem
como fim nem como meio, mas é
previsto e permitido na medida em
que esta inevitavelmente ligado ao
que se quer. Assim, por exemplo,
uma pessoa submete-se a cura de
uma leucemia que causa, como efeito
colateral, a calvicie; uma mulher que
gostaria de constituir familia permite
que o seu utero, no qual se
desenvolveu um tumor maligno
grave e ndo pode ser tratado por
outros meios, seja removido e, como
consequéncia, fica estéril. A calvicie
e a esterilidade sdo objetos indiretos
da vontade, ndo desejados, mas
efeitos colaterais conhecidos e
antecipados que a necessidade nos
obriga a tolerar. Quando uma acao
acarreta um efeito indireto negativo
para si ou para os outros, surge o



problema da sua legitimidade moral.
Assim, S. Paulo ensina que devem ser
evitadas certas acdes que, embora
sejam licitas em si mesmas, tém
como efeito colateral ou indireto o
escandalo dos fracos na fé (cf. Rm 14,
14-21).

Isso é importante na vida moral,
porque as vezes acontece que
existem acoes que tém dois efeitos
(acOes de duplo efeito), um bom e
outro mau, e pode ser licito realiza-
las para obter o efeito bom
(diretamente desejado), mesmo que
ndo se possa evitar o mal (que,
portanto, é desejado apenas
indiretamente). As vezes, sdo
situacdes muito delicadas, nas quais
0 que é prudente é pedir conselho a
quem o pode dar.

E possivel indicar algumas condi¢des
que devem ser observadas
totalmente para que seja licito
executar (ou omitir) uma acgao



quando ela também causa um efeito
negativo. Estas condicdes sdo:

1) O ato praticado deve ser em si
bom, ou pelo menos indiferente.

2) O efeito bom ndo deve ser
alcancado através do mau: ndo se
pode fazer o mal para que obter o
bem. Se o0 bem desejado procede do
mal, este ndo € ja “indiretamente
voluntario”, mas querido
diretamente como um meio.

3) A pessoa deve buscar diretamente
0 bom efeito (isto é, ter uma intencao
reta), e necessariamente tolerar o
mau efeito. Nesse sentido, fara todos
os esforgos para evitar, ou pelo
menos limitar, o ultimo.

4) Que haja proporcionalidade entre
0 bem que se tenta e o mal que se
tolera: ndo se justifica moralmente
arriscar a vida para ganhar alguns
euros, ou arriscar a gravidez
tomando remédios para evitar algum



desconforto menor. A referida
proporcionalidade exige que o efeito
bom seja tanto mais importante
quanto: a) mais grave seja o mal
tolerado; b) exista maior
proximidade entre o ato praticado e
a producdo do mal: é diferente
investir as proprias poupang¢as numa
editora que tem muitas publicacdes
imorais ou aplica-las num banco que
controla parte da editora; ¢) maior
seja a certeza de que o mau efeito
ocorrera: como vender bebidas
alcodlicas a um alcodlico; d) maior
seja a obrigacao de prevenir o mal:
por exemplo, quando se trata de uma
autoridade civil ou eclesiastica.

7. A imputabilidade moral

Um ato é moralmente imputavel a
pessoa que o pratica na exata medida
em que o ato é voluntario™. «A



imputabilidade e responsabilidade
dum ato podem ser diminuidas, e até
anuladas, pela ignorancia, a
inadverténcia, a violéncia, o medo, 0s
habitos, as afeicdes desordenadas e
outros fatores psiquicos ou
sociais»"*. Também as paixdes, se
forem fortes, podem reduzir a
imputabilidade do ato, e em casos
extremos (forte panico antes de um
terramoto) podem suprimi-la
completamente.

8. O mérito

«A palavra «mérito» designa, em
geral, a retribui¢do devida por uma
comunidade ou sociedade a agao de
um dos seus membros,
experimentada como um beneficio
ou um maleficio, digna de
recompensa ou de castigo. O mérito
diz respeito a virtude da justica, em



conformidade com o principio da
igualdade que a rege»".

Em termos absolutos, o homem nao
pode reivindicar nenhum direito ou
mérito diante de Deus"®. No entanto,
em virtude do designio divino de nos
associarmos a obra da Sua graca"”,
ao homem que faz boas obras
estando na graca de Deus é conferido
«segundo a justica gratuita de Deus,
um verdadeiro mérito. Trata-se de
um direito derivante da graca, o
direito pleno do amor que nos faz
«co-herdeiros» de Cristo e dignos de
obter a «<heranca prometida da vida
eterna»"®,

Sobre o que se pode merecer, deve-se
notar que «ninguém pode merecer a
graca primeira, que esta na origem
da conversao, do perddo e da
justificacdo. Sob a moc¢ao do Espirito
Santo e da caridade, podemos, depotis,
merecer para nos mesmos e para
outros, as gracas uteis para a



santificacdo e para o aumento da
graca e da caridade, bem como para
a obtencdo da vida eterna. Os
proprios bens temporais, tais como a
saude e a amizade, podem ser
merecidos segundo a sabedoria de
Deus. Estas gracas e estes bens sdo
objeto da oracao cristd. Esta prové a
nossa necessidade da graca para as
acdes meritorias»"?.

Bibliografia basica

— Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1749-1761.

—Jodo Paulo II, Veritatis splendor, n.
71-83.

Leituras recomendadas



— Enrique Colom e Angel Rodriguez
Lufio, Elegidos en Cristo para ser
santos. Curso de Teologia Moral
Fundamental, Palabra, Madrid 2000,
p- 147-200. Uma versdo mais reciente
deste mesmo texto encontra-se em:
https://www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental06.pdf.

[1] Jodo Paulo II, Veritatis splendor, n.
78; cf. Catecismo da Igreja Catolica, n.
1751.

[2] Jodo Paulo II, Veritatis splendor, n.
78.

[3] «<A moralidade do ato humano
depende primaria e
fundamentalmente do objeto
razoavelmente escolhido pela
vontade deliberada.» (Jodo Paulo II,
Veritatis splendor, n. 78).


https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental06.pdf
https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental06.pdf

[4] Ibid., n. 80; cf. Catecismo da Igreja
Catolica, n. 1756.

[5] Estas teorias ndo afirmam que “se
pode fazer um mal para obter um
bem”, mas sim que ndo se pode dizer
que existam comportamentos
sempre maus, porque depende em
cada caso da “proporcdo” entre bens
e males, ou das “consequéncias” (cf.
Jodo Paulo II, Veritatis splendor, n.
75). Por exemplo, um
proporcionalista ndo sustentaria que
“é moralmente licito cometer uma
fraude para um bom propdsito”, mas
examinaria se o que se faz é uma
fraude ou néo (se o que é
“objetivamente escolhido” é uma
fraude ou néo) levando em
consideracdo todas as circunstancias
e intengodes. No final, poderia dizer-
se que ndo é uma fraude, o que
realmente €, e poderia justificar-se
essa acdo (ou qualquer outra).



[6] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1752.

[7] Jodo Paulo II, Veritatis splendor, n.
78.

[8] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1753. «Frequentemente acontece que
0 homem age com boas intengdes,
mas sem beneficio espiritual porque
lhe falta boa vontade. Por exemplo,
rouba-se para ajudar os pobres: neste
caso, embora a intencdo seja boa,
falta a retiddo da vontade porque as
obras sdo mas. Concluindo, a boa
intencdo ndo autoriza a pratica de
nenhuma ma acgdo. “Alguns dizem:
facamos o mal para que venha o
bem. Estes bem merecem a sua
propria condenac¢do” (Rm 3, 8)» (S.
Tomas de Aquino, In duo praecepta
caritatis: Opuscula theologica, 11, n.
1168).

[9] cf. Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1753.



[10] Ibid., n. 1754.
[11] Ibid.

[12] Ibid., n. 1755.
[13] cf. Ibid., n. 1734.
[14] Ibid., n. 1735.

[15] Ibid., n. 2006. Culpa é, portanto, a
responsabilidade em que incorremos
diante de Deus quando pecamos,
tornando-nos merecedores de
castigo.

[16] cf. Catecismo da Igreja Catolica,
n. 2007.

[17] cf. Ibid., n. 2008.

[18] Ibid., n. 2009; cf. Concilio de
Trento: DS 1546.

[19] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2010.

Angel Rodriguez Lufio



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-o-
sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-
humanos/ (14/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/

	Tema 26. O sujeito moral. A moralidade dos atos humanos

