
opusdei.org

Tema 26. O sujeito
moral. A moralidade
dos atos humanos

Só as ações voluntárias estão
sujeitas a uma avaliação moral
adequada. A educação no
complexo mundo dos
sentimentos é parte
fundamental da formação e da
vida cristã. O meio para
ordenar as paixões é a
aquisição de hábitos morais
chamados virtudes. O objeto, a
intenção e as circunstâncias são
as “fontes” ou elementos
constitutivos da moralidade dos
atos humanos».



01/10/2022

Sumário:

1. Paixões e ações
2. Moralidade dos atos
humanos
3. O objeto moral
4. A intenção
5. As circunstâncias
6. O objeto indireto da vontade
7. A imputabilidade moral
8. O mérito
Bibliografia e Leituras

1. Paixões e ações

Convém esclarecer inicialmente a
distinção entre paixões (também
chamadas sentimentos) e ações
voluntárias. Às vezes alguém é

• 
• 

• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 



surpreendido por uma reação
inesperada a pessoas,
acontecimentos ou coisas: um
movimento de cólera que surge
inesperadamente perante uma
palavra considerada ofensiva;
sentimento espontâneo de tristeza e
perplexidade com a morte
inesperada de um amigo; movimento
de inveja diante de um objeto
valioso. Esses fenómenos psíquicos
que ocorrem sem a nossa decisão,
perante os quais somos, por assim
dizer, sujeitos passivos, são
habitualmente chamados
sentimentos ou paixões. Outras
vezes, pelo contrário, vemos que
somos sujeitos ativos das nossas
ações, porque as projetamos e
executamos por iniciativa própria:
decidimos começar a estudar ou ir à
casa de um amigo doente para passar
um tempo com ele. Ações são
também os atos com os quais
detemos ou damos rédea solta às
paixões: diante de uma palavra



ofensiva que desperte em nós um
movimento de raiva, podemos
decidir não responder, mas ficar
calados com um sorriso, ou
responder a quem nos trata mal com
outra palavra igualmente ofensiva.

Só as ações voluntárias estão sujeitas
a uma avaliação moral adequada, ou
seja, somente elas podem ser uma
falta moral ou uma ação louvável.
Isso não significa, porém, que os
sentimentos sejam fenómenos
neutros, nem que não sejam
importantes para a vida cristã. As
paixões pressupõem um juízo sobre
a pessoa ou coisa perante a qual
surgem e sugerem uma posição e
uma linha de conduta. Diante de
uma pessoa ou coisa considerada
boa, surge uma paixão de sinal
positivo (alegria, entusiasmo), que
sugere uma tomada de posição e
uma linha de ação positiva (aprovar,
elogiar, aproximar-se dessa pessoa).
Perante uma pessoa ou



acontecimento considerado como
mau, surge uma paixão de sinal
negativo (raiva, tristeza) que sugere
uma tomada de posição e uma linha
de ação negativa (desaprovação,
agressão). Em linhas gerais, pode
dizer-se que as paixões que nascem
de um juízo verdadeiro e sugerem
uma tomada de posição e uma boa
linha de ação são úteis para a vida
cristã, porque permitem
compreender rapidamente o que é
bom e nos permitem realizar ações
fáceis e agradáveis que são
apropriadas para um bom filho de
Deus. Paixões que pressupõem falsos
juízos (por exemplo, porque veem
ofensa onde não há) e sugerem uma
postura e uma linha de ação
moralmente negativas (por exemplo,
falta de caridade ou comportamento
violento) são um obstáculo
significativo para a vida cristã.

Quem experimenta paixões
negativas pode, no entanto,



comportar-se bem, resistindo à
paixão e praticando uma boa ação
com muito esforço. Mas é fácil
entender que não se pode andar a
vida toda a subir, resistindo
continuamente aos ataques das más
paixões, fazendo o que não apetece
fazer e rejeitando sempre aquilo a
que os sentimentos (afetividade)
inclinam. Se não for possível corrigir
e educar o mundo interior dos
sentimentos, será difícil discernir o
que é bom, porque as paixões
negativas obscurecem a mente,
muitas vezes se cederá a elas e se
atuará mal, e também é muito
possível que a luta contínua leve ao
desânimo ou esgotamento.

Por estas razões, a educação no
mundo complexo dos sentimentos é
parte fundamental da formação e da
vida cristã. Educar significa moldar,
dar uma forma boa e cristã ao
mundo dos sentimentos, para que os
movimentos que surgem



espontaneamente em nós nos
ajudem a discernir e a fazer o bem
de maneira rápida, precisa e
agradável. O meio para ordenar as
paixões é a aquisição de hábitos
morais chamados virtudes
(prudência, justiça, temperança, etc.),
que modificam as tendências que
estão na raiz das paixões. A
afetividade ordenada pela virtude
faz com que gostemos de fazer o
bem, e que quase sempre coincidam
o que nos apetece fazer e o que Deus
espera de nós. Dizemos “quase
sempre” porque a desordem
decorrente do pecado original não
costuma permitir uma ordem
sempre perfeita. Mesmo as pessoas
mais santas às vezes ficam mais
zangadas do que deveriam.

Para o estudo da moralidade dos atos
humanos, é importante ter em conta
o que acabamos de dizer sobre as
paixões e os sentimentos, porque
muitas das nossas ações voluntárias



são motivadas por paixões e
sentimentos. São como a nossa forma
de reagir ou de governar as paixões
que experimentamos. Por exemplo,
algumas palavras pouco caridosas de
uma pessoa para outra não poderiam
ser valorizadas na sua medida justa
se não se soubesse que a primeira
pessoa foi seriamente ofendida pela
segunda e que teve que lutar muito
para evitar a agressão física, e as
palavras pouco caritativas que
pronunciou no fundo expressam um
autocontrolo muito bom, embora não
seja perfeito. A pouca aplicação ao
estudo de uma pessoa dominada por
um sentimento vital de apatia é
menos má do que seria se a
negligência fosse resultado de um
desinteresse voluntário. Com ações
voluntárias, que estudamos a seguir,
muitas vezes estamos a dirigir a
passagem para o campo da liberdade
pedidos, movimentos e solicitações
que provêm do mundo do
sentimento, involuntário em si.



2. Moralidade dos atos humanos

Conforme anunciado anteriormente,
apenas as ações voluntárias
(denominados atos humanos) são
ações propriamente morais, boas ou
más. A doutrina moral católica
ensina que a moralidade dos atos
humanos depende:

– do objeto escolhido;

– do fim procurado ou da intenção;

– das circunstâncias da ação.

O objeto, a intenção e as
circunstâncias são as “fontes” ou
elementos constitutivos da
moralidade dos atos
humanos» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 1750).

Vejamos quais são esses três
elementos da ação.



3. O objeto moral

O objeto moral «é o fim próximo de
uma escolha deliberada, que
determina o ato do querer da pessoa
que age»[1].Vejamos primeiro qual é o
objeto de uma ação e depois qual é o
objeto moral.

As ações definem-se e distinguem-se
umas das outras pelo seu objeto. Mas
aqui "objeto" refere-se ao conteúdo
imediato de uma ação voluntária,
isto é, ao que se propõe
imediatamente o ato da vontade, e
não à coisa externa que se maneja.
Por exemplo: se o João compra um
livro, o objeto da vontade do João (o
que ele quer fazer) é “comprar um
livro”, e não o livro; se o Pedro rouba
um livro, o objeto da vontade de
Pedro é “roubar um livro”, e não o
livro. Se o livro fosse o objeto das
duas ações, teríamos de aceitar a



falsa tese de que “comprar um livro”
e “roubar um livro” são ações
idênticas, pois ambas teriam o
mesmo objeto: o livro.

Para destacar a necessidade de
atender ao que o sujeito pretende
fazer, S. João Paulo II escreveu que
para saber qual é o objeto moral de
um ato, «ocorre, pois, colocar-se na 
perspetiva da pessoa que age» (…)
Portanto, não se pode considerar
como objeto de determinado ato
moral um processo ou um
acontecimento de ordem meramente
física, a avaliar enquanto provoca
um determinado estado de coisas no
mundo exterior»[2].

A expressão "objeto moral" significa
que o objeto da vontade está
relacionado com as virtudes e vícios.
“Comprar um livro” é um objeto
bom, enquanto “roubar um livro” é
um objeto mau, porque o primeiro
está de acordo com a virtude da



justiça, enquanto o último se opõe a
essa virtude.

A doutrina católica afirma que o
valor moral dos atos humanos (sejam
eles bons ou maus) depende antes de
tudo e fundamentalmente do valor
positivo ou negativo do objeto
moral[3], isto é, da conformidade do
objeto ou ato desejado com a reta
razão, cujos princípios fundamentais
são as virtudes. Os atos que, pelo seu
objeto, se opõem às exigências
essenciais das virtudes (justiça,
temperança, etc.), são 
intrinsecamente maus, isto é, são
maus «sempre e por si mesmos, ou
seja, pelo próprio objeto,
independentemente das posteriores
intenções de quem age e das
circunstâncias»[4]. São
intrinsecamente maus, por exemplo,
o adultério, o aborto e o roubo.

Oproporcionalismo e o 
consequencialismo são teorias



erradas sobre a noção e formação do
objeto moral de uma ação, segundo
as quais este deve ser determinado
com base na "proporção" entre os
bens e os males que se procuram, ou
nas "consequências" que daí podem
derivar[5].

4. A intenção

Enquanto o objeto moral se refere ao
que a vontade quer com o ato
concreto (por exemplo: comprar um
livro), a intenção refere-se ao porque
o quer (por exemplo: para se
preparar para um exame, para dar
um presente). A intenção implica que
o que ela deseja não pode ser obtido
imediatamente, mas por meio de
outras ações. Querer dar um livro de
presente é um objeto de intenção se,
para dar o livro, é preciso primeiro
escolher outras ações: comprá-lo, ir a



casa da pessoa a quem se deseja dar,
etc.

A intenção «não se limita à direção
de cada uma das nossas ações
tomadas isoladamente, mas pode
também ordenar várias ações para o
mesmo objetivo; pode direcionar
toda a vida para o fim último»[6]. No
comportamento humano costuma
haver uma série de finalidades
subordinadas umas às outras: quer-
se um livro para preparar um exame,
faz-se o exame para obter um título
profissional, quer-se ter esse título
para ter um bom salário e fazer um
trabalho útil para a sociedade, e
assim por diante. No fundo, em cada
comportamento, existe um objetivo
final desejado por si mesmo e não
por qualquer outra coisa, que
deveria ser Deus, mas que também
pode ser a vanglória, o desejo de
poder ou de enriquecer, etc. Por isso
se diz que um ato que, por seu objeto,
é "ordenável" a Deus, «alcança,



depois, a sua perfeição última e
decisiva, quando a vontade o ordena
efetivamente para Deus»[7]. A
intenção, como qualquer outro ato
da vontade, pode ser moralmente
boa ou má. Se for boa, pode
confirmar ou mesmo aumentar o
bem que a ação tem por objeto, mas,
pelo contrário, não pode fazer «bom
nem justo um comportamento em si
mesmo desordenado. O fim não
justifica os meios»[8]. Se a intenção
for má, pode confirmar ou aumentar
a malícia que o ato tem em virtude
de seu objeto moral, e também pode
tornar mau um ato que é bom pelo
seu objeto, como aconteceria quando
alguém começa a tratar outra pessoa
com benevolência com o único
propósito de corrompê-la mais
tarde[9].

5. As circunstâncias



As circunstâncias «são elementos
secundários dum ato moral.
Contribuem para agravar ou atenuar
a bondade ou malícia moral dos atos
humanos (por exemplo, o montante
dum roubo). Podem também
diminuir ou aumentar a
responsabilidade do agente (por
exemplo, agir por medo da
morte)»[10]. As circunstâncias «não
podem tornar boa nem justa uma
ação má em si mesma»[11]. Existem
circunstâncias que podem
acrescentar uma nova razão de
maldade a um ato, como um ato
impuro cometido por uma pessoa
que fez voto de castidade. Esses tipos
de circunstâncias devem ser
declarados na confissão sacramental.

Em resumo, pode-se dizer que «O ato 
moralmente bom pressupõe, em
simultâneo, a bondade do objeto, da
finalidade e das circunstâncias»[12].



6. O objeto indireto da vontade

O objeto indireto da vontade é
consequência da ação (efeito
colateral) que não interessa nem é
desejado de forma alguma, nem
como fim nem como meio, mas é
previsto e permitido na medida em
que está inevitavelmente ligado ao
que se quer. Assim, por exemplo,
uma pessoa submete-se à cura de
uma leucemia que causa, como efeito
colateral, a calvície; uma mulher que
gostaria de constituir família permite
que o seu útero, no qual se
desenvolveu um tumor maligno
grave e não pode ser tratado por
outros meios, seja removido e, como
consequência, fica estéril. A calvície
e a esterilidade são objetos indiretos
da vontade, não desejados, mas
efeitos colaterais conhecidos e
antecipados que a necessidade nos
obriga a tolerar. Quando uma ação
acarreta um efeito indireto negativo
para si ou para os outros, surge o



problema da sua legitimidade moral.
Assim, S. Paulo ensina que devem ser
evitadas certas ações que, embora
sejam lícitas em si mesmas, têm
como efeito colateral ou indireto o
escândalo dos fracos na fé (cf. Rm 14,
14-21).

Isso é importante na vida moral,
porque às vezes acontece que
existem ações que têm dois efeitos
(ações de duplo efeito), um bom e
outro mau, e pode ser lícito realizá-
las para obter o efeito bom
(diretamente desejado), mesmo que
não se possa evitar o mal (que,
portanto, é desejado apenas
indiretamente). Às vezes, são
situações muito delicadas, nas quais
o que é prudente é pedir conselho a
quem o pode dar.

É possível indicar algumas condições
que devem ser observadas
totalmente para que seja lícito
executar (ou omitir) uma ação



quando ela também causa um efeito
negativo. Estas condições são:

1) O ato praticado deve ser em si
bom, ou pelo menos indiferente.

2) O efeito bom não deve ser
alcançado através do mau: não se
pode fazer o mal para que obter o
bem. Se o bem desejado procede do
mal, este não é já “indiretamente
voluntário”, mas querido
diretamente como um meio.

3) A pessoa deve buscar diretamente
o bom efeito (isto é, ter uma intenção
reta), e necessariamente tolerar o
mau efeito. Nesse sentido, fará todos
os esforços para evitar, ou pelo
menos limitar, o último.

4) Que haja proporcionalidade entre
o bem que se tenta e o mal que se
tolera: não se justifica moralmente
arriscar a vida para ganhar alguns
euros, ou arriscar a gravidez
tomando remédios para evitar algum



desconforto menor. A referida
proporcionalidade exige que o efeito
bom seja tanto mais importante
quanto: a) mais grave seja o mal
tolerado; b) exista maior
proximidade entre o ato praticado e
a produção do mal: é diferente
investir as próprias poupanças numa
editora que tem muitas publicações
imorais ou aplicá-las num banco que
controla parte da editora; c) maior
seja a certeza de que o mau efeito
ocorrerá: como vender bebidas
alcoólicas a um alcoólico; d) maior
seja a obrigação de prevenir o mal:
por exemplo, quando se trata de uma
autoridade civil ou eclesiástica.

7. A imputabilidade moral

Um ato é moralmente imputável à
pessoa que o pratica na exata medida
em que o ato é voluntário[13]. «A



imputabilidade e responsabilidade
dum ato podem ser diminuídas, e até
anuladas, pela ignorância, a
inadvertência, a violência, o medo, os
hábitos, as afeições desordenadas e
outros fatores psíquicos ou
sociais»[14]. Também as paixões, se
forem fortes, podem reduzir a
imputabilidade do ato, e em casos
extremos (forte pânico antes de um
terramoto) podem suprimi-la
completamente.

8. O mérito

«A palavra «mérito» designa, em
geral, a retribuição devida por uma
comunidade ou sociedade à ação de
um dos seus membros,
experimentada como um benefício
ou um malefício, digna de
recompensa ou de castigo. O mérito
diz respeito à virtude da justiça, em



conformidade com o princípio da
igualdade que a rege»[15].

Em termos absolutos, o homem não
pode reivindicar nenhum direito ou
mérito diante de Deus[16]. No entanto,
em virtude do desígnio divino de nos
associarmos à obra da Sua graça[17],
ao homem que faz boas obras
estando na graça de Deus é conferido
«segundo a justiça gratuita de Deus,
um verdadeiro mérito. Trata-se de
um direito derivante da graça, o
direito pleno do amor que nos faz
«co-herdeiros» de Cristo e dignos de
obter a «herança prometida da vida
eterna»[18].

Sobre o que se pode merecer, deve-se
notar que «ninguém pode merecer a
graça primeira, que está na origem
da conversão, do perdão e da
justificação. Sob a moção do Espírito
Santo e da caridade, podemos, depois,
merecer para nós mesmos e para
outros, as graças úteis para a



santificação e para o aumento da
graça e da caridade, bem como para
a obtenção da vida eterna. Os
próprios bens temporais, tais como a
saúde e a amizade, podem ser
merecidos segundo a sabedoria de
Deus. Estas graças e estes bens são
objeto da oração cristã. Esta provê à
nossa necessidade da graça para as
ações meritórias»[19].

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
1749-1761.

– João Paulo II, Veritatis splendor, n.
71-83.

Leituras recomendadas



– Enrique Colom e Ángel Rodríguez
Luño, Elegidos en Cristo para ser
santos. Curso de Teología Moral
Fundamental, Palabra, Madrid 2000,
p. 147-200. Uma versão mais reciente
deste mesmo texto encontra-se em: 
https://www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental06.pdf.

[1] João Paulo II, Veritatis splendor, n.
78; cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1751.

[2] João Paulo II, Veritatis splendor, n.
78.

[3] «A moralidade do ato humano
depende primária e
fundamentalmente do objeto
razoavelmente escolhido pela
vontade deliberada.» (João Paulo II, 
Veritatis splendor, n. 78).

https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental06.pdf
https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental06.pdf


[4] Ibid., n. 80; cf. Catecismo da Igreja
Católica, n. 1756.

[5] Estas teorias não afirmam que “se
pode fazer um mal para obter um
bem”, mas sim que não se pode dizer
que existam comportamentos
sempre maus, porque depende em
cada caso da “proporção” entre bens
e males, ou das “consequências” (cf.
João Paulo II, Veritatis splendor, n.
75). Por exemplo, um
proporcionalista não sustentaria que
“é moralmente lícito cometer uma
fraude para um bom propósito”, mas
examinaria se o que se faz é uma
fraude ou não (se o que é
“objetivamente escolhido” é uma
fraude ou não) levando em
consideração todas as circunstâncias
e intenções. No final, poderia dizer-
se que não é uma fraude, o que
realmente é, e poderia justificar-se
essa ação (ou qualquer outra).



[6] Catecismo da Igreja Católica, n.
1752.

[7] João Paulo II, Veritatis splendor, n.
78.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
1753. «Frequentemente acontece que
o homem age com boas intenções,
mas sem benefício espiritual porque
lhe falta boa vontade. Por exemplo,
rouba-se para ajudar os pobres: neste
caso, embora a intenção seja boa,
falta a retidão da vontade porque as
obras são más. Concluindo, a boa
intenção não autoriza a prática de
nenhuma má ação. “Alguns dizem:
façamos o mal para que venha o
bem. Estes bem merecem a sua
própria condenação” (Rm 3, 8)» (S.
Tomás de Aquino, In duo praecepta
caritatis: Opuscula theologica, II, n.
1168).

[9] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1753.



[10] Ibid., n. 1754.

[11] Ibid.

[12] Ibid., n. 1755.

[13] cf. Ibid., n. 1734.

[14] Ibid., n. 1735.

[15] Ibid., n. 2006. Culpa é, portanto, a
responsabilidade em que incorremos
diante de Deus quando pecamos,
tornando-nos merecedores de
castigo.

[16] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2007.

[17] cf. Ibid., n. 2008.

[18] Ibid., n. 2009; cf. Concílio de
Trento: DS 1546.

[19] Catecismo da Igreja Católica, n.
2010.

Ángel Rodríguez Luño



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-o-

sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-
humanos/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/

	Tema 26. O sujeito moral. A moralidade dos atos humanos

