
opusdei.org

Tema 26. A
liberdade, a lei e a
consciência

Deus quis a liberdade para que
o homem procure sem coacções
o seu Criador e Redentor.

02/10/2010

A liberdade dos Filhos de Deus

A liberdade humana tem várias
dimensões. A liberdade de coacção é
a que frui a pessoa humana que pode
realizar externamente o que decidiu
fazer, sem imposição ou
impedimento de agentes exteriores;



assim se fala de liberdade de
expressão, de liberdade de reunião,
etc. A liberdade de escolha ou 
liberdade psicológica significa a
ausência de necessidade interna para
escolher uma coisa ou outra; não que
se refere já à possibilidade de fazer,
mas à de decidir autonomamente,
sem estar sujeito a algum
determinismo interior. Em sentido
moral , a liberdade refere-se pelo
contrário à capacidade de afirmar e
amar o bem, que é o objecto da
vontade livre, sem estar sujeito a
paixões desordenadas e ao pecado.

Deus quis a liberdade humana para
que o homem “procure sem coacções
o seu Criador e, aderindo livremente
a Ele, alcance a plena bem-
aventurada perfeição. A liberdade do
homem requer, com efeito, que actue
segundo uma escolha consciente e
livre, quer dizer, movido e induzido
pessoalmente a partir de dentro e
não sob a pressão de um cego



impulso interior ou da mera coacção
exterior. O homem logra essa
dignidade quando, libertando-se
totalmente da escravidão das
paixões, tende ao seu fim com livre
escolha do bem e procura meios
adequados para isso com eficácia e
esforço crescentes [1].

A liberdade da coacção exterior, da
necessidade interior e das paixões
desordenadas, numa palavra, a
liberdade humana plena possui um
grande valor, torna possível o amor
(a livre afirmação) do bem porque é
bem e, portanto, o amor de Deus
enquanto bem supremo, acto com o
qual o homem imita o Amor divino e
alcança o fim para o qual foi criado.
Neste sentido se afirma que «a
verdadeira liberdade é sinal
eminente da imagem divina no
homem» [2].

A Sagrada Escritura considera a
liberdade humana sob a perspectiva



da história da salvação. Por causa da
primeira queda, a liberdade que o
homem recebeu de Deus ficou
submetida à escravidão do pecado,
embora não se tenha corrompido
completamente (cf. Catecismo,
1739-1740). Pela sua Cruz, anunciada
e preparada pela economia do Antigo
Testamento, «Cristo obteve a
salvação para todos os homens.
Resgatou-os do pecado que os retinha
numa situação de
escravatura» (Catecismo, 1741). Só
colaborando com a graça que Deus
dá por meio de Cristo, o homem pode
gozar da plena liberdade em sentido
moral: «foi para gozarmos desta
liberdade que Cristo nos libertou» ( 
Gl 5, 1; cf. Catecismo , 1742).

A possibilidade de que o homem
pecasse não fez que Deus
renunciasse a criá-lo livre. As
autoridades humanas devem
respeitar a liberdade e não pôr-lhe
mais limites do que os exigidos pelas



leis justas. Mas, ao mesmo tempo,
convém não esquecer que não basta
que as decisões sejam livres para que
sejam boas, e que, só à luz do
grandíssimo valor da livre afirmação
do bem por parte do homem, se
entende a exigência ética de
respeitar também a sua liberdade
falível.

A lei moral natural

O conceito de lei é análogo. A lei
natural, a Nova Lei ou Lei de Cristo,
as leis humanas políticas e
eclesiásticas são leis morais num
sentido muito diferente, embora
todas elas tenham alguma coisa de
comum.

Chama-se lei eterna ao plano da
Sabedoria divina para conduzir toda
a criação ao seu fim [3]; sobretudo,
no que se refere ao género humano,
se corresponde ao eterno desígnio
salvífico de Deus, pelo qual nos
escolheu em Cristo «para sermos



santos e imaculados na sua
presença», «escolhendo-nos de
antemão para sermos seus filhos
adoptivos por meio de Jesus Cristo» ( 
Ef 1, 4-5).

Deus conduz cada criatura ao seu
fim, de acordo com a sua natureza.
Concretamente, «Deus provê de um
modo diferente do usado com os
seres que não são pessoas: não “de
fora”, através das leis da natureza
física, mas “de dentro”, mediante a
razão que, conhecendo pela luz
natural a lei eterna de Deus, está, por
isso mesmo, em condições de indicar
ao homem a justa direcção do seu
livre agir» [4].

A lei moral natural é a participação
da lei eterna na criatura racional [5].
«Daí decorre que a lei natural é a
mesma lei eterna, inscrita nos seres
dotados de razão, que os inclina para
o acto e o fim que lhes convém » [6]. É,
portanto, uma lei divina (divino-



natural). Consiste na mesma luz da
razão que permite ao homem
discernir o bem e o mal, e que tem
força de lei enquanto voz e
intérprete da mais alta razão de
Deus, da qual o nosso espírito
participa e à qual a nossa liberdade
adere [7]. Chama-se-lhe natural
porque consiste na luz da razão que
todo o homem tem por natureza.

A lei moral natural é um primeiro
passo na comunicação a todo o
género humano do desígnio salvífico
divino, cujo completo conhecimento
só se torna possível pela Revelação. A
lei natural “tem por raiz a aspiração
e a submissão a Deus, fonte e juiz de
todo o bem, assim como o sentido do
próximo como igual a si mesmo” ( 
Catecismo , 1955).

- Propriedades . A lei moral natural é 
universal porque se estende a toda a
pessoa humana de todas as épocas
(cf. Catecismo , 1956). «É imutável e



permanente através das variações da
história. Subsiste sob o fluxo das
ideias e dos costumes e está na base
do respectivo progresso. As regras
que a traduzem permanecem
substancialmente válidas» ( 
Catecismo, 1958) [8]. É obrigatória
dado que, para tender a Deus, o
homem deve fazer livremente o bem
e evitar o mal; e para tal deve poder
distinguir o bem do mal, o qual
acontece antes de mais nada graças à
luz da razão natural [9]. A
observância da lei moral natural
pode ser por vezes difícil, mas nunca
é impossível [10].

- Conhecimento da lei natural . Os
preceitos da lei natural podem ser
conhecidos por todos através da
razão. No entanto, nem todos os seus
preceitos são alcançados por todos de
maneira clara e imediata (cf. 
Catecismo, 1960). O seu efectivo
conhecimento pode estar
condicionado pelas disposições



pessoais de cada um, pelo ambiente
social e cultural, pela educação
recebida, etc. Dado que na situação
actual as sequelas do pecado não
foram totalmente eliminadas, a graça
e a Revelação são necessárias ao
homem para que as verdades morais
possam ser conhecidas por «todos e
sem dificuldade, com firme certeza e
sem mistura de erro» [11].

3. A Lei Divino-Positiva

A Lei Antiga, revelada por Deus a
Moisés, «é o primeiro estado da Lei
revelada. As suas prescrições morais
estão compendiadas nos Dez
Mandamentos» ( Catecismo, 1962),
que expressam conclusões imediatas
da lei moral natural. A completa
economia do Antigo Testamento está
sobretudo ordenada a preparar,
anunciar e significar a vinda do
Salvador [12].

A Nova Lei ou Lei Evangélica ou Lei
de Cristo «é a graça do Espírito Santo



dada mediante a fé em Cristo. Os
preceitos externos, de que fala o
Evangelho, dispõem para esta graça
ou prolongam os seus efeitos na
vida» [13].

O elemento principal da Lei de Cristo
é a graça do Espírito Santo, que sara
o homem no seu todo e se manifesta
na fé que actua pelo amor [14]. É
fundamentalmente uma lei interna,
que dá a força interior para realizar
o que ensina. Em segundo lugar é
também uma lei escrita, que se
encontra nos ensinamentos de Nosso
Senhor (o Discurso das Bem-
Aventuranças, etc.) e na catequese
moral dos Apóstolos, e que podem
resumir-se no mandamento do amor.
Este segundo elemento não é de
importância secundária, pois a graça
do Espírito Santo, infundida no
coração do crente, implica
necessariamente “viver segundo o
Espírito” e expressa-se através dos
“frutos do Espírito”, aos quais se



opõem as “obras da carne” (cf. Gl 5,
16-26).

A Igreja, com o seu Magistério, é
intérprete autêntico da lei natural
(cf. Catecismo , 2036). Esta missão
não se circunscreve só aos fiéis, mas
também – por mandato de Cristo: 
euntes docete omnes gentes ( Mt 28,
19) – diz respeito a todos os homens.
Daí a responsabilidade que incumbe
aos cristãos no ensino da lei moral
natural, já que pela fé e com a ajuda
do Magistério, a conhecem
facilmente e sem erro.

As leis civis

As leis civis são as disposições
normativas emanadas das
autoridades (geralmente, pelo órgão
legislativo do Estado) com a
finalidade de promulgar, explicitar
ou concretizar as exigências da lei
natural necessárias para tornar
possível e regular adequadamente a
vida dos cidadãos no âmbito da



sociedade politicamente organizada
[15]. Devem garantir principalmente
a paz e a segurança, a liberdade, a
justiça, a tutela dos direitos
fundamentais da pessoa e da
moralidade pública [16].

A virtude da justiça abarca a
obrigação moral das leis civis justas.
A gravidade desta obrigação depende
da maior ou menor importância do
conteúdo da lei para o bem comum
da sociedade.

São injustas as leis que se opõem à lei
moral natural e ao bem comum da
sociedade. Concretamente, são
injustas as leis:

a) que proíbem fazer alguma coisa
que para os cidadãos é moralmente
obrigatório ou que mandam fazer
alguma coisa que não se deve fazer
sem cometer uma culpa moral

b) as que lesem positivamente ou
privem da devida tutela bens que



pertencem ao bem comum: a vida, a
justiça, os direitos fundamentais da
pessoa, o matrimónio ou a família,
etc.;

c) as que não são promulgadas
legitimamente;

d) as que não distribuem, de modo
equitativo e proporcionado entre os
cidadãos, as cargas e os benefícios.

As leis civis injustas não obrigam em
consciência; pelo contrário, há
obrigação moral de não cumprir as
suas disposições, sobretudo se são
injustas pelas razões indicadas em a)
e b), de manifestar o próprio
desacordo e de procurar mudá-las
logo que seja possível ou, pelo
menos, de reduzir os seus efeitos
negativos. Às vezes, é necessário
recorrer à objecção de consciência
(cf. Catecismo, 2242-2243) [17].

As leis eclesiásticas e os
mandamentos da Igreja



Para salvar os homens, Deus também
quis que formassem uma sociedade
[18]: a Igreja fundada por Jesus
Cristo e dotada por Ele de todos os
meios para cumprir o seu fim
sobrenatural, que é a salvação das
almas. Entre esses meios, está a
potestade legislativa, que têm o
Romano Pontífice para a Igreja
universal, os Bispos diocesanos e as
autoridades a eles equiparadas para
as suas próprias circunscrições. A
maior parte das leis, de âmbito
universal, estão contidas no Código
de Direito Canónico. Existe um
Código para os fiéis de rito latino e
outro para os de rito oriental.

As leis eclesiásticas originam uma
verdadeira obrigação moral [19] que
será grave ou leve conforme a
gravidade da matéria.

Os principais mandamentos da Igreja
são cinco: 1º assitir a Missa completa
aos domingos e dias de preceito (cf. 



Catecismo, 2042); 2º Confessar os
pecados mortais pelo menos uma vez
ao ano, e em perigo de morte, e
também é preciso comungar (cf. 
Catecismo , 2042); 3º comungar ao
menos uma vez ao ano, pela Páscoa
da Ressurreição (cf. Catecismo, 2042);
4º jejuar e abster-se de comer carne
nos dias estabelecidos pela Igreja (cf. 
Catecismo, 2043); 5º ajudar a Igreja
nas suas necessidades (cf. Catecismo,
2043).

A liberdade e a Lei

Existem modos de expor os assuntos
morais que parecem supor que as
exigências éticas contidas na lei
moral são exteriores à liberdade. A
liberdade e a lei parecem então
realidades que se opõem e que se
limitam reciprocamente: como se a
liberdade começasse onde acaba a lei
e vice-versa.

Na realidade, o comportamento livre
não procede do instinto ou de



alguma necessidade física ou
biológica, mas regula cada pessoa
conforme o conhecimento que tem
do bem e do mal: livremente realiza
o bem contido na lei moral e
livremente evita o mal conhecido
através da mesma lei.

A negação do bem conhecido através
da lei moral não é liberdade, mas
pecado. O que se opõe à lei moral é o
pecado, não a liberdade. Certamente,
a lei indica que é necessário corrigir
os desejos de levar a cabo acções
pecaminosas, que uma pessoa possua
desejos de vingança, de violência, de
roubar, etc. Mas tal indicação moral
não se opõe à liberdade, que se dirige
sempre à afirmação livre por parte
das pessoas do que é bom, nem
supõe tão pouco uma coacção da
liberdade, que sempre conserva a
triste possibilidade de pecar. «Actuar
mal não é uma libertação, mas uma
escravidão (…). Talvez declare que
procedeu de acordo com as suas



preferências, mas não conseguirá
pronunciar o nome da verdadeira
liberdade, porque se fez escravo
daquilo por que se decidiu pelo pior,
pela ausência de Deus, e aí não há
liberdade» [20].

Questão diferente é que as leis e
regulamentos humanos, por causa da
generalidade e concisão dos termos
em que se expressam ou possam,
nalgum caso particular, não serem
um fiel indicador do que uma pessoa
determinada deve fazer. A pessoa
bem formada sabe que nesses casos
concretos há-de fazer o que sabe com
certeza que é bom [21]. Mas não
existe nenhum caso em que seja bom
levar a cabo acções intrinsecamente
más, proibidas pelos preceitos
negativos da lei moral natural ou da
lei divino positiva (adultério,
homicídio deliberado, etc.) [22].

A consciência moral



«A consciência moral é um juízo da
razão, pelo qual a pessoa humana
reconhece a qualidade moral de um
acto concreto que vai praticar, que
está prestes a executar ou que já
realizou» ( Catecismo , 1778). A
consciência formula « a obrigação
moral à luz da lei natural: é a
obrigação de fazer o que o homem,
mediante o acto da sua consciência, 
conhece , como um bem que lhe é
imposto aqui e agora » [23].

A consciência é «a norma próxima da
moralidade pessoal» [24]; por isso,
quando se actua contra ela comete-se
um mal moral. Este papel de norma
próxima pertence à consciência não
porque ela seja suprema [25], mas
porque tem para a pessoa carácter
último iniludível: «o juízo de
consciência afirma, por último, a
conformidade de um certo
comportamento concreto com a
lei» [26]: quando a pessoa julga com
segurança, depois de ter



experimentado o problema com
todos os meios à sua disposição, não
existe instância ulterior, uma
consciência da consciência, um juízo
do juízo, porque de contrário se
procederia até ao infinito.

Chama-se consciência recta ou 
verdadeira à que julga com verdade a
qualidade moral de um acto, e 
consciência errónea à que não
alcança a verdade, parecendo como
boa uma acção que na realidade é
má, ou vice-versa. A causa do erro de
consciência é a ignorância , que pode
ser invencível (ou inculpável), se
domina até tal ponto a pessoa que
não fica nenhuma possibilidade de
reconhecê-la e afastá-la, ou vencível
(e culpável) se se pudesse reconhecer
e superar, mas permanece porque a
pessoa não quer empregar os meios
para a superar [27]. A consciência
culpavelmente errónea não desculpa
de pecado, e pode mesmo agravá-lo.



A consciência é certa , quando emite
o juízo com a segurança moral de
não se equivocar. Diz-se que é 
provável , quando julga com o
convencimento de que existe certa
probabilidade de errar, mas que é
menor do que a probabilidade de
acertar. Diz-se que é duvidosa ,
quando a responsabilidade de errar
se supõe igual ou maior à de acertar.
Finalmente, chama-se perplexa ,
quando não se atreve a julgar,
porque pensa que é pecado tanto
fazer um acto como omiti-lo.

Na prática, deve-se seguir só a 
consciência certa e verdadeira ou a 
consciência certa invencivelmente
errónea [28].

A formação da consciência

As acções moralmente negativas
levadas a cabo com ignorância
invencível são nocivas para quem as
comete e talvez também para outros,
e podem contribuir para um maior



obscurecimento da consciência. Daí a
imperiosa necessidade de formar a
consciência (cf. Catecismo, 1738).

Para formar uma consciência recta é
preciso instruir a inteligência no
conhecimento da verdade, para o
qual o cristão conta com a ajuda do
Magistério da Igreja, e educar a
vontade e a afectividade mediante a
prática das virtudes [29]. É uma
tarefa que dura toda a vida (cf. 
Catecismo , 1784).

Para a formação da consciência são
especialmente importantes a
humildade, que se adquire vivendo a
sinceridade diante de Deus, e a
direcção espiritual [30].

Ángel Rodriguez Luño

Bibliografia básica Catecismo da
Igreja Católica, 1730-1742, 1776-1794
e 1950-1974.



João Paulo II, Enc. Veritatis Splendor ,
6-VIII-1993, 28-64.

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilia «A liberdade,
dom de Deus», em Amigos de Deus ,
23-38.

J.Ratzinger, «Conciencia y verdad»,
em., La Iglesia: una comunidad
siempre en camino , Ediciones
Paulinas, Madrid 1992, pp. 95-115.

E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teología moral fundamental ,
Palabra, Madrid 2000, pp. 269-289,
316-332, 348-363, 399-409 e 430-434.

Notas

[1] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 17. Cf. Catecismo,
1731.

[2] Ibidem.



[3] Cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae , I-II, q. 93, a.1, c; Concílio
Vaticano II, Declaração Dignitatis
Humanae,3.

[4] João Paulo II, Enc. Veritatis
Splendor , 6-VIII-1993, 43.

[5] Cf. Ibidem; S. Tomás de Aquino, 
Summa Theologica , I-II, q. 91, a. 2.

[6] Cf. João Paulo II, Enc. Veritatis
Splendor , 44.

[7] Cf. Ibidem.

[8] “A aplicação da lei natural varia
muito; pode requerer uma reflexão
adaptada à multiplicidade das
condições de vida segundo os
lugares, as épocas e as circunstâncias
Todavia, na diversidade de culturas,
a lei natural permanece como regra a
unir os homens entre si, impondo-
lhes, para além das diferenças
inevitáveis, princípios comuns” ( 
Catecismo, 1957).



[9] Cf. João Paulo II, Enc. Veritatis
Splendor , n. 42.

[10] Cf. Ibidem, 102.

[11] Pio XII, Enc. Humani Generis : DS
3876. Cf. Catecismo, 1960.

[12] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Dei Verbum , 15.

[13] João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor , 24. Cf. S. Tomás de Aquino, 
Summa Theologica , I-II, q.106, a. 1, c
e ad 2.

[14] Cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theologica , I-II, q. 108, a. 1.

[15] Cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theologica , I.II, q. 95, a.2; Catecismo,
1959.

[16] Cf. João Paulo II, Enc. 
Evangelium Vitae, 25-III-1995, 71.

[17] João Paulo II, Enc. Evangelium
Vitae , 72-74.



[18] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Lúmen Gentium , 9.

[19] Cf. Concílio de Trento, Cânones
sobre o sacramento do Baptismo , 8: 
DS 1621

[20] S. Josemaria, Homilia «A
liberdade, dom de Deus», em Amigos
de Deus, 37

[21] Cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theologica , i-ii, q. 96, a. 6 e II-II, q.
120.

[22] Cfr- João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 76, 80, 81, 82.

[23] João Paulo II, Enc. Veritatis
Splendor , 59.

[24] Ibidem., 60.

[25] Cf. Ibidem, 60.

[26] Ibidem., 59.



[27] Cf. Ibidem ., 62: Concílio Vaticano
II, Const. Gaudium et Spes , 16.

[28] A consciência certa
invencivelmente errónea é regra
moral não de modo absoluto: obriga
só enquanto permanece o erro. E fá-
lo não pelo que é em si mesma: o
poder obrigatório da consciência
advém da verdade, pelo que a
consciência errónea pode obrigar só
na medida que subjectiva e
invencivelmente se considera
verdadeira. Em matérias muito
importantes (homicídio deliberado,
etc.) é muito difícil o erro de
consciência inculpável.

[29] Cf. João Paulo II, Enc. Veritatis
Splendor , 64

[30] «O exercício da direcção
espiritual não deve orientar-se no
sentido de fabricar criaturas
carecidas de juízo próprio, que se
limitam a executar materialmente o
que outrem lhes disse; pelo contrário,



a direcção espiritual deve tender a
formar pessoas de critério. E o
critério pressupõe maturidade,
firmeza de convicções, conhecimento
suficiente da doutrina, delicadeza de
espírito, educação da vontade» (São
Josemaria, Temas actuais do
Cristianismo , 93).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-a-

liberdade-a-lei-e-a-consciencia/
(28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-a-liberdade-a-lei-e-a-consciencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-a-liberdade-a-lei-e-a-consciencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-a-liberdade-a-lei-e-a-consciencia/

	Tema 26. A liberdade, a lei e a consciência

