opusdei.org

Tema 26. A
liberdade, aleie a
consciéncia

Deus quis a liberdade para que
0 homem procure sem coaccoes
o0 seu Criador e Redentor.

02/10/2010

A liberdade dos Filhos de Deus

A liberdade humana tem varias
dimensdes. A liberdade de coacgdo é
a que frui a pessoa humana que pode
realizar externamente o que decidiu
fazer, sem imposicdo ou
impedimento de agentes exteriores;



assim se fala de liberdade de
expressdo, de liberdade de reunido,
etc. A liberdade de escolha ou
liberdade psicologica significa a
auséncia de necessidade interna para
escolher uma coisa ou outra; ndo que
se refere ja a possibilidade de fazer,
mas a de decidir autonomamente,
sem estar sujeito a algum
determinismo interior. Em sentido
moral , a liberdade refere-se pelo
contrario a capacidade de afirmar e
amar o bem, que é o objecto da
vontade livre, sem estar sujeito a
paixdes desordenadas e ao pecado.

Deus quis a liberdade humana para
que o0 homem “procure sem coacgoes
o seu Criador e, aderindo livremente
a Ele, alcance a plena bem-
aventurada perfeicdo. A liberdade do
homem requer, com efeito, que actue
segundo uma escolha consciente e
livre, quer dizer, movido e induzido
pessoalmente a partir de dentro e
ndo sob a pressdo de um cego



impulso interior ou da mera coacgao
exterior. O homem logra essa
dignidade quando, libertando-se
totalmente da escraviddo das
paixdes, tende ao seu fim com livre
escolha do bem e procura meios
adequados para isso com eficacia e
esforgo crescentes [1].

A liberdade da coacgdo exterior, da
necessidade interior e das paixdes
desordenadas, numa palavra, a
liberdade humana plena possui um
grande valor, torna possivel o amor
(a livre afirmacdo) do bem porque é
bem e, portanto, o amor de Deus
enquanto bem supremo, acto com o
qual o homem imita o0 Amor divino e
alcanca o fim para o qual foi criado.
Neste sentido se afirma que «a
verdadeira liberdade é sinal
eminente da imagem divina no
homem» [2].

A Sagrada Escritura considera a
liberdade humana sob a perspectiva



da historia da salvacdo. Por causa da
primeira queda, a liberdade que o
homem recebeu de Deus ficou
submetida a escraviddo do pecado,
embora ndo se tenha corrompido
completamente (cf. Catecismo,
1739-1740). Pela sua Cruz, anunciada
e preparada pela economia do Antigo
Testamento, «Cristo obteve a
salvacdo para todos os homens.
Resgatou-os do pecado que os retinha
numa situacio de

escravatura» (Catecismo, 1741). S6
colaborando com a graca que Deus
da por meio de Cristo, 0o homem pode
gozar da plena liberdade em sentido
moral: «foi para gozarmos desta
liberdade que Cristo nos libertou» (
Gl 5, 1; cf. Catecismo , 1742).

A possibilidade de que o homem
pecasse ndo fez que Deus
renunciasse a cria-lo livre. As
autoridades humanas devem
respeitar a liberdade e ndo por-lhe
mais limites do que os exigidos pelas



leis justas. Mas, a0 mesmo tempo,
convém nao esquecer que ndo basta
que as decisdes sejam livres para que
sejam boas, e que, s6 a luz do
grandissimo valor da livre afirmacao
do bem por parte do homem, se
entende a exigéncia ética de
respeitar também a sua liberdade
falivel.

A lei moral natural

O conceito de lei é analogo. A lei
natural, a Nova Lei ou Lei de Cristo,
as leis humanas politicas e
eclesiasticas sdo leis morais num
sentido muito diferente, embora
todas elas tenham alguma coisa de
comum.

Chama-se lei eterna ao plano da
Sabedoria divina para conduzir toda
a criacdo ao seu fim [3]; sobretudo,
no que se refere ao género humano,
se corresponde ao eterno designio
salvifico de Deus, pelo qual nos
escolheu em Cristo «para sermos



santos e imaculados na sua
presenca», «escolhendo-nos de
antemao para sermos seus filhos
adoptivos por meio de Jesus Cristo» (
Ef1, 4-5).

Deus conduz cada criatura ao seu
fim, de acordo com a sua natureza.
Concretamente, «Deus prové de um
modo diferente do usado com os
seres que ndo sdo pessoas: nao “de
fora”, através das leis da natureza
fisica, mas “de dentro”, mediante a
razao que, conhecendo pela luz
natural a lei eterna de Deus, estd, por
isso mesmo, em condic¢des de indicar
ao homem a justa direccdo do seu
livre agir» [4].

A lei moral natural é a participagao
da lei eterna na criatura racional [5].
«Dail decorre que a lei natural é a
mesma lei eterna, inscrita nos seres
dotados de razdo, que os inclina para
o acto e o fim que lhes convém » [6]. E,
portanto, uma lei divina (divino-



natural). Consiste na mesma luz da
razao que permite ao homem
discernir o bem e o mal, e que tem
forca de lei enquanto voz e
intérprete da mais alta razdo de
Deus, da qual o nosso espirito
participa e a qual a nossa liberdade
adere [7]. Chama-se-lhe natural
porque consiste na luz da razdo que
todo o homem tem por natureza.

A lei moral natural é um primeiro
passo na comunicacao a todo o
género humano do designio salvifico
divino, cujo completo conhecimento
SO se torna possivel pela Revelacdo. A
lei natural “tem por raiz a aspiracgao
e a submissdo a Deus, fonte e juiz de
todo o bem, assim como o sentido do
proximo como igual a si mesmo” (
Catecismo , 1955).

- Propriedades . A lei moral natural é
universal porque se estende a toda a
pessoa humana de todas as épocas
(cf. Catecismo , 1956). «E imutdvel e



permanente através das variagdes da
historia. Subsiste sob o fluxo das
ideias e dos costumes e esta na base
do respectivo progresso. As regras
que a traduzem permanecem
substancialmente validas» (
Catecismo, 1958) [8]. E obrigatéria
dado que, para tender a Deus, 0
homem deve fazer livremente o bem
e evitar o mal; e para tal deve poder
distinguir o bem do mal, o qual
acontece antes de mais nada gracas a
luz da razdo natural [9]. A
observancia da lei moral natural
pode ser por vezes dificil, mas nunca
é impossivel [10].

- Conhecimento da lei natural . Os
preceitos da lei natural podem ser
conhecidos por todos através da
razao. No entanto, nem todos os seus
preceitos sdo alcancados por todos de
maneira clara e imediata (cf.
Catecismo, 1960). O seu efectivo
conhecimento pode estar
condicionado pelas disposi¢des



pessoais de cada um, pelo ambiente
social e cultural, pela educacéo
recebida, etc. Dado que na situacao
actual as sequelas do pecado néo
foram totalmente eliminadas, a graca
e a Revelacdo sdo necessarias ao
homem para que as verdades morais
possam ser conhecidas por «todos e
sem dificuldade, com firme certeza e
sem mistura de erro» [11].

3. A Lei Divino-Positiva

A Lei Antiga, revelada por Deus a
Moisés, «€é o primeiro estado da Lei
revelada. As suas prescri¢cdes morais
estdo compendiadas nos Dez
Mandamentos» ( Catecismo, 1962),
que expressam conclusdes imediatas
da lei moral natural. A completa
economia do Antigo Testamento esta
sobretudo ordenada a preparar,
anunciar e significar a vinda do
Salvador [12].

A Nova Lei ou Lei Evangélica ou Lei
de Cristo «€é a graca do Espirito Santo



dada mediante a fé em Cristo. Os
preceitos externos, de que fala o
Evangelho, dispdem para esta graca
ou prolongam os seus efeitos na
vida» [13].

O elemento principal da Lei de Cristo
é a graca do Espirito Santo, que sara
0 homem no seu todo e se manifesta
na fé que actua pelo amor [14]. E
fundamentalmente uma lei interna,
que da a forca interior para realizar
0 que ensina. Em segundo lugar é
também uma lei escrita, que se
encontra nos ensinamentos de Nosso
Senhor (o Discurso das Bem-
Aventurancas, etc.) e na catequese
moral dos Apdstolos, e que podem
resumir-se no mandamento do amor.
Este segundo elemento ndo é de
importancia secunddria, pois a graca
do Espirito Santo, infundida no
coracdo do crente, implica
necessariamente “viver segundo o
Espirito” e expressa-se atraveés dos
“frutos do Espirito”, aos quais se



opdem as “obras da carne” (cf. GI 5,
16-26).

A Igreja, com o seu Magistério, é
intérprete auténtico da lei natural
(cf. Catecismo , 2036). Esta missao
nao se circunscreve so aos fiéis, mas
também - por mandato de Cristo:
euntes docete omnes gentes ( Mt 28,
19) — diz respeito a todos os homens.
Dai a responsabilidade que incumbe
aos cristaos no ensino da lei moral
natural, ja que pela fé e com a ajuda
do Magistério, a conhecem
facilmente e sem erro.

As leis civis

As leis civis sdo as disposicoes
normativas emanadas das
autoridades (geralmente, pelo 6rgao
legislativo do Estado) com a
finalidade de promulgar, explicitar
ou concretizar as exigéncias da lei
natural necessarias para tornar
possivel e regular adequadamente a
vida dos cidaddos no ambito da



sociedade politicamente organizada
[15]. Devem garantir principalmente
a paz e a seguranca, a liberdade, a
justica, a tutela dos direitos
fundamentais da pessoa e da
moralidade publica [16].

A virtude da justica abarca a
obrigacdo moral das leis civis justas.
A gravidade desta obrigacdo depende
da maior ou menor importancia do
conteudo da lei para o bem comum
da sociedade.

Sdo injustas as leis que se opdem a lei
moral natural e ao bem comum da
sociedade. Concretamente, sao
injustas as leis:

a) que proibem fazer alguma coisa
que para os cidadaos é moralmente
obrigatdrio ou que mandam fazer
alguma coisa que ndo se deve fazer
sem cometer uma culpa moral

b) as que lesem positivamente ou
privem da devida tutela bens que



pertencem ao bem comum: a vida, a
justica, os direitos fundamentais da
pessoa, o matrimonio ou a familia,
etc.;

c) as que ndo sao promulgadas
legitimamente;

d) as que nao distribuem, de modo
equitativo e proporcionado entre os
cidaddos, as cargas e os beneficios.

As leis civis injustas ndo obrigam em
consciéncia; pelo contrario, ha
obrigacdo moral de ndo cumprir as
suas disposic¢oes, sobretudo se sdo
injustas pelas razdes indicadas em a)
e b), de manifestar o proprio
desacordo e de procurar muda-las
logo que seja possivel ou, pelo
menos, de reduzir os seus efeitos
negativos. As vezes, é necessario
recorrer a objeccdo de consciéncia
(cf. Catecismo, 2242-2243) [17].

As leis eclesiasticas e os
mandamentos da Igreja



Para salvar os homens, Deus também
quis que formassem uma sociedade
[18]: a Igreja fundada por Jesus
Cristo e dotada por Ele de todos os
meios para cumprir o seu fim
sobrenatural, que € a salvacgdo das
almas. Entre esses meios, esta a
potestade legislativa, que tém o
Romano Pontifice para a Igreja
universal, os Bispos diocesanos e as
autoridades a eles equiparadas para
as suas proprias circunscricoes. A
maior parte das leis, de ambito
universal, estdo contidas no Codigo
de Direito Canonico. Existe um
Codigo para os fiéis de rito latino e
outro para os de rito oriental.

As leis eclesiasticas originam uma
verdadeira obrigacao moral [19] que
serd grave ou leve conforme a
gravidade da matéria.

Os principais mandamentos da Igreja
sdo cinco: 1° assitir a Missa completa
aos domingos e dias de preceito (cf.



Catecismo, 2042); 2° Confessar os
pecados mortais pelo menos uma vez
ao ano, e em perigo de morte, e
também é preciso comungar (cf.
Catecismo , 2042); 3° comungar ao
menos uma vez ao ano, pela Pascoa
da Ressurreicdo (cf. Catecismo, 2042);
4° jejuar e abster-se de comer carne
nos dias estabelecidos pela Igreja (cf.
Catecismo, 2043); 5° ajudar a Igreja
nas suas necessidades (cf. Catecismo,
2043).

A liberdade e a Lei

Existem modos de expor os assuntos
morais que parecem supor que as
exigéncias éticas contidas na lei
moral sdo exteriores a liberdade. A
liberdade e a lei parecem entéo
realidades que se opdem e que se
limitam reciprocamente: como se a
liberdade comecasse onde acaba a lei
e vice-versa.

Na realidade, o comportamento livre
ndo procede do instinto ou de



alguma necessidade fisica ou
bioldgica, mas regula cada pessoa
conforme o conhecimento que tem
do bem e do mal: livremente realiza
0 bem contido na lei moral e
livremente evita o mal conhecido
através da mesma lei.

A negacdo do bem conhecido através
da lei moral ndo é liberdade, mas
pecado. O que se opde a lei moral é o
pecado, ndo a liberdade. Certamente,
a lei indica que é necessario corrigir
os desejos de levar a cabo ac¢des
pecaminosas, que uma pessoa possua
desejos de vinganca, de violéncia, de
roubar, etc. Mas tal indica¢do moral
ndo se opode a liberdade, que se dirige
sempre a afirmacdo livre por parte
das pessoas do que é bom, nem
sup0de tdo pouco uma coaccdo da
liberdade, que sempre conserva a
triste possibilidade de pecar. «Actuar
mal ndo é uma libertacdo, mas uma
escraviddo (...). Talvez declare que
procedeu de acordo com as suas



preferéncias, mas ndo conseguira
pronunciar o nome da verdadeira
liberdade, porque se fez escravo
daquilo por que se decidiu pelo pior,
pela auséncia de Deus, e ai ndo ha
liberdade» [20].

Questdo diferente é que as leis e
regulamentos humanos, por causa da
generalidade e concisdo dos termos
em que se expressam ou possam,
nalgum caso particular, ndo serem
um fiel indicador do que uma pessoa
determinada deve fazer. A pessoa
bem formada sabe que nesses casos
concretos ha-de fazer o que sabe com
certeza que € bom [21]. Mas ndo
existe nenhum caso em que seja bom
levar a cabo accdes intrinsecamente
mas, proibidas pelos preceitos
negativos da lei moral natural ou da
lei divino positiva (adultério,
homicidio deliberado, etc.) [22].

A consciéncia moral



«A consciéncia moral é um juizo da
razao, pelo qual a pessoa humana
reconhece a qualidade moral de um
acto concreto que vai praticar, que
estd prestes a executar ou que ja
realizou» ( Catecismo, 1778). A
consciéncia formula « a obrigag¢do
moral a luz da lei natural: é a
obrigacao de fazer o que o homem,
mediante o acto da sua consciéncia,
conhece , como um bem que lhe é
imposto aqui e agora » [23].

A consciéncia € «a norma proxima da
moralidade pessoal» [24]; por isso,
quando se actua contra ela comete-se
um mal moral. Este papel de norma
proxima pertence a consciéncia nao
porque ela seja suprema [25], mas
porque tem para a pessoa caracter
ultimo iniludivel: «o juizo de
consciéncia afirma, por ultimo, a
conformidade de um certo
comportamento concreto com a

lei» [26]: quando a pessoa julga com
seguranca, depois de ter



experimentado o problema com
todos os meios a sua disposicao, ndo
existe instancia ulterior, uma
consciéncia da consciéncia, um juizo
do juizo, porque de contrario se
procederia até ao infinito.

Chama-se consciéncia recta ou
verdadeira a que julga com verdade a
qualidade moral de um acto, e
consciéncia erronea a que nao
alcanca a verdade, parecendo como
boa uma accdo que na realidade é
ma, ou vice-versa. A causa do erro de
consciéncia € a ignordncia , que pode
ser invencivel (ou inculpavel), se
domina até tal ponto a pessoa que
ndo fica nenhuma possibilidade de
reconhecé-la e afasta-la, ou vencivel
(e culpavel) se se pudesse reconhecer
e superar, Imas permanece porque a
pessoa ndo quer empregar 0s meios
para a superar [27]. A consciéncia
culpavelmente erronea ndo desculpa
de pecado, e pode mesmo agrava-lo.



A consciéncia € certa , quando emite
0 juizo com a seguranca moral de
ndo se equivocar. Diz-se que €
provavel , quando julga com o
convencimento de que existe certa
probabilidade de errar, mas que é
menor do que a probabilidade de
acertar. Diz-se que € duvidosa,
quando a responsabilidade de errar
se supde igual ou maior a de acertar.
Finalmente, chama-se perplexa,
quando ndo se atreve a julgar,
porque pensa que € pecado tanto
fazer um acto como omiti-lo.

Na pratica, deve-se seguir soO a
consciéncia certa e verdadeira ou a
consciéncia certa invencivelmente
erronea [28].

A formacao da consciéncia

As acc¢des moralmente negativas
levadas a cabo com ignorancia
invencivel sdo nocivas para quem as
comete e talvez também para outros,
e podem contribuir para um maior



obscurecimento da consciéncia. Dai a
imperiosa necessidade de formar a
consciéncia (cf. Catecismo, 1738).

Para formar uma consciéncia recta é
preciso instruir a inteligéncia no
conhecimento da verdade, para o
qual o cristdo conta com a ajuda do
Magistério da Igreja, e educar a
vontade e a afectividade mediante a
prética das virtudes [29]. E uma
tarefa que dura toda a vida (cf.
Catecismo , 1784).

Para a formacdo da consciéncia sdo
especialmente importantes a
humildade, que se adquire vivendo a
sinceridade diante de Deus, e a
direccdo espiritual [30].

Angel Rodriguez Lufio

Bibliografia basica Catecismo da
Igreja Catolica, 1730-1742, 1776-1794
e 1950-1974.



Jodo Paulo II, Enc. Veritatis Splendor ,
6-VIII-1993, 28-64.

Leituras recomendadas

Sdo Josemaria, Homilia «A liberdade,
dom de Deus», em Amigos de Deus ,
23-38.

J.Ratzinger, «Conciencia y verdad»,
em., La Iglesia: una comunidad
siempre en camino , Ediciones
Paulinas, Madrid 1992, pp. 95-115.

E. Colom, A. Rodriguez Luifio,
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teologia moral fundamental ,
Palabra, Madrid 2000, pp. 269-289,
316-332, 348-363, 399-409 e 430-434.

Notas

[1] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 17. Cf. Catecismo,
1731.

[2] Ibidem.



[3] Cf. S. Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, I-11, q. 93, a.1, c; Concilio
Vaticano II, Declaracao Dignitatis
Humanae,3.

[4] Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
Splendor , 6-VIII-1993, 43.

[5] Cf. Ibidem; S. Tomads de Aquino,
Summa Theologica , I-11, q. 91, a. 2.

[6] Cf. Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
Splendor , 44.

[7] Cf. Ibidem.

[8] “A aplicacdo da lei natural varia
muito; pode requerer uma reflexdo
adaptada a multiplicidade das
condig¢oes de vida segundo os
lugares, as épocas e as circunstancias
Todavia, na diversidade de culturas,
a lei natural permanece como regra a
unir os homens entre si, impondo-
lhes, para além das diferencas
inevitaveis, principios comuns” (
Catecismo, 1957).



[9] Cf. Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
Splendor , n. 42.

[10] Cf. Ibidem, 102.

[11] Pio XII, Enc. Humani Generis : DS
3876. Cf. Catecismo, 1960.

[12] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Dei Verbum , 15.

[13] Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
splendor , 24. Cf. S. Tomas de Aquino,
Summa Theologica , I-11, q.106, a. 1, c
e ad 2.

[14] Cf. S. Tomas de Aquino, Summa
Theologica , I-11, q. 108, a. 1.

[15] Cf. S. Tomads de Aquino, Summa
Theologica , 1.11, q. 95, a.2; Catecismo,
1959.

[16] Cf. Jodo Paulo II, Enc.
Evangelium Vitae, 25-111-1995, 71.

[17] Jodo Paulo II, Enc. Evangelium
Vitae , 72-74.



[18] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Lumen Gentium , 9.

[19] Cf. Concilio de Trento, Canones
sobre o sacramento do Baptismo , 8:
DS 1621

[20] S. Josemaria, Homilia «A
liberdade, dom de Deus», em Amigos
de Deus, 37

[21] Cf. S. Tomas de Aquino, Summa
Theologica , i-1i, q. 96, a. 6 e II-11, q.
120.

[22] Cfr- Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 76, 80, 81, 82.

[23] Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
Splendor , 59.

[24] Ibidem., 60.
[25] Cf. Ibidem, 60.

[26] Ibidem., 59.



[27] Cf. Ibidem ., 62: Concilio Vaticano
I, Const. Gaudium et Spes , 16.

[28] A consciéncia certa
invencivelmente erronea é regra
moral ndo de modo absoluto: obriga
s6 enquanto permanece o erro. E fa-
lo ndo pelo que é em si mesma: o
poder obrigatdrio da consciéncia
advém da verdade, pelo que a
consciéncia erronea pode obrigar so
na medida que subjectiva e
invencivelmente se considera
verdadeira. Em matérias muito
importantes (homicidio deliberado,
etc.) € muito dificil o erro de
consciéncia inculpavel.

[29] Cf. Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
Splendor , 64

[30] «O exercicio da direcgao
espiritual ndo deve orientar-se no
sentido de fabricar criaturas
carecidas de juizo proprio, que se
limitam a executar materialmente o
que outrem lhes disse; pelo contrario,



a direccdo espiritual deve tender a
formar pessoas de critério. E o
critério pressupde maturidade,
firmeza de convic¢Oes, conhecimento
suficiente da doutrina, delicadeza de
espirito, educacdo da vontade» (Sdo
Josemaria, Temas actuais do
Cristianismo , 93).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-a-
liberdade-a-lei-e-a-consciencia/
(28/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-a-liberdade-a-lei-e-a-consciencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-a-liberdade-a-lei-e-a-consciencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-26-a-liberdade-a-lei-e-a-consciencia/

	Tema 26. A liberdade, a lei e a consciência

