
opusdei.org

TEMA 25. O
Matrimónio

A íntima comunidade de vida e
de amor conjugal entre o
homem e a mulher é sagrada e
está estruturada segundo leis
estabelecidas pelo Criador, que
não dependem do arbítrio
humano.

16/09/2010

«O pacto matrimonial, pelo qual o
homem e a mulher constituem entre
si a comunhão íntima para toda a
vida, ordenado por sua índole
natural ao bem dos cônjuges e à



procriação e educação da prole,
entre os baptizados foi elevado por
Cristo Senhor à dignidade de
sacramento» ( CDC, 1055 §1).

1. O desígnio divino sobre o
matrimónio

«O próprio Deus é o autor do
matrimónio» [1]. A íntima
comunidade conjugal entre o homem
e a mulher é sagrada e está
estruturada com leis próprias
estabelecidas pelo Criador que não
dependem do arbítrio humano.

A instituição do matrimónio não é
uma ingerência indevida nas
relações íntimas entre um homem e
uma mulher, mas uma exigência
interior do pacto de amor conjugal: é
o único lugar que torna possível que
o amor entre um homem e uma
mulher seja conjugal [2], quer dizer,
um amor electivo que abarca o bem
da totalidade da pessoa enquanto
sexualmente diferenciada [3]. Este



amor mútuo entre os esposos «torna-
se imagem do amor absoluto e
indefectível com que Deus ama o
homem. É bom, muito bom, aos olhos
do Criador ( Gn 1, 31). E este amor,
que Deus abençoa, está destinado a
ser fecundo e a realizar-se na obra
comum do cuidado da criação: «Deus
abençoou-os e disse-lhes: "Sede
fecundos e multiplicai-vos, enchei a
terra e submetei-a" (Gn 1, 28)». ( 
Catecismo , 1604).

O pecado original introduziu a
ruptura da comunhão original entre
o homem e a mulher, debilitando a
consciência moral relativa à unidade
e indissolubilidade do matrimónio. A
Lei antiga, conforme a pedagogia
divina, não critica a poligamia dos
patriarcas nem proíbe o divórcio;
mas «ao verem a Aliança de Deus
com Israel sob a imagem dum amor
conjugal, exclusivo e fiel (cf. Os 1-3; Is
54.62, Jr 2-3.31; Ez 16, 62; 23), os
profetas prepararam a consciência



do povo eleito para uma inteligência
aprofundada da unicidade e
indissolubilidade do matrimónio (cf. 
Mal 2, 13-17)» ( Catecismo , 1611).

«Jesus Cristo não só restabelece a
ordem inicial querida por Deus, mas
dá a graça para viver o Matrimónio
na nova dignidade de sacramento,
que é o sinal do seu amor esponsal
pela Igreja: «Vós maridos amai as
vossas mulheres, como Cristo amou a
Igreja» ( Ef 5,25)» ( Compêndio , 341).

«Entre os baptizados, não pode haver
contrato matrimonial válido que não
seja por isso mesmo sacramento» ( 
CDC, 1055 §2) [4].

O sacramento do matrimónio
aumenta a graça santificante e
confere a graça sacramental
específica, a qual exerce singular
influência sobre todas as realidades
da vida conjugal [5], especialmente
sobre o amor dos esposos [6]. A
vocação universal à santidade é



especificada para os esposos «pela
celebração do sacramento e
traduzida concretamente nas
realidades próprias da existência
conjugal e familiar» [7]. «Os casados
estão chamados a santificar o seu
matrimónio e a santificar-se nessa
união: cometeriam, por isso, um
grave erro. se edificassem a sua vida
espiritual à margem do lar. A vida
familiar, as relações conjugais, o
cuidado e a educação dos filhos, o
esforço por sustentar, manter e
melhorar economicamente a família,
as relações com as outras pessoas
que constituem a comunidade social,
tudo isso são situações humanas e
correntes que os esposos cristãos
devem sobrenaturalizar» [8].

2. A celebração do matrimónio

O matrimónio nasce do
consentimento pessoal e irrevogável
dos esposos (cf. Catecismo , 1626). «O
consentimento matrimonial é o acto



da vontade, pela qual o homem e a
mulher se entregam e aceitam
mutuamente em aliança irrevogável
para constituir o matrimónio» ( CDC ,
1057 §2).

«Normalmente, a Igreja exige para os
seus fiéis a forma eclesiástica da
celebração do Matrimónio» ( 
Catecismo , 1631). Por isso, «somente
são válidos aqueles casamentos que
se contraem perante o Ordinário do
lugar ou o pároco, um sacerdote ou
diácono delegado por um deles, para
que assistam, e perante testemunhas,
de acordo com as regras
estabelecidas» pelo Código do Direito
Canónico ( CDC , 1108 §1).

Concorrem várias razões para
explicar esta determinação: o
casamento sacramental é um acto 
litúrgico ; introduz numa ordo
eclesial, criando direitos e deveres na
Igreja entre os esposos e para com os
filhos. Devido ao matrimónio ser um



estado de vida na Igreja, é preciso
que sobre ele existam certezas (daí a
obrigação da presença de
testemunhas); e o carácter público do
consentimento protege o “Sim” uma
vez dado e ajuda a permanecer-lhe
fiel (cf. Catecismo , 1631).

3. Propriedades essenciais do
matrimónio

«As propriedades essenciais do
matrimónio são a unidade e a
indissolubilidade, que no casamento
cristão adquirem particular
importância devido ao sacramento» (
CDC, 1506). «O homem e a mulher,
que, pela aliança conjugal “já não são
dois, mas uma só carne” ( Mt 19, 6)
(…) Esta união íntima, já que é o dom
recíproco de duas pessoas, exige, do
mesmo modo que o bem dos filhos, a
inteira fidelidade dos cônjuges e a
indissolubilidade da sua união» [9].

«A igual dignidade pessoal, que se
deve reconhecer à mulher e ao



homem no amor pleno que têm um
pelo outro, manifesta claramente a
unidade do Matrimónio, confirmada
pelo Senhor. A poligamia é contrária
a esta igual dignidade e ao amor
conjugal, que é único e exclusivo» ( 
Catecismo , 1645).

«Na sua pregação, Jesus ensinou sem
equívocos o sentido original da união
do homem e da mulher, tal como o
Criador a quis no princípio: a
permissão de repudiar a sua mulher,
dada por Moisés, era uma concessão
à dureza do coração (cf. Mt 19, 8): a
união matrimonial do homem e da
mulher é indissolúvel: foi o próprio
Deus que a estabeleceu: “Não separe,
pois, o homem o que Deus uniu” ( Mt
19, 6)» ( Catecismo , 1614). Em
virtude do sacramento, em que os
esposos cristãos manifestam e
participam do mistério da unidade e
do amor fecundo entre Cristo e a
Igreja ( Ef 5, 32), a indissolubilidade
adquire um novo sentido e mais



profundo aumentando a solidez
original do vínculo conjugal, de
modo que «o matrimónio rato (isto é,
celebrado entre baptizados) e
consumado não pode ser dissolvido
por nenhum poder humano, nem por
nenhuma causa, além da morte» ( 
CDC, 1141).

«O divórcio é uma ofensa grave à lei
natural. Pretende romper o contrato
livremente aceite pelos esposos de
viverem um com o outro até à morte.
O divórcio é uma injúria contra a
aliança da salvação, de que o
matrimónio sacramental é sinal» ( 
Catecismo , 2384). «Pode acontecer
que um dos cônjuges seja a vítima
inocente do divórcio declarado pela
lei civil; esse, então, não viola o
preceito moral. Há uma grande
diferença entre o cônjuge que
sinceramente se esforçou por ser fiel
ao sacramento do matrimónio e se vê
injustamente abandonado, e aquele
que, por uma falta grave da sua



parte, destrói um matrimónio
canonicamente válido» ( Catecismo ,
2386).

«No entanto, há situações em que a
coabitação matrimonial se torna
praticamente impossível pelas mais
diversas razões. Em tais casos, a
Igreja admite a separação física dos
esposos e o fim da coabitação. Mas os
esposos não deixam de ser marido e
mulher perante Deus: não são livres
de contrair nova união. Nesta
situação difícil, a melhor solução
seria, se possível, a reconciliação» ( 
Catecismo , 1649). Se depois da
separação «o divórcio civil for a
única maneira possível de garantir
certos direitos legítimos, tais como o
cuidado dos filhos ou a defesa do
património, pode ser tolerado sem
constituir falta moral» ( Catecismo ,
2383).

Se depois do divórcio se contrai uma
nova união, mesmo reconhecida pela



lei civil, «o cônjuge casado outra vez
encontra-se numa situação de
adultério público e permanente» ( 
Catecismo , 2384). Os divorciados
novamente casados, embora
continuem a pertencer à Igreja, não
podem ser admitidos à Comunhão
eucarística, porque o seu estado e
condição de vida contradizem
objectivamente essa união de amor
indissolúvel entre Cristo e a Igreja
significada e actualizada na
Eucaristia. «A reconciliação pelo
sacramento da penitência – que
abriria o caminho ao sacramento
eucarístico – pode ser concedida só
àqueles que, arrependidos de ter
violado o sinal da Aliança e da
fidelidade a Cristo, estão
sinceramente dispostos a uma forma
de vida não mais em contradição
com a indissolubilidade do
matrimónio. Isto tem como
consequência, concretamente, que
quando o homem e a mulher, por
motivos sérios – como, por exemplo,



a educação dos filhos – não se podem
separar, «assumem a obrigação de
viver em plena continência, isto é, de
abster-se dos actos próprios dos
cônjuges» [10].

4. A paternidade responsável

«Pela sua própria natureza, a
instituição matrimonial e o amor
conjugal estão ordenados à
procriação e à educação dos filhos,
que constituem o ponto alto da sua
missão e a sua coroa. Os filhos são,
sem dúvida, o mais excelente dom do
matrimónio e contribuem
muitíssimo para o bem dos próprios
pais. O mesmo Deus que disse: "não é
bom que o homem esteja só" ( Gn 2,
18) e que "desde o princípio fez o
homem varão e mulher" ( Mt 19, 4),
querendo comunicar-lhe uma
participação especial na sua obra
criadora, abençoou o homem e a
mulher dizendo: "Sede fecundos e
multiplicai-vos" ( Gn 1, 28). Por isso, o



culto autêntico do amor conjugal e
toda a vida familiar que dele nasce,
sem pôr de lado os outros fins do
Matrimónio, tendem a que os
esposos, com fortaleza de ânimo,
estejam dispostos a colaborar com o
amor do Criador e do Salvador, que,
por meio deles, aumenta
continuamente e enriquece a sua
família» ( Catecismo , 1652) [11].Por
isso, entre «os esposos que deste
modo satisfazem à missão que Deus
lhes confiou, devem ser
especialmente lembrados aqueles
que, de comum acordo e com
prudência, aceitam com grandeza de
ânimo educar uma prole
numerosa» [12].

O estereótipo da família apresentada
pela cultura actualmente dominante
opõe-se à família numerosa,
justificado por razões económicas,
sociais, higiénicas, etc. Mas «o
verdadeiro amor mútuo transcende a
comunidade de marido e mulher e



estende-se aos seus frutos naturais,
os filhos. O egoísmo, pelo contrário,
acaba por rebaixar esse amor à
simples satisfação do instinto, e
destrói a relação que une pais e
filhos. Dificilmente haverá quem se
sinta bom filho – verdadeiro filho –
de seus pais, se puder vir a pensar
que veio ao mundo contra a vontade
deles, que não nasceu de um amor
limpo, mas de uma imprevisão ou de
um erro de cálculo (…). Vejo com
clareza que os ataques às famílias
numerosas provêm da falta de fé, são
produto de um ambiente social
incapaz de compreender a
generosidade, um ambiente que
tende a encobrir o egoísmo e certas
práticas inconfessáveis com motivos
aparentemente altruístas» [13].

Mesmo com uma atitude generosa
face à paternidade, os esposos podem
encontrar-se «em situações em que,
pelo menos temporariamente, não
lhes é possível aumentar o número



de filhos» [14]. «Se existem motivos
sérios para distanciar os
nascimentos, que derivem ou das
condições físicas ou psicológicas dos
cônjuges, ou de circunstâncias
exteriores, a Igreja ensina que então
é lícito ter em conta os ritmos
naturais imanentes às funções
geradoras, para usar do matrimónio
só nos períodos infecundos e, deste
modo, regular a natalidade» [15].

É intrinsecamente má «toda a acção
que, ou em previsão do acto conjugal,
ou durante a sua realização, ou
também durante o desenvolvimento
das suas consequências naturais, se
proponha, como fim ou como meio,
tornar impossível a procriação» [16].

Mesmo que se procure atrasar uma
nova concepção, o valor moral do
acto conjugal realizado no período
infecundo da mulher é diferente do
efectuado com o recurso a um meio
contraceptivo. «O acto conjugal, ao



mesmo tempo que une
profundamente os esposos, torna-os
aptos para a geração de novas vidas,
segundo leis inscritas no próprio ser
do homem e da mulher.
Salvaguardando estes dois aspectos
essenciais, unitivo e procriador, o
acto conjugal conserva integralmente
o sentido de amor mútuo e
verdadeiro e a sua ordenação para a
altíssima vocação do homem para a
paternidade» [17]. Mediante o
recurso à contracepção exclui-se o
significado procriativo do acto
conjugal; o uso do matrimónio nos
períodos infecundos da mulher
respeita a inseparável conexão dos
significados unitivos e procriativos
da sexualidade humana. No primeiro
caso, comete-se um acto positivo
para impedir a procriação,
eliminando do acto conjugal a sua
potencialidade própria em ordem à
procriação; no segundo, só se omite o
uso do matrimónio nos períodos
fecundos da mulher, o que por si não



lesa nenhum outro acto conjugal da
sua capacidade procriadora no
momento da sua realização [18].
Assim, a paternidade responsável, tal
como a proclama a Igreja, não
admite nenhum modo a mentalidade
contraceptiva; antes pelo contrário,
responde a determinada situação
provocada por circunstâncias
pontuais, que em si não se desejam,
mas suportam-se, e que podem
contribuir, com a ajuda da oração,
por unir mais os cônjuges e toda a
família.

5. Matrimónio e família

«Segundo o desígnio de Deus, o
matrimónio é o fundamento da mais
ampla comunidade da família, pois
que o próprio instituto do
matrimónio e o amor conjugal se
ordenam à procriação e educação da
prole, na qual encontram a sua
coroação» [19].



«Pois que o Criador de todas as coisas
constituiu o matrimónio princípio e
fundamento da sociedade humana»,
a família tornou-se a «célula
primeira e vital da sociedade» [20].
Esta específica e exclusiva dimensão
pública do matrimónio exige a sua
defesa e a promoção perla
autoridade civil [21]. As leis que não
reconhecem as propriedades
essenciais do matrimónio – o
divórcio – ou as equiparam a outras
formas de união não matrimoniais –
uniões de facto ou uniões entre
pessoas do mesmo sexo – são
injustas: lesam gravemente o
fundamento da própria sociedade
que o Estado está obrigado a
proteger e a fomentar [22].

Na Igreja, a família é chamada Igreja
doméstica, porque a comunhão
específica dos seus membros está
chamada «a fazer a experiência de
uma comunhão nova e original, que
confirma e aperfeiçoa a comunhão



natural e humana» [23]. «Na família,
como numa igreja doméstica, devem
os pais, pela palavra e pelo exemplo,
ser para os filhos os primeiros
arautos da fé e favorecer a vocação
própria de cada um, especialmente a
vocação sagrada» [24]. «É aqui que se
exerce, de modo privilegiado, o
sacerdócio baptismal do pai de
família, da mãe, dos filhos, de todos
os membros da família, “na recepção
dos sacramentos, na oração e acção
de graças, no testemunho da
santidade de vida, na abnegação e na
caridade efectiva” ( LG, 10). O lar é,
assim, a primeira escola de vida
cristã e “uma escola de
enriquecimento humano” ( GS, 52)
(184). É aqui que se aprende a
tenacidade e a alegria no trabalho, o
amor fraterno, o perdão generoso e
sempre renovado, e, sobretudo, o
culto divino, pela oração e pelo
oferecimento da própria vida» ( 
Catecismo , 1657).



Rafael Díaz

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica ,
1601-1666, 2331-2400.

Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et Spes , 47-52 .

João Paulo II, Ex. ap. Familiaris
Consortio , 11-16.

Leituras recomendadas

S. Josemaria Escrivá, Temas Actuais
do Cristianismo , 87-112.

S. Josemaria Escrivá, «O Matrimónio,
Vocação Cristã», Cristo que Passa,
22-30.

J. Miras; J.I. Bañares, Matrimónio y
Família, Rialp, Madrid 2006.

J. M. Ibañez Langlois, Sexualidad,
Amor, Santa Pureza , Ediciones



Universidad Católica de Chile,
Santiago de Chile 2006

Notas

[1] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 48.

[2] João Paulo II, Ex. ap. Familiaris
Consortio , 22-XI-1981, 11.

[3] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 49.

[4] «De facto, mediante o Baptismo, o
homem e a mulher estão
definitivamente inseridos na Nova e
Eterna Aliança, na Aliança nupcial de
Cristo com a Igreja. E é em razão
desta indestrutível inserção que a
íntima comunidade de vida e de
amor conjugal, fundada pelo Criador,
é elevada e assumida pela caridade
nupcial de Cristo, sustentada e
enriquecida pela sua força
redentora» João Paulo II, Ex. ap. 
Familiaris Consortio , 13).



[5] «Os casais têm graça de estado - a
graça do sacramento - para viverem
todas as virtudes humanas e cristãs
da convivência: a compreensão, o
bom humor, a paciência, o perdão, a
delicadeza no convívio» (S.
Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, 108).

[6] «O autêntico amor conjugal é
assumido no amor divino, e dirigido
e enriquecido pela força redentora
de Cristo e pela acção salvadora da
Igreja, para que, assim, os esposos
caminhem eficazmente para Deus e
sejam ajudados e fortalecidos na sua
missão sublime de pai e
mãe» (Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 48).

[7] João Paulo II, Ex. ap. Familiaris
Consortio , 56.

[8] S. Josemaria, Cristo que Passa,
233.



[9] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 48.

[10] João Paulo II, Ex. ap. Familiaris
Consortio , 84. Cf. Bento XVI, Ex. ap. 
Sacramentum Caritatis , 22-II-2007,
29; Congregação para a Doutrina da
Fé, Carta sobre a recepção da
Comunhão Eucarística por parte dos
fiéis divorciados que voltaram a
casar, 14-09-1994; Catecismo , 1650.

[11] «No dever de transmitir e educar
a vida humana - dever que deve ser
considerado como a sua missão
específica - eles são os cooperadores
do amor de Deus criador e como que
os seus intérpretes (…),os esposos
cristãos, confiados na divina
Providência e cultivando o espírito
de sacrifício, dão glória ao Criador e
caminham para a perfeição em
Cristo quando se desempenham do
seu dever de procriar com
responsabilidade generosa, humana



e cristã» (Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 50).

[12] Ibidem,

[13] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, 94. «Os esposos devem
edificar a sua convivência sobre um
carinho sincero e puro, e sobre a
alegria de ter trazido ao mundo os
filhos que Deus lhes tenha dado a
possibilidade de ter, sabendo, se for
necessário, renunciar a comodidades
pessoais e tendo fé na Providência
divina. Formar uma família
numerosa, se tal for a vontade de
Deus, é uma garantia de felicidade e
de eficácia, embora afirmem outra
coisa os defensores de um triste
hedonismo» (S. JOSEMARIA, Cristo
que Passa, 25).

[14] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 51.

[15] Paulo VI, Enc. Humanae Vitae,
26-VII-1968, 16



[16] Ibidem, 16

[17] Ibidem, 12. O acto conjugal
realizado com a exclusão de um dos
significados é intrinsecamente
desonesto: «Um acto conjugal
imposto ao próprio cônjuge, sem
consideração pelas suas condições e
pelos seus desejos legítimos, não é
um verdadeiro acto de amor e nega,
por isso mesmo, uma exigência da
recta ordem moral, nas relações
entre os esposos; ou «um acto de
amor recíproco, que prejudique a
disponibilidade para transmitir a
vida que Deus Criador de todas as
coisas nele inseriu segundo leis
particulares, está em contradição
com o desígnio constitutivo do
casamento e com a vontade do Autor
da vida humana. Usar deste dom
divino, destruindo o seu significado e
a sua finalidade, ainda que só
parcialmente, é estar em contradição
com a natureza do homem, bem



como com a da mulher e da sua
relação mais íntima» ( Ibidem, 13).

[18] Cf. João Paulo II, Ex. ap. 
Familiaris Consortio , 32; Catecismo ,
2370. A supressão do significado
procriativo implica a exclusão do
significado unitivo do acto conjugal:
«deriva daqui, não somente a recusa
positiva de abertura à vida, mas
também uma falsificação da verdade
interior do amor conjugal, chamado
a doar-se na totalidade pessoal» (Ex.
ap. Familiaris Consortio , 32).

[19] Ibidem , 14

[20] Ibidem , 42.

[21] «A família é o elemento natural e
fundamental da sociedade e tem
direito à protecção da sociedade e do
Estado» (ONU, Declaração dos
Direitos do Homem , 10-XII-1948, artº
16.)



[22] Cf. Conselho Pontifício para a
Família, Família, matrimónio e uniões
de facto , Vaticano 2000; Congregação
para a Doutrina da Fé, Considerações
acerca dos projectos de
reconhecimento legal das uniões de
facto entre pessoas homossexuais ,
Vaticano 2003.

[23] João Paulo II, Ex. ap. Familiaris
Consortio , 21.

[24] Concílio Vaticano II, Const. 
Lúmen Gentium, 11.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-25-o-

matrimonio/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-25-o-matrimonio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-25-o-matrimonio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-25-o-matrimonio/

	TEMA 25. O Matrimónio

