
opusdei.org

Tema 25. A vida
cristã: a lei e a
consciência

A lei eterna, a lei natural, a
Nova Lei ou Lei de Cristo, as leis
humanas políticas e
eclesiásticas são leis morais
num sentido muito diferente,
apesar de todas terem algo em
comum. A consciência formula
«a obrigação moral à la luz da
lei natural, é «a norma próxima
da moralidade pessoal». Para
formar una consciência reta é
necessário instruir a
inteligência no conhecimento
da verdade, para o qual o



cristão conta com a ajuda do
Magistério da Igreja.

01/10/2022

Sumário:

Introdução
1. A lei eterna e a lei moral
natural
2. A lei divino-positiva
3. As leis civis
4. As leis eclesiásticas e os
mandamentos da Igreja
5. A consciência moral
6. A formação da consciência
Bibliografia e Leituras

Introdução

Para comunicar a sua bondade e a
sua bem-aventurança eterna, Deus

• 
• 

• 
• 
• 

• 
• 
• 



quis criar seres inteligentes e livres
(os anjos e os homens), a quem
livremente comunicou uma
participação da sua divina natureza,
que a teologia chama graça
santificante. Esse dom divino, que se
recebe com a fé e o batismo e que
torna o homem filho adotivo de
Deus, é inicialmente como uma
semente que tem de se desenvolver e
crescer até chegar à plenitude
escatológica depois da morte, na vida
eterna. A vida cristã é a vida do
homem como filho de Deus em Cristo
por meio do Espírito Santo, que
decorre entre o batismo e a
passagem à vida eterna. A regra
moral suprema da vida cristã é este
desígnio salvífico divino que a
teologia moral chama lei eterna.

1. A lei eterna e a lei moral natural



O conceito de lei é análogo. A lei
eterna, a lei natural, a Nova Lei ou
Lei de Cristo, as leis humanas
políticas e eclesiásticas são leis
morais num sentido muito diferente,
apesar de todas terem algo em
comum.

Chama-se lei eterna ao plano da
Sabedoria divina para conduzir toda
a criação ao seu fim[1]; no que se
refere ao género humano,
corresponde ao eterno desígnio
salvífico de Deus, pelo qual nos
escolheu em Cristo «para ser santos e
imaculados na sua presença»,
«escolhendo-nos de antemão para
sermos seus filhos adotivos por meio
de Jesus Cristo» (Ef 1, 4-5). Neste
desígnio está a plena felicidade do
homem, que consiste na visão de
Deus e, neste mundo e ainda não
plenamente, na vida de união com
Cristo, que quer sempre o nosso bem.



Deus conduz cada criatura para o seu
fim de acordo com a sua natureza.
Concretamente, «Deus provê os
homens de um modo diferente do
dos outros seres que não são pessoas:
não “de fora”, através das leis
imutáveis da natureza física, mas “de
dentro”, mediante a razão que,
conhecendo com a sua luz natural a
lei eterna de Deus, está em condições
de indicar ao homem a justa direção
do seu livre agir»[2].

A lei moral natural é a participação
da lei eterna na criatura racional[3].
Não podemos conhecer em si mesmo
considerado o desígnio eterno de
Deus para nos conduzir à plena
felicidade, uma vez que não vemos o
que há na mente de Deus. Mas ao
dar-nos uma luz que nos permite
discernir o que é bom e mau para
nós, Deus permite-nos conhecer uma
parte do seu eterno desígnio. Por
isso, pode dizer-se que a lei moral
natural é «a mesma lei eterna,



inscrita nos seres dotados de razão,
que os inclina para o ato e o fim que
lhes convém»[4]. É, portanto, uma lei
divina (divino-natural). O que a lei
moral natural nos dá a conhecer tem
força de lei enquanto voz e
intérprete da mais alta razão de
Deus, da qual o nosso espírito
participa e à qual a nossa liberdade
adere[5]. Chama-se-lhe natural porque
consiste na luz da razão que todo o
homem tem por natureza.

A lei moral natural é um primeiro
passo na comunicação a todo o
género humano do desígnio salvífico
divino, cujo completo conhecimento
só se torna possível pela Revelação.
Como se disse, esse desígnio divino é
que todos possamos alcançar a nossa
plena felicidade na visão de Deus.

– Propriedades. A lei moral natural é 
universal porque se estende a toda a
pessoa, de todas as épocas[6]. Apesar
da diversidade de culturas no



decurso da história, a inteligência
humana mantém a sua unidade, o
que torna possível o diálogo entre as
diversas culturas, por mais que às
vezes possa parecer difícil.

«É imutável e permanente através
das variações da história; subsiste
sob o fluxo das ideias e dos costumes
e está na base do respetivo
progresso. As regras que a traduzem
permanecem substancialmente
válidas»[7]. São imutáveis os
princípios fundamentais, que ao
aplicarem-se a uma realidade social
que muda, possam dar lugar a
aplicações concretas diferentes,
permanecendo em vigor o
fundamental[8].

É obrigatória dado que, para
orientar-se para Deus, o homem deve
fazer livremente o bem e evitar o
mal; e para tal deve poder distinguir
o bem do mal, o que acontece antes
de mais nada graças à luz da razão



natural[9]. A observância da lei moral
natural pode ser por vezes difícil,
mas nunca é impossível[10].

– Conhecimento da lei natural. Os
preceitos da lei natural podem ser
conhecidos por todos através da
razão. No entanto, de facto nem
todos os seus preceitos são recebidos
por todos de uma maneira clara e
imediata[11]. O seu efetivo
conhecimento pode estar
condicionado pelas disposições
pessoais de cada um, pelo ambiente
social e cultural, pela educação
recebida, etc. Poderia dizer-se que a
lei natural é natural como é a
linguagem: qualquer homem são tem
a capacidade de falar, mas de facto
falará de modo mais ou menos
correto e elegante segundo o seu
nível de instrução. A capacidade
natural de conhecer o bem e o mal
necessita de uma adequada
formação para alcançar de facto



todas as verdades morais que pode
alcançar.

2. A lei divino-positiva

Dado que na situação atual as
sequelas do pecado não foram
totalmente eliminadas e podem
ofuscar a inteligência em maior ou
menor medida, a graça e a Revelação
são necessárias ao homem para que
as verdades morais possam ser
conhecidas por «todos e sem
dificuldade, com firme certeza e sem
mistura de erro»[12]. A revelação
divina teve lugar mediante um
processo gradual e histórico.

A Lei Antiga, revelada por Deus a
Moisés, «é o primeiro estádio da lei
revelada. As suas prescrições morais
estão compendiadas nos Dez
Mandamentos»[13], que expressam
conclusões imediatas da lei moral



natural. A completa economia do
Antigo Testamento está sobretudo
ordenada a preparar, anunciar e
simbolizar a vinda do Salvador[14].

A Nova Lei ou Lei Evangélica ou Lei
de Cristo «é a graça do Espírito Santo
dada mediante a fé em Cristo. Os
preceitos externos, de que também
fala o Evangelho, dispõem para esta
graça ou prolongam os seus efeitos
na vida»[15].

O elemento principal da Lei de Cristo
é a graça do Espírito Santo, que sara
o homem no seu todo e se manifesta
na fé que atua pelo amor[16]. É
fundamentalmente uma lei interna
que dá a força interior para realizar
o que ensina. Em segundo lugar é
também uma lei escrita, que se
encontra nos ensinamentos de Nosso
Senhor (o Sermão da montanha, as
Bem-aventuranças, etc.) e na
catequese moral dos Apóstolos e que
podem resumir-se no mandamento



do amor. Este segundo elemento não
tem importância secundária, pois a
graça do Espírito Santo, infundida no
coração do crente, implica
necessariamente «viver segundo o
Espírito» e expressa-se através dos
«frutos do Espírito», aos quais se
opõem as «obras da carne» (cf. Gl 5,
16-26).

A Igreja, com o seu Magistério, é
intérprete autêntico da lei natural[17].
Esta missão não se circunscreve só
aos fiéis, mas – por mandato de
Cristo: euntes, docete omnes gentes
(Mt 28, 19) – diz respeito a todos os
homens. Daí a responsabilidade que
incumbe aos cristãos no ensino da lei
moral natural, já que pela fé e com a
ajuda do Magistério, a conhecem
facilmente e sem erro.

3. As leis civis



As leis civis são as disposições
normativas procedentes das
autoridades estatais (geralmente, do
órgão legislativo do Estado) com a
finalidade de promulgar, explicitar
ou concretizar as exigências da lei
moral natural necessárias para
tornar possível e regulamentar
adequadamente a vida dos cidadãos
no âmbito da sociedade
politicamente organizada[18]. Devem
garantir principalmente a paz e a
segurança, a liberdade, a justiça, a
tutela dos direitos fundamentais da
pessoa e a moralidade pública[19].

A virtude da justiça abarca a
obrigação moral de cumprir as leis
civis justas. A gravidade desta
obrigação depende da maior ou
menor importância do conteúdo da
lei para o bem comum da sociedade.

São injustas as leis que se opõem à lei
moral natural e ao bem comum da



sociedade. Mais concretamente, são
injustas as leis:

1) que proíbem fazer algo que para
os cidadãos é moralmente
obrigatório ou que mandam fazer
alguma coisa que não se deve fazer
sem cometer uma culpa moral;

2) as que lesem positivamente ou
privem da devida tutela bens que
pertencem ao bem comum: a vida, a
justiça, os direitos fundamentais da
pessoa, o matrimónio ou a família,
etc.;

3) as que não são promulgadas
legitimamente;

4) as que não distribuem de modo
equitativo e proporcionado entre os
cidadãos os encargos e os benefícios.

As leis civis injustas não obrigam em
consciência; pelo contrário, há
obrigação moral de não cumprir as
suas disposições, sobretudo se são



injustas pelas razões indicadas em 1)
e 2), de manifestar o próprio
desacordo e de procurar mudá-las
logo que seja possível ou, pelo
menos, de reduzir os seus efeitos
negativos. Às vezes é necessário
recorrer à objeção de consciência[20].

4. As leis eclesiásticas e os
mandamentos da Igreja

Para salvar os homens, Deus também
quis que formassem uma
sociedade[21]: a Igreja, fundada por
Jesus Cristo e dotada por Ele de todos
os meios para cumprir o seu fim
sobrenatural, que é a salvação das
almas. Entre esses meios, está a
potestade legislativa, que têm o
Romano Pontífice para a Igreja
universal e os Bispos diocesanos – e
as autoridades a eles equiparadas –
para as suas próprias circunscrições.



A maior parte das leis de âmbito
universal estão contidas no Código
de Direito Canónico. Existe um
Código para os fiéis de rito latino e
outro para os de rito oriental.

As leis eclesiásticas originam uma
verdadeira obrigação moral[22] que
será grave ou leve segundo a
gravidade da matéria.

Os preceitos mais gerais da Igreja são
cinco: 1º ouvir missa inteira e abster-
se de trabalhos servis nos domingos e
festas de guarda[23]; 2º confessar-se ao
menos uma vez em cada ano[24]; 3º
comungar ao menos pela Páscoa da
Ressurreição[25]; 4º guardar
abstinência e jejuar nos dias
determinados pela Igreja[26]; 5º
prover as necessidades da Igreja,
segundo os legítimos usos e costumes
e as determinações[27] (da Igreja).



5. A consciência moral

«A consciência moral é um juízo da
razão, pelo qual a pessoa reconhece a
qualidade moral de um ato concreto
que vai praticar, que está prestes a
executar ou que já realizou»[28]. A
consciência formula «a obrigação
moral à luz da lei natural: é a
obrigação de fazer o que o homem,
mediante o ato da sua consciência, 
conhece, como um bem que lhe é
indicado aqui e agora»[29]. Assim, por
exemplo, quando no final do dia
fazemos o exame de consciência,
podemos dar-nos conta que algo que
dissemos era contrário à caridade.
Ou então quando refletimos antes de
fazer algo, a consciência pode
revelar-nos que a ação que
planeamos lesaria o direito de uma
pessoa e seria, portanto, uma falta
contra a justiça.

A consciência é «a norma próxima da
moralidade pessoal»[30]; por isso,



quando se atua contra ela comete-se
um mal moral. Este papel de norma
próxima pertence à consciência não
porque ela seja a norma suprema[31],
mas porque tem para a pessoa um
carácter incontestável: «o juízo da
nossa consciência afirma “em última
instância” a conformidade de um
comportamento com a lei»[32]:
quando a pessoa julga com
segurança, depois de ter examinado
o problema com todos os meios à sua
disposição, não existe uma instância
ulterior, uma consciência da
consciência, um juízo do juízo,
porque de contrário se procederia
até ao infinito.

Chama-seconsciência reta ou
verdadeira à que julga com verdade a
qualidade moral de um ato e 
consciência errónea à que não
alcança a verdade, estimando como
boa uma ação que na realidade é má,
ou vice-versa. A causa do erro de
consciência é a ignorância, que pode



ser invencível (e inculpável), se
domina até tal ponto a pessoa que
não fica nenhuma possibilidade de a
reconhecer e afastar, ou vencível (e
culpável), se se pudesse reconhecer e
superar, mas permanece porque a
pessoa não quer empregar os meios
para a superar[33]. A consciência
culpavelmente errónea não desculpa
o pecado, e pode mesmo agravá-lo.

A consciência é certa, quando emite o
juízo com a segurança moral de não
se equivocar. Diz-se que é provável,
quando julga com o convencimento
de que existe certa probabilidade de
errar, mas que é menor do que a
probabilidade de acertar. Diz-se que
é duvidosa, quando a probabilidade
de errar é igual ou maior à de
acertar. Finalmente chama-se 
perplexa quando não se atreve a
julgar, porque pensa que é pecado
tanto realizar um ato como omiti-lo.



Na prática deve seguir-se só a 
consciência certa e verdadeira ou a 
consciência certa invencivelmente
errónea[34]. Não se deve atuar com
consciência duvidosa; é preciso sair
da dúvida rezando, estudando,
perguntando, etc.

6. A formação da consciência

As ações moralmente negativas
realizadas com ignorância invencível
são nocivas para quem as comete e
talvez também para outros, e em
qualquer caso podem contribuir para
um maior obscurecimento da
consciência. Daí a imperiosa
necessidade de formar a
consciência[35].

Para formar uma consciência reta é
necessário instruir a inteligência no
conhecimento da verdade – para o
qual o cristão conta com a ajuda do



Magistério da Igreja –, e educar a
vontade e a afetividade mediante a
prática das virtudes[36]. É uma tarefa
para toda a vida[37].

Para a formação da consciência são
especialmente importantes a
humildade, que se adquire vivendo a
sinceridade diante de Deus, e a
direção espiritual[38].

Uma consciência bem formada
precisa de praticar a virtude moral
da epiqueia. A epiqueia leva a atuar
de modo diferente da letra da lei
quando, encontrando-se diante de
uma situação não prevista pela
formulação geral e simples da lei,
atuar de acordo com a lei seria mau
ou nocivo. Assim, por exemplo, as
autoridades de polícia estabelecem
que só se pode entrar e sair da zona
internacional de um aeroporto pelas
portas destinadas para isso. Isto
refere-se ao comportamento comum.
Mas é claro que no caso de um



terramoto que destrói os acessos e
impede usar essas portas, as pessoas
que estão dentro devem escapar por
onde puderem. As disposições da
autoridade, expressas de forma
geral, referem-se ao comportamento
comum, e não a circunstâncias
excecionais que ninguém pode
prever.

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
1730-1742, 1776-1794 e 1950-1974.

– João Paulo II, Veritatis splendor, n.
28-64.

Leituras recomendadas



– S. Josemaria, Homília A liberdade,
dom de Deus, em Amigos de Deus, n.
23-38.

– Enrique Colom, Ángel Rodríguez
Luño, Elegidos en Cristo para ser
santos. Curso de teología moral
fundamental, Palabra, Madrid 2000,
p. 316-332, 348-363, 399-409, 424-428
e 430-434.

[1] cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiæ, I-II, q. 93, a. 1, c.; Concílio
Vaticano II, Dignitatis humanæ, n. 3.

[2] S. João Paulo II, Veritatis splendor,
n. 43.

[3] cf. Ibid; S. Tomás de Aquino, 
Summa Theologiæ, I-II, q. 91, a. 2.

[4] cf. S. João Paulo II, Veritatis
splendor, n.44.



[5] cf. Ibid.

[6] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1956.

[7] Ibid., n. 1958.

[8] «A aplicação da lei natural varia
muito; pode requerer uma reflexão
adaptada à multiplicidade das
condições de vida, segundo os
lugares, as épocas e as
circunstâncias. No entanto, na
diversidade das culturas, a lei
natural permanece como regra a
unir os homens entre si, impondo-
lhes, para além das diferenças
inevitáveis, princípios
comuns» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 1957).

[9] cf. S. João Paulo II, Veritatis
splendor, n. 42.

[10] cf. Ibid, n. 102.



[11] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1960.

[12] Pio XII, Humani generis: DS 3876.
cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1960.

[13] Catecismo da Igreja Católica, n.
1962.

[14] cf. Concílio Vaticano II, Dei
verbum, n. 15.

[15] S. João Paulo II, Veritatis
splendor, n. 24. Cf. S. Tomás de
Aquino, Summa Theologiae, I-II, q.
106, a. 1, c. e ad 2.

[16] cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 108, a. 1.

[17] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2036.

[18] cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 95, a. 2; Catecismo
da Igreja Católica, n. 1959.



[19] cf. João Paulo II, Evangelium
vitae, n. 71.

[20] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2242-2243; João Paulo II, 
Evangelium vitae, n. 72-74.

[21] cf. Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 9.

[22] cf. Concílio de Trento, Cânones
sobre o sacramento do Batismo, 8: DS
1621.

[23] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2042.

[24] cf. Ibid.

[25] cf. Ibid.

[26] cf. Ibid., n. 2043.

[27] cf. Ibid.

[28] Catecismo da Igreja Católica, n.
1778.



[29] S. João Paulo II, Veritatis
splendor, n. 59.

[30] Ibid., n. 60.

[31] cf. Ibid.

[32] S. João Paulo II, Veritatis
splendor, n. 59.

[33] cf. ibid., n. 62; Concílio Vaticano
II, Gaudium et spes, 16.

[34] A consciência certa
invencivelmente errónea é regra
moral não de modo absoluto: obriga
apenas enquanto permanece no erro.
E fá-lo não por aquilo que é em si
mesma: o poder obrigatório da
consciência deriva da verdade, pelo
que a consciência errónea pode
obrigar apenas na medida em que
subjetiva e invencivelmente seja
considerada verdadeira. Em
matérias muito importantes
(homicídio deliberado, etc.) é muito



difícil o erro de consciência
inculpável.

[35] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1783.

[36] cf. S. João Paulo II, Veritatis
splendor, n. 64.

[37] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1784.

[38] «O exercício da direção
espiritual não deve orientar-se no
sentido de fabricar criaturas
carecidas de juízo próprio, que se
limitam a executar materialmente o
que lhes mandarem fazer; pelo
contrário, a direção espiritual deve
dirigir-se a formar pessoas de
critério. E ter critério pressupõe
maturidade, firmeza de convicções,
um conhecimento suficiente da
doutrina, delicadeza de espírito,
educação da vontade» (S. Josemaria, 
Entrevistas a S. Josemaria, n. 93).



Ángel Rodríguez Luño

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tema-25-a-vida-
crista-a-lei-e-a-consciencia/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-25-a-vida-crista-a-lei-e-a-consciencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-25-a-vida-crista-a-lei-e-a-consciencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-25-a-vida-crista-a-lei-e-a-consciencia/

	Tema 25. A vida cristã: a lei e a consciência

