opusdei.org

Tema 24. O
Matrimonio e a
Ordem sacerdotal

O Matrimonio é uma sabia
instituicdo do Criador para
realizar na humanidade o seu
designio de amor. Nasce do
consentimento pessoal e
irrevogavel dos esposos. As
suas propriedades essenciais
sdo aunidade e a
indissolubilidade. Esta
ordenado a procriacao e
educacdo da prole: os filhos sdo
o0 dom mais excelente do
matrimonio e contribuem
muito para o bem dos seus
proprios pais. Atraves do



sacramento da Ordem, é
conferida uma participacdo no
sacerdocio de Cristo.

01/10/2022

Sumario:

* Introducao

* 1. O sacramento do Matrimonio

* 2. A celebracdo do Matrimonio

* 3. A paternidade responsavel

* 4. O sacramento da Ordem

* 5. Natureza e efeitos da Ordem
recebida

* 6. Os graus da Ordem sagrada

* 7. Ministro e sujeito

* Bibliografia

Introducao



O Pai, no seu designio de amor,
escolheu-nos em Cristo antes da
criacdo do mundo para nos elevar a
dignidade de filhos de Deus (cf. Ef 1,
4-5). Além disso, quer contar com a
cooperacdo dos homens para levar a
cabo o seu designio de salvacdo. Os
sacramentos do Matrimonio e da
Ordem conferem ao cristdo
precisamente uma vocacao e missao

especifica na Igreja™.

1. O sacramento do Matrimonio

O matrimonio néo é «efeito da
casualidade ou produto da evolucao
de forcas naturais inconscientes; é
uma sabia instituicao do Criador
para realizar na humanidade o seu
designio de amor. Os esposos, através
da sua reciproca doacgao pessoal,
propria e exclusiva, tendem a
comunhado do seu ser, em ordem a



um mutuo aperfeicoamento pessoal,
para colaborar com Deus na geragao
e educacdo de novas vidas. Nos
batizados, o matrimonio revela, além
disso, a dignidade de sinal
sacramental da graca, enquanto
representa a unido de Cristo e da
Igreja».

«Na sua realidade mais profunda, o
amor € essencialmente dom e amor
conjugal, enquanto conduz os
esposos ao reciproco "conhecimento”
que faz deles "uma s6 carne" (cf. Gn
2, 24), ndo se esgota no interior do
proprio casal, ja que os habilita para
a maxima doacao possivel, pela qual
se convertem em cooperadores de
Deus no dom da vida a uma nova
pessoa humana»™.

Este amor mutuo entre 0s esSposos
«converte-se em imagem do amor
absoluto e indefectivel com que Deus
ama o homem. Este amor é bom,
muito bom, aos olhos do Criador (Gn



1, 31). E este amor é destinado a ser
fecundo e a realizar-se na obra
comum do cuidado da criagdo. E
Deus abencoou-os e disse-lhes: “Sede
fecundos e multiplicai-vos e enchei a
terra e submetei-a” (Gn 1, 28)»™.

O dom proprio que caracteriza o
amor como conjugal sdo as pessoas
enquanto reciprocamente sexuadas
em ordem a procriacdo. Nenhuma
pessoa pode chegar a ser pai por si sO
ou com outra pessoa do mesmo sexo,
porque a paternidade e a
maternidade constituem um unico
principio de geracdo. Por isso, no
amor conjugal a aceitacdo do dom
possui um dinamismo totalmente
proprio e peculiar relativamente a
outras linguagens de amor: somente
no amor conjugal se da identidade
entre o oferecimento do dom e a
aceitacdo do dom. Com efeito, a
aceitacdo do dom da paternidade
tem lugar através da entrega do dom
da maternidade e viceversa. Ndo



existe, portanto, uma comunhao de
amor mais intima entre duas pessoas
que, com palavras da Sagrada
Escritura, sdo uma so carne (Gn 2,
24).

A dinamica da doacdo conjugal
acima descrita evidencia que o amor
conjugal ndo nasce de modo
espontaneo, mas de uma entrega
livre de cada pessoa e, pelo facto de a
entrega ser mutua, ser um amor
devido. Assim o ensina S. Paulo ao
escrever que a «mulher nao é dona
do seu proprio corpo, mas o marido;
do mesmo modo que o marido ndo é
dono do seu proprio corpo, mas sim
a mulher» (1Cor 7, 4), ou quando
recorda aos esposos que «devem
amar as suas mulheres, como ao seu
proprio corpo (Ef 5, 28). O
matrimonio, enquanto instituicdo
natural, tem correspondéncia com
dimensdo de justica inerente ao
amor conjugal: «a instituicao
matrimonial ndo é uma ingeréncia



indevida da sociedade ou da
autoridade nem a imposicao
extrinseca de uma forma, mas
exigéncia interior do pacto de amor
conjugal, que se confirma
publicamente como unico e
exclusivo, para que seja vivida assim
a plena fidelidade ao designio do
Deus Criador»".

A comunidade matrimonial, pelo
facto de ser o fundamento natural da
familia, célula da sociedade, ndo
pertence exclusivamente a esfera
privada, mas € um bem de interesse
publico. A sociedade protege o
matrimonio por meio da sua
institucionalizacdo legal: o
matrimonio civil na sociedade civil e
0 matrimonio canodnico na Igreja.
Para que a legalizacdo do
matrimonio seja efetiva e realmente
util para o bem comum, deve ajustar-
se a sua esséncia, quer dizer, ao
matrimonio como instituicdo natural



e, no caso do matrimonio canonico,
também como sacramento.

Em muitos paises, é frequente que as
pessoas coabitem more uxorio sem
nenhum vinculo institucional. As
razdes sdo varias: «a influéncia das
ideologias que desvalorizam o
matrimoénio e a familia, a
experiéncia do fracasso de outros
casais ao qual ndo se querem expor,
o medo de algo que consideram
demasiado grande e sagrado, as
oportunidades sociais e as vantagens
economicas derivadas da
convivéncia, uma concecao
puramente emocional e romantica
do amor, o medo de perder a sua
liberdade e independéncia, a recusa
de tudo o que é considerado
institucional e burocratico»"

Se a relacdo esta estabelecida por
uma sincera vontade conjugal,
devera mostrar-se-lhes a necessidade
de legalizar a sua situacdo. Se tal



vontade ndo existe, havera que
ajuda-los a descobrir a mentira de tal
relacdo, porque o amor conjugal
«exige um dom total e definitivo das
pessoas entre si (Catecismo, n. 2391);
e que essa mentira debilita a
sinceridade e fidelidade mutuas: que
pode significar uma unido em que as
pessoas ndo se comprometem uma
para com a outra, testemunhando
assim uma falta de confianca na
outra, em si mesmas, ou no
futuro?»".

Se olharmos a criac¢do a partir de
Cristo, descobrimos que é o
fundamento de “todos os designios
salvificos de Deus”, “o principio da
historia da salvacdo”, que culmina
em Cristo. E o matrimdénio das
origens aparece revestido de uma
nova dignidade: foi instituido por
Deus como tipo da unido entre Cristo
e a Igreja (cf. Ef 5, 31-32), em virtude
da qual o amor conjugal ndo so
participa do amor criador de Deus,



mas também do seu amor salvador,
transmitindo a vida humana
juntamente com a vida da graca em
Cristo.

O pecado original introduziu a
rutura do homem com Deus e
simultaneamente a rutura da
comunhdo original entre o homem e
a mulher. A instituicdo do
matrimonio, por sua vez, debilita-se
com o aparecimento da poligamia e
do repudio, e a paternidade carnal
transmite o pecado original em vez
da vida dos filhos de Deus.

A Lei antiga, de acordo com a
pedagogia divina, ndo critica a
poligamia dos patriarcas nem proibe
o divércio; mas «contemplando a
Alianca de Deus com Israel sob a
imagem de um amor conjugal
exclusivo e fiel (cf. Os 1-3; Is 54, 62, Jr
2-3.31; Ez 16, 62; 23), os profetas
foram preparando a consciéncia do
Povo eleito para uma inteligéncia



aprofundada da unicidade e
indissolubilidade do matrimonio (cf.
Ml 2, 13-17)»". Além disso, a
renovacao da béncao original divina
com Abrado, juntamente com a
promessa de uma descendéncia
inumeravel a qual entregara a terra
de Canaa (cf. Gn 12, 2.7; 13, 16; 22,
17), confere ao matrimonio um papel
fundamental na realizacdo do
designio salvifico: sem o matrimonio,
ndo se cumpriria a aliancga feita por
Deus com Abrado e a sua
descendéncia, que, a luz do Novo
Testamento, sdo Cristo e a Igreja (cf.
Gl 3, 26-29).

«Jesus, que reconciliou todas as
coisas, voltou a conduzir o
matrimonio e a a sua forma original
(cf. Mc 10, 1-12). A familia e o
matrimoénio foram redimidos por
Cristo (cf. Ef 5, 21-32), restaurados a
imagem da Santissima Trindade,
mistério donde emana todo o amor
verdadeiro. A alianca esponsal,



inaugurada na criacdo e revelada na
historia da salvacdo, recebe a plena
revelacdo do seu significado em
Cristo e na sua Igreja. De Cristo,
através da Igreja, o matrimonio e a
familia recebem a graca necessaria
para testemunhar o amor de Deus e
viver a vida de comunhdo. O
Evangelho da familia atravessa a
historia do mundo, desde a criacdo
do homem a imagem e semelhanca
de Deus (cf. Gn 1, 26-27) até ao
cumprimento do mistério da Alianga
em Cristo no final dos séculos com as
bodas do Cordeiro (cf. Ap 19, 9)»"".

2. A celebracdo do Matrimonio

O Matrimonio nasce do
consentimento pessoal e irrevogavel
dos esposos™”. «O consentimento
matrimonial é o ato da vontade, pelo
qual o homem e a mulher se



entregam e aceitam mutuamente em
alianca irrevogavel para constituir o
matrimoénio»™.

«A Igreja exige normalmente para os
seus fiéisa forma eclesiastica da
celebracdo do matriménio»"?. Por
isso, «<somente sdo validos aqueles
matrimonios que se contraem diante
do Ordindrio do lugar, do paroco, ou
de um sacerdote ou didcono
delegado por um deles para que
assistam, e diante de duas
testemunhas, de acordo com as
regras estabelecidas»"® pelo Codigo
de Direito Canonico.

Varias razdes concorrem para
explicar esta determinacdo: o
Matrimoénio sacramental cria direitos
e deveres na comunidade da Igreja,
entre os esposos e para com os filhos.
Pelo facto de o matrimonio ser um
estado de vida na Igreja, é preciso
que exista a certeza a respeito dele
(dai a obrigacdo de haver



testemunhas); e o caracter publico do
consentimento protege o "sim" uma
vez dado e ajuda a permanecer-lhe
fi@1[14]

«As propriedades essenciais do
Matrimonio sdo a unidade e a
indissolubilidade, que no
matrimonio cristdo alcancam uma
particular firmeza por razdo do
sacramento»". O marido e a mulher
«pelo pacto conjugal ja ndo sdo dois,
mas uma so carne (Mt 19, 6). Esta
intima unido, como mutua entrega
de duas pessoas, tal como o bem dos
filhos, exigem plena fidelidade
conjugal e tornam indispensavel a
sua indissoluvel unidade»"®,

«A unidade do Matrimonio aparece
amplamente confirmada pela igual
dignidade pessoal que se deve
reconhecer a mulher e ao homem no
mutuo e pleno amor. A poligamia é
contraria a esta igual dignidade de



um e de outro e ao amor conjugal
que é unico e exclusivo»"”,

«Na sua pregacao, Jesus ensinou sem
ambiguidade o sentido original da
unido do homem e da mulher, tal
como o Criador a quis no comecgo: a
autorizacgao, dada por Moisés, de
repudiar a mulher era uma
concessdo a dureza do coracao (cf.
Mt 19, 8); a unido matrimonial do
homem e da mulher é indissoluvel: o
proprio Deus a estabeleceu: “O que
Deus uniu, que ndo o separe o
homem” (Mt 19, 6)»"*®. Em virtude do
sacramento pelo qual os esposos
cristdos manifestam e participam do
mistério da unidade e do amor
fecundo entre Cristo e a Igreja (cf. Ef
5, 32), a indissolubilidade adquire
um sentido novo e mais profundo,
acrescentando a solidez original do
vinculo conjugal, de modo que «o
matrimonio ratificado (isto &,
celebrado entre batizados) e
consumado ndo pode ser dissolvido



por nenhum poder humano, nem por
nenhuma causa fora da morte»"?.

«0 divorcio é uma ofensa grave a lei
natural. Pretende romper o contrato
aceite livremente pelos esposos, de
viverem juntos até a morte. O
divércio atenta contra a Alianca de
salvacdo da qual o Matrimonio
sacramental é um sinal»"”. «Pode
acontecer que um dos conjuges seja
vitima inocente do divorcio ditado
em conformidade com a lei civil;
esse, entao, ndo viola o preceito
moral. Existe uma diferenca
consideravel entre o conjuge que se
esfor¢ou com sinceridade por ser fiel
ao sacramento do Matrimonio e se vé
injustamente abandonado e aquele
que, por uma falta grave da sua
parte, destroi um matrimonio
canonicamente valido»™".

«Existem, sem duvida, situacdes em
que a convivéncia matrimonial se
torna praticamente impossivel por



razdes muito diversas. Em tais casos,
a Igreja admite a separacdo fisica dos
esposos e o fim da coabitacdo. Os
esposos ndo deixam de ser marido e
mulher diante de Deus; nem séo
livres para contrair uma nova unido.
Nesta situacao dificil, a melhor
solucgdo seria, se é possivel, a
reconciliacio»”. Se, depois da
separacao, o divorcio civil representa
a unica maneira possivel de
assegurar certos direitos legitimos, o
cuidado dos filhos ou a defesa do
patrimonio, pode ser tolerado sem
constituir uma falta moral»"*.

Se depois do divorcio se contrai uma
nova unido, ainda que reconhecida
pela lei civil, «o conjuge casado de
novo encontra-se entdo em situacgao
de adultério publico e
permanente»™. Os divorciados
casados de novo, ainda que
continuem a pertencer a Igreja, ndo
podem ser admitidos a Eucaristia,
porque o seu estado e condi¢do de



vida contradizem objetivamente essa
unido de amor indissoluvel entre
Cristo e a Igreja, significada e
atualizada na Eucaristia. «A
reconciliacdo no sacramento da
Peniténcia — que lhes abriria o
caminho ao sacramento eucaristico —
pode dar-se unicamente aos que,
arrependidos de terem violado o
sinal da Alianca e a fidelidade a
Cristo, estdo sinceramente dispostos
a uma forma de vida que nao
contradiga a indissolubilidade do
matrimonio. Isto pressupde
concretamente que, quando o
homem e a mulher, por motivos
sérios — como, por exemplo, a
educacdo dos filhos — ndo podem
cumprir a obrigacdo da separacao,
assumem o compromisso de viver
em plena continéncia, ou seja, de se
absterem dos atos proprios dos
esposos»™.,

Estas normas devem aplicar-se na
légica da compaixdo para com as



pessoas frageis, evitando por tantas
condicdes a misericordia divina que
a esvaziem de sentido®. Isto
significa ter em conta que o
penitente «ainda que seja fiel a
intencdo de ndo voltar a pecar, a
experiéncia passada e a conscéncia
da debilidade presente suscitam o
temor de novas quedas; mas isto nao
prejudica a autenticidade da
intencdo, quando a esse temor se une
a vontade, apoiada na oracdo, de
fazer o possivel por evitar a
culpa»®. O penitente, devido as
circunstancias concretas em que se
encontra, pode ndo ser plenamente
responsavel pelos seus proprios atos.
O confessor devera té-lo em conta
para avaliar o que pode fazer para
evitar a culpa, e assim ter a certeza
moral da suficiente contri¢cdo do
penitente para receber a
absolvicdo™.

Em qualquer caso, se se produz uma
nova queda, a pessoa deve



aproximar-se do sacramento da
confissdo antes de comungar. De
facto, as relacdes sexuais com
alguém que ndo é o conjuge legitimo
sdo sempre, pelo seu objeto,
intrinsecamente mas. Além disso,
como o seu arrependimento «é por si
mesmo oculto, enquanto que a sua
condicdo de divorciados que
voltaram a casar é por si mesma
manifesta, sO poderdo aceder a
Comunhado eucaristica remoto
scandalo»™. Finalmente, a Eucaristia
recebida ndo sera a meta do caminho
de conversdo, mas a preciosa ajuda
para continuar a dar os passos
necessarios para viver numa
situacdo que ja ndo contrasta com o
ensinamento de Jesus sobre o
matrimoénio®”.

3. A paternidade responsavel



«Pela sua propria natureza, a
instituicdo do matrimonio e o amor
conjugal estdo ordenados a
procriacdo e educacdo dos filhos, que
constituem o ponto alto da sua
missdo e a sua coroa. Os filhos sédo,
certamente, o dom mais excelente do
matrimonio e contribuem muito para
0 bem dos seus proprios pais. O
proprio Deus que disse: “Nao é bom
que o0 homem esteja s6” (Gn 2, 18), e
que “fez desde o principio o homem,
vardo e mulher” (Mt 19, 4), querendo
comunicar-lhe certa participacao
especial na sua propria obra
criadora, abencoou o homem e a
mulher, dizendo: “Crescei e
multiplicai-vos” (Gn 1, 28). Dai que
cultivar verdadeiramente o amor
conjugal e todo o sistema da vida
familiar que dele procede, sem
descuidar os outros fins do
matrimoénio, tenda a que 0S eSposos
estejam dispostos com fortaleza de
animo a cooperar com o amor do
Criador e Salvador, que por meio



deles aumenta e enriquece a sua
propria familia cada dia mais»®". Por
isso, entre «0s conjuges que
cumprem deste modo a missdo que
Deus lhes confiou, sdo dignos de
menc¢do muito especial os que de
comum acordo, bem ponderado,
aceitam com magnanimidade uma
prole mais numerosa para educa-la
dignamente»"”,

Mesmo com uma disposicao
generosa perante a paternidade, os
esposos podem encontrar-se
«impedidos por algumas
circunstancias atuais da vida e
podem achar-se em situagdes em que
o numero de filhos, pelo menos
durante algum tempo, ndo pode
aumentar»"’', Se, para espacar os
nascimentos existem motivos sérios,
derivados das condic¢es fisicas ou
psicoldgicas dos conjuges, ou de
circunstancias exteriores, a Igreja
ensina que, nesse, caso € licito ter em
conta os ritmos naturais imanentes



as funcoes geradoras para usar do
matrimonio nos periodos infecundos
e, assim, regular a natalidade»"".

«De acordo com o designio de Deus, 0
matrimonio é o fundamento da
comunidade mais ampla da familia,
uma vez que a propria instituicdo do
matrimonio e o amor conjugal estdo
ordenados a procriacdo e educacao
da prole, na qual encontram a sua
coroacio»™.

«0 Criador do mundo estabeleceu a
sociedade conjugal como origem e
fundamento da sociedade humana; a
familia é por isso a célula primeira e
vital da sociedade»™. Esta especifica
e exclusiva dimensdo publica do
matrimonio e da familia reclama a
sua defesa e promocao por parte da
autoridade civil.

Na Igreja, a familia é chamada igreja
doméstica porque a especifica
comunhdo dos seus membros é
chamada a ser «revelacdo e atuacao



especifica da comunho eclesial»™”".

«0Os pais devem ser para com 0S seus
filhos os primeiros pregadores da fé,
tanto com a palavra como com o seu
exemplo e devem fomentar a
vocacao propria de cada um, e com
especial cuidado a vocacao
sagrada»™®. «E aqui que se exerce, de
modo privilegiado o sacerdocio
batismal do pai de familia, da mae,
dos filhos, de todos os membros da
familia, na rececdo dos sacramentos,
na oracdo e na acao de gracas, no
testemunho da santidade de vida
com a renuncia e o0 amor que se
traduz em obras. O lar é assim a
primeira escola de vida crista e
escola de enriquecimento humano.
Aqui se aprende a tenacidade e
alegria no trabalho, o amor fraterno,
0 perddo generoso, e sempre
renovado e sobretudo o culto divino,
por meio da oracgdo e oferecimento
da propria vida»®”.




4. 0 sacramento da Ordem

De entre o povo de Israel, designado
em Ex 19, 6 como «reino de
sacerdotes», a tribo de Levi foi
escolhida por Deus «para o servico
da Morada do Testemunho» (Num 1,
50); por sua vez, de entre os levitas,
os sacerdotes da antiga alianga eram
consagrados com o rito da uncao (cf.
Ex 29, 1-7), ao conferir-lhes uma
funcdo «em favor dos homens no que
se refere a Deus, para oferecer dons e
sacrificios pelos pecados» (Heb 5, 1).
Como elemento da lei mosaica, este
sacerdocio € «introdugdo a uma
esperanca melhor» (Heb 7, 19),
«sombra dos bens futuros», mas por
si «ndo pode nunca, com as mesmas
vitimas que se oferecem
incessantemente cada ano, tornar
perfeitos os que se aproximam de
Deus» (Heb 10, 1).

O sacerddcio levitico prefigurou de
algum modo no povo eleito a plena



realizacdo do sacerdocio em Jesus
Cristo, ndo ligado nem a genealogia,
nem aos sacrificios do templo, nem a
Lei, mas s6 ao proprio Deus (cf. Heb
6, 17-20 e 7, 1ss). Por isso, foi
«proclamado por Deus Sumo
Sacerdote a semelhanca de
Melquisedeque» (Heb 5, 10), que
«através de uma unica oblacdo levou
a perfeicdo para sempre 0s que
foram santificados» (Heb 10, 14).
Com efeito, o Verbo de Deus
encarnado, em cumprimento das
profecias messidnicas, redime todos
os homens com a sua morte e
ressurreicdo, entregando a sua
propria vida em cumprimento da sua
condicdo sacerdotal. Este sacerddcio,
que o proprio Jesus apresenta em
termos de consagracao e missao (cf.
Jo 10, 14), tem, portanto, valor
universal: ndo existe «uma acao
salvifica de Deus fora da unica
mediacdo de Cristo»™”,



Na ultima ceia, Jesus manifesta a
vontade de fazer participar os
apostolos do seu sacerddcio, expresso
como consagracao e missdo: «Como
tu me enviaste ao mundo, eu
também os enviei ao mundo. E por
eles me santifico a mim mesmo, para
que eles também sejam santificados
na verdade» (Jo 17, 18-19). Esta
participacdo torna-se realidade em
diferentes momentos ao longo do
ministério de Cristo que podem
considerar-se como 0s sucessivos
passos que conduzirdo a instituicdo
da ordem sagrada: quando chama os
apostolos costituindo-os como colégio
(cf. Mc 3, 13-19), quando os instrui e
os envia a pregar (cf. Lc 9, 1-6),
quando lhes confere o poder de
perdoar os pecados (cf. Jo 20, 22-23),
quando lhes confia a missao
universal (cf. Mt 28, 18-20); até a
especialissima ocasido em que lhes
ordena que celebrem a Eucaristia:
«fazei isto em memdria de

mim» (1Cor 11, 24). Na missao



apostolica eles «foram confirmados
plenamente no dia de
Pentecostes»*"

Durante a sua vida, «ndo s6 tiveram
diversos colaboradores no
ministério, como também, a fim de
que a missdo a eles confiada
continuasse apos a sua morte, 0s
apostolos, em modo de testamento,
confiaram aos seus cooperadores
imediatos o encargo de prosseguir e
consolidar a obra por eles comecada
(...) e deram-lhes a ordem de que, por
sua vez, outros homens experientes,
depois deles morrerem, se
encarregassem do ministério». Foi
assim que «o0s bispos, juntamente
com 0s presbiteros e didconos,
receberam o ministério da
comunidade para presidir sobre o
povo em nome de Deus como
pastores, como mestres de doutrina,
sacerdotes do culto sagrado e

ministros dotados de autoridade»™?.



No Novo Testamento, o ministério
apostolico é transmitido através da
imposicdo das maos, acompanhada
por uma oracao (cf. At 6, 6; 1Tm 4, 14;
5,22,2Tm 1, 6); esta € a praxis
presente nos ritos de ordenacdo mais
antigos, como os que foram
recolhidos na Traditio apostolica e
nos Statuta Ecclesiae Antiqua. Este
nucleo essencial, que constitui o sinal
sacramental, foi enriquecido ao
longo dos séculos por alguns ritos
complementares, que podem diferir
conforme as diversas tradicdes
litargicas. «No rito latino, os ritos
iniciais — a apresentacao e eleicdo do
ordinando, a alocuc¢ao do bispo, o
interrogatorio ao ordinando, as
ladainhas dos santos — ddo realce ao
facto de a eleicdo do candidato se
fazer de acordo com o uso da Igreja e
preparam o ato solene da
consagracao; depois desta, varios
ritos vém exprimir e completar de
maneira simbolica o mistério que se
realizou: para o bispo e o presbitero,



a uncdo com o santo crisma, sinal da
uncao especial do Espirito Santo que
faz fecundo o seu ministério; a
entrega do livro dos Evangelhos, do
anel, da mitra e do baculo ao bispo
em sinal da sua missao apostolica de
anuncio da palavra de Deus, da sua
fidelidade a Igreja, esposa de Cristo,
do seu cargo de pastor do rebanho do
Senhor; entrega ao presbitero da
patena e do calice, “a oferenda do
povo santo” que ele é chamado a
apresentar a Deus; a entrega do livro
dos Evangelhos ao didcono que
acaba de receber a missao de

anunciar o Evangelho de Cristo»?.

5. Natureza e efeitos da Ordem
recebida

Através do sacramento da Ordem,
confere-se uma participacdo no
sacerddcio de Cristo segundo a



modalidade transmitida pela
sucessdo apostolica. O sacerddcio
ministerial distingue-se do
sacerdocio comum dos fiéis,
proveniente do Batismo e da
Confirmacdo; ambos «se ordenam
um para o outro», mas «a sua
diferenca é essencial, ndo so
gradual»"**. E préprio e especifico do
sacerdocio ministerial ser uma
«representacdo sacramental de
Cristo, Cabeca e Pastor»™, o que
permite exercer a autoridade de
Cristo na funcao pastoral de
pregacao e governo, e agir in persona
Christi no exercicio do ministério
sacramental.

A repraesentatio Christi Capitis
subsiste sempre no ministro, cuja
alma foi selada com o carater
sacramental, impresso
indelevelmente na alma, na
Ordenacdo. O carater é, portanto, o
efeito principal do sacramento e,
sendo realidade permanente, faz



com que a Ordem ndo possa ser
repetida, nem eliminada, nem
conferida por um tempo limitado.
«Um sujeito validamente ordenado
pode certamente, por justos motivos,
ser dispensado das obrigacdes e
funcdes vinculadas a ordenacéao, ou
ser proibido de as exercer; mas ja
ndo pode voltar a ser leigo no sentido
estrito»™*?,

A Ordem em cada um dos seus graus
confere, além disso, «a graca do
Espirito Santo propria deste
sacramento», que € «a de ser
configurado com Cristo Sacerdote,
Mestre e Pastor, de quem o ordenado
é constituido ministro»"”. Esta
ministerialidade é tanto dom como
tarefa, pois a Ordem recebe-se em
vista do servico a Cristo e aos fiéis,
que na Igreja formam o seu Corpo
mistico. Mais especificamente, para o
bispo o dom recebido é o «Espirito de
governo que deste ao teu amado
Filho Jesus Cristo e ele, por sua vez,



comunicou aos santos apostolos»™®.

Para o presbitero, pede-se a Deus o
dom do Espirito «para que seja digno
de se apresentar sem censura diante
do teu altar, de anunciar o Evangelho
do teu reino, de realizar o ministério
da tua palavra de verdade, de te
oferecer dons e sacrificios
espirituais, de renovar o teu povo
através do banho da regeneracao; de
maneira que va ao encontro do nosso
grande Deus e Salvador Jesus
Cristo»™*. No caso dos didconos «com
a graca sacramental, em comunhdo
com 0 bispo e o seu presbitério,
servem o Povo de Deus no ministério
da liturgia, da palavra e da
caridade»®".

6. Os graus da Ordem sagrada

O diaconado, o presbhiterado e o
episcopado conservam entre si uma



relacdo intrinseca, como graus da
unica realidade sacramental da
Ordem sagrada.

O episcopado é «a plenitude do
sacramento da Ordem», chamado
«na liturgia da Igreja e no
testemunho dos santos Padres
"supremo sacerddcio” ou "cume do
ministério sagrado"»"". Aos bispos é
confiado «o ministério da
comunidade para presidir sobre a
grei em nome de Deus como
pastores, como mestres de doutrina,
sacerdotes do culto sagrado e
ministros dotados de autoridade»
Sao sucessores dos apostolos e
membros do Colégio episcopal, ao
qual se incorporam imediatamente
em virtude da ordenacdo,
conservando a comunhéo
hierarquica com o Papa, cabeca do
Colégio, e com outros membros. A
eles competem principalmente as
funcdes de capitalidade, tanto na
Igreja universal, como presidindo as

[52]



Igrejas locais, que regem «como
vigarios e legados de Cristo», e
fazem-no «com os seus conselhos,
com as suas exortagdes, com 0s seus
exemplos, mas também com a sua
autoridade e poder sagrado»®?. De
entre os oficios episcopais «destaca-
se a pregacdo do Evangelho. Porque
0s bispos sdo os anunciadores da fé
que ganham novos discipulos para
Cristo e sdo os mestres auténticos,
quer dizer, herdeiros da autoridade
de Cristo, que pregam ao povo que
lhes foi confiado, a fé em que se deve
crer e aplicar a vida», e «quando
ensinam em comunhdo com o
Romano Pontifice, devem ser
respeitados por todos como
testemunhas da verdade divina e
catdlica»”*. Finalmente, como
administradores da graca do
supremo sacerddcio, eles moderam
com a sua autoridade a distribuicao
sd e frutuosa dos sacramentos: «eles
regulam a administr¢do do Batismo,
por meio do qual se concede a



participacdo no sacerdocio régio de
Cristo. Sdo os ministros originarios
da Confirmacao, dispensadores das
Ordens sagradas, e os moderadores
da disciplina penitencial; exortam
com solicitude e instruem o seu povo
a que participe com fé e reveréncia
na liturgia, sobretudo no santo
sacrificio da Missa»"™.

O presbiterado foi instituido por
Deus para que 0s seus ministros
«tivessem o poder sagrado da Ordem
para oferecer o sacrificio e perdoar
0s pecados e desempenharem
publicamente, em nome de Cristo, a
funcdo sacerdotal em favor dos
homens»"®. Aos presbiteros foi
confiada a funcdo ministerial «em
grau subordinado, com o fim de que,
constituidos na Ordem do
presbiterado, fossem cooperadores
da ordem episcopal para o reto
cumprimento da missao
apostdlica»®”. Eles participam «da
autoridade com que o proprio Cristo



forma, santifica e rege o seu Corpo»
e, pela ordem sacramental recebida
«ficam marcados com um carater
especial que os configura com Cristo
Sacerdote, de tal forma que podem
agir in persona Christi Capitis»"®.
Eles «formam, juntamente com o seu
bispo, um presbitério dedicado a
diversas ocupacdes»™” e
desempenham a sua missdo em
contacto imediato com os homens.
Mais concretamente, os presbiteros
«tém como obrigacdo principal
anunciar a todos o Evangelho de
Cristo, para constituir e incrementar
0 Povo de Deus, cumprindo o
mandato do Senhor: «Ide por todo o
mundo e pregai o Evangelho a toda a
criatura»®”. A sua funcéo estd
centrada «no culto eucaristico ou
comunhao, no qual, in persona
Christi agentes, e proclamando o seu
Mistério, unem ao sacrificio da sua
Cabeca — Cristo — as orac¢Oes dos fiéis
(cf. 1Cor 11, 26), representando e
aplicando no sacrificio da Missa, até



a vinda do Senhor, o unico Sacrificio
do Novo Testamento, ou seja, o de
Cristo, que se oferece a si mesmo ao
Pai, como hdstia imaculada (cf. Heb
9, 14-28)»"*". Isto esta unido ao
«ministério da Reconciliacdo e
peniténcia», que exercem «para com
os fiéis arrependidos ou doentes».
Como verdadeiros pastores, «eles,
exercitando, na medida da sua
autoridade, o oficio de Cristo, Pastor
e Cabeca, reunem a familia de Deus
como uma fraternidade, animada e
dirigida para a unidade e, por Cristo
no Espirito, conduzem-na para Deus
Pai»[GZ].

Os Diaconos constituem o grau
inferior da hierarquia. A eles sdo
impostas as maos «ndo em ordem ao
sacerdocio, mas ao ministério», que
exercem como uma repraesentatio
Christi Servi. Compete ao diaconado
«a administracdo solene do Batismo,
o conservar e distribuir a Eucaristia,
0 assistir em nome da Igreja e



abencoar os Matrimonios, levar o
viatico aos moribundos, ler a
Sagrada Escritura aos fiéis, instruir e
exortar o povo, presidir ao culto e
oracao dos fiéis, administrar os
sacramentais, presidir os ritos de
funerais e sepultamentos»®,

7. Ministro e sujeito

A administracdo da Ordem nos seus
trés graus esta reservada
exclusivamente ao bispo: no Novo
Testamento s os apodstolos o
conferem e, «uma vez que o
sacramento da Ordem € o
sacramento do ministério apostdlico,
corresponde aos bispos, enquanto
sucessores dos apostolos, transmitir
"0 dom espiritual” (Lumen gentium,
n. 21), "a semente apostolica" (Lumen
gentium, n. 20)»**, conservada ao



longo dos séculos no ministério
ordenado.

Para a licitude da ordenacao
episcopal requer-se, na Igreja latina,
um explicito mandato pontificio'®;
nas Igrejas orientais é reservada ao
Romano Pontifice, ao Patriarca ou ao
Metropolita, sendo sempre ilicita se
ndo existir mandato legitimo'®®. No
caso de ordenacdes presbiterais e
diaconais, é preciso que o Ordenante
seja o bispo proprio do candidato, ou
ter recebido as cartas dimissorias da
autoridade competente'®”; se a
Ordenacdo tiver lugar fora da
propria circunscricao, € necessaria a
vénia do bispo diocesano'.

Para a validade da Ordenacéao, nos
seus trés graus, é necessario que o
candidato seja varao e esteja
batizado. Jesus Cristo, com efeito,
escolheu como apostolos apenas
homens, apesar de também se
encontrarem mulheres entre os que



O seguiam, que em varias ocasides
demonstraram uma maior
fidelidade. Esta conduta do Senhor é
normativa para toda a vida da Igreja
e ndo se pode considerar
circunstancial, pois ja os apostolos se
sentiram vinculados a esta praxis e
impuseram as maos somente a
varodes, mesmo quando a Igreja
estava difundida em regides onde a
presenca de mulheres no ministério
ndo teria suscitado perplexidade. Os
Padres da Igreja seguiram fielmente
esta norma, conscientes de se tratar
de uma tradicdo vinculativa, que foi
adequadamente recolhida em
decretos sinodais. A Igreja,
consequentemente, «ndo se
considera autorizada a admitir as

mulheres a ordenacio sacerdotal»’®”.

Uma Ordenacdo legitima e
plenamente frutuosa requer ainda,
por parte do candidato, a vocagao
como realidade sobrenatural, por sua
vez confirmada pelo convite da



autoridade competente
(«chamamento da hierarquia»). Por
outro lado, na Igreja latina impera a
lei do celibato eclesiastico para os
trés graus; ela «<ndo é exigida,
certamente, pela propria natureza do
sacerddcio»”’”, mas «tem grande
conformidade com o sacerddcio»,
pois com ela os clérigos participam
na modalidade célibe assumida por
Cristo para realizar a sua misséo,
«unems-se a Ele mais facilmente com
um coracdo indiviso, dedicam-se
mais livremente n'Ele e por Ele ao
servico de Deus e dos homens». Com
a entrega plena das suas vidas a
missdo confiada, os ordinandos
«evocam 0 misterioso matrimonio
estabecido por Deus (...), pelo qual a
Igreja tem Cristo como Esposo unico.
Constituems-se, além disso, em sinal
vivo daquele futuro, presente ja pela
fé e pela caridade, em que os filhos
da ressurreicdo ndo tomarao
maridos nem mulheres»"". Ndo estdo
obrigados ao celibato os didconos



permanentes nem os didconos e
presbiteros das Igrejas orientais.
Finalmente, para serem ordenados,
requerem-se determinadas
disposicdes internas e externas, a
idade e ciéncia devidas, o
cumprimento dos requisitos prévios
a ordenacdo e a auséncia de
impedimentos e irregularidades"?.
Nos candidatos a Ordenacao
episcopal exigem-se condic¢des
particulares que assegurem a sua
idoneidade".

Bibliografia

— Catecismo da Igreja Catolica, n.
1533-1600, 1601-1666; 2331-2400.

- S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 87-112.



—S. Josemaria, Homilia O
matrimonio, vocagdo cristd, em Cristo
que passa, n. 22-30.

- S. Josemaria, Homilia Sacerdote
para a eternidade, em Amar a Igreja,
Ed. Prumo-Rei dos Livros.

[1] cf. Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1534.

[2] S. Paulo VI, Humanae Vitae, n. 8.

[3] S. Jodo Paulo 11, Familiaris
Consortio, n. 14.

[4] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1604.

[5] S. Jodo Paulo II, Familiaris
Consortio, n. 11.

[6] Francisco, Amoris laetitia, n. 40.



[7] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2390.

[8] Ibid., n. 1611.
[9] Francisco, Amoris laetitia, n. 63.

[10] cf. Catecismo da Igreja Catolica,
n. 1626.

[11] Codigo de Direito Canonico, n.
1057 §2.

[12] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1631.

[13] Codigo de Direito Canonico, n.
1108, §1.

[14] cf. Catecismo da Igreja Catolica,
n. 1631.

[15] Codigo de Direito Canonico, n.
1056.

[16] «No dever de transmitir a vida
humana e educa-la, o que deve ser
considerado como sua missao



propria, os conjuges sabem que sdo
cooperadores do amor de Deus
Criador e como seus intérpretes(...),
0s esposos cristdos, confiados na
divina Providéncia, cultivando o
espirito de sacrificio, glorificam o
Criador e tendem para a perfeicdo
em Cristo, quando com generosa,
humana e cristd responsabilidade
cumprem a sua missao
procriadora» (Concilio Vaticano II,
Gaudium et Spes, n. 50).

[17] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1645.

[18] Ibid., n. 1614.

[19] Codigo de Direito Canonico, n.
1141.

[20] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2384.

[21] Ibid., n. 2386.

[22] Ibid., n. 1649.



[23] Ibid., n. 2383.
[24] Ibid., n. 2384.

[25] S. Jodo Paulo II, Familiaris
Consortio, 84. Cf. Bento XVI,
Sacramentum Caritatis, 22-11-2007,
29; Congregacdo para a doutrina da
fé, Carta sobre a recegdo da
Comunhdo Eucaristica por parte dos
fiéis divorciados que voltaram a
casar, 14/09/1994; Catecismo, n. 1650.

[26] cf. Francisco, Amoris laetitia, n.
307-312.

[27] S. Jodo Paulo II,Carta ao Card.
William W. Baum e aos participantes
no curso anual sobre o foro interno
organizado pela Penitenciaria
Apostolica, 22/03/1996; cf. Francisco,
Amoris laetitia, n. 311.

[28] cf. Francisco, Amoris laetitia, n.
303-305.



[29] Pontificio Conselho para os
textos legislativos, Sobre a
admissibilidade a sagrada comunhdo
dos divorciados que voltaram a casar,
24/06/2000, n. 2.

[30] cf. Francisco, Amoris laetitia, n.
307-308.

[31] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1652.

[32] Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 50.

[33] Ibid., n. 51.

[34] S. Paulo VI, Humanae Vitae, n.
16.

[35] «A familia é o elemento natural e
fundamental da sociedade e tem
direito a protecao da sociedade e do
Estado» (ONU, Declaracdo Universal
dos Direitos Humanos, 10/12/1948,
art. 16).



[36] cf. Conselho Pontificio para a
Familia, Familia, matrimonio e unioes
de facto, Cidade do Vaticano 2000;
Congregacao para a Doutrina da Fé,
Consideracgoes acerca dos projetos de
reconhecimento legal das unides entre
pessoas homossexuais, Cidade do
Vaticano 2003.

[37] S. Jodo Paulo II, Familiaris
Consortio, n. 21.

[38] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, n. 11.

[39] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1657.

[40] Congregacdo para a Doutrina da
fé, Dominus Iesus, n. 14.

[41] Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 19.

[42] Ibid., n. 20.

[43] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1574.



[44] Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 10.

[45] cf. S. Jodo Paulo II, Pastores dabo
vobis, n. 23.

[46] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1583.

[47] Ibid., n. 1585.

[48] Pontifical Romano, Ordenagao
episcopal, Oracdo consecratoria.

[49] Rito bizantino, Oracdo de
Ordenacdo presbiteral.

[50] Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 29.

[51] Ibid., n. 21.
[52] Ibid., n. 20.
[53] Ibid., n. 27.
[54] Ibid., n. 25.

[55] Ibid., n. 26.



[56] Concilio Vaticano II,
Presbyterorum Ordinis, n. 2.

[57] Ibid.
[58] Ibid.

[59] Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 28.

[60] Concilio Vaticano II,
Presbyterorum Ordinis, n. 4.

[61] Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 28.

[62] Ibid.
[63] Ibid., n. 29.

[64] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1576.

[65] cf. Cadigo de Direito Canonico, n.
1013.

[66] cf. Codigo dos Canones das
Igrejas Orientais, n. 745.



[67] cf. Codigo de Direito Canonico, n.
1015-1016.

[68] cf. Ibid., n. 1017.

[69] S. Jodo Paulo II, Ordinatio
Sacerdotalis, 22/05/94, n. 2.

[70] Concilio Vaticano II,
Presbyterorum Ordinis, n. 16.

[71] Ibid.

[72] cf. Codigo de Direito Canonico, n.
1029-1042; Codigo dos Canones das
Igrejas Orientais, n. 758-762.

[73] cf. Cadigo de Direito Canonico, n.
378.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-24-
matrimonio-e-ordem-sacerdotal/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-24-matrimonio-e-ordem-sacerdotal/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-24-matrimonio-e-ordem-sacerdotal/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-24-matrimonio-e-ordem-sacerdotal/

	Tema 24. O Matrimónio e a Ordem sacerdotal

