
opusdei.org

Tema 24. O
Matrimónio e a
Ordem sacerdotal

O Matrimónio é uma sábia
instituição do Criador para
realizar na humanidade o seu
desígnio de amor. Nasce do
consentimento pessoal e
irrevogável dos esposos. As
suas propriedades essenciais
são a unidade e a
indissolubilidade. Está
ordenado à procriação e
educação da prole: os filhos são
o dom mais excelente do
matrimónio e contribuem
muito para o bem dos seus
próprios pais. Através do



sacramento da Ordem, é
conferida uma participação no
sacerdócio de Cristo.

01/10/2022

Sumário:

Introdução
1. O sacramento do Matrimónio
2. A celebração do Matrimónio
3. A paternidade responsável
4. O sacramento da Ordem
5. Natureza e efeitos da Ordem
recebida
6. Os graus da Ordem sagrada
7. Ministro e sujeito
Bibliografia

Introdução

• 
• 
• 
• 
• 
• 

• 
• 
• 



O Pai, no seu desígnio de amor,
escolheu-nos em Cristo antes da
criação do mundo para nos elevar à
dignidade de filhos de Deus (cf. Ef 1,
4-5). Além disso, quer contar com a
cooperação dos homens para levar a
cabo o seu desígnio de salvação. Os
sacramentos do Matrimónio e da
Ordem conferem ao cristão
precisamente uma vocação e missão
específica na Igreja[1].

1. O sacramento do Matrimónio

O matrimónio não é «efeito da
casualidade ou produto da evolução
de forças naturais inconscientes; é
uma sábia instituição do Criador
para realizar na humanidade o seu
desígnio de amor. Os esposos, através
da sua recíproca doação pessoal,
própria e exclusiva, tendem à
comunhão do seu ser, em ordem a



um mútuo aperfeiçoamento pessoal,
para colaborar com Deus na geração
e educação de novas vidas. Nos
batizados, o matrimónio revela, além
disso, a dignidade de sinal
sacramental da graça, enquanto
representa a união de Cristo e da
Igreja»[2].

«Na sua realidade mais profunda, o
amor é essencialmente dom e amor
conjugal, enquanto conduz os
esposos ao recíproco "conhecimento"
que faz deles "uma só carne" (cf. Gn
2, 24), não se esgota no interior do
próprio casal, já que os habilita para
a máxima doação possível, pela qual
se convertem em cooperadores de
Deus no dom da vida a uma nova
pessoa humana»[3].

Este amor mútuo entre os esposos
«converte-se em imagem do amor
absoluto e indefectível com que Deus
ama o homem. Este amor é bom,
muito bom, aos olhos do Criador (Gn



1, 31). E este amor é destinado a ser
fecundo e a realizar-se na obra
comum do cuidado da criação. E
Deus abençoou-os e disse-lhes: “Sede
fecundos e multiplicai-vos e enchei a
terra e submetei-a” (Gn 1, 28)»[4].

O dom próprio que caracteriza o
amor como conjugal são as pessoas
enquanto reciprocamente sexuadas
em ordem à procriação. Nenhuma
pessoa pode chegar a ser pai por si só
ou com outra pessoa do mesmo sexo,
porque a paternidade e a
maternidade constituem um único
princípio de geração. Por isso, no
amor conjugal a aceitação do dom
possui um dinamismo totalmente
próprio e peculiar relativamente a
outras linguagens de amor: somente
no amor conjugal se dá identidade
entre o oferecimento do dom e a
aceitação do dom. Com efeito, a
aceitação do dom da paternidade
tem lugar através da entrega do dom
da maternidade e viceversa. Não



existe, portanto, uma comunhão de
amor mais íntima entre duas pessoas
que, com palavras da Sagrada
Escritura, são uma só carne (Gn 2,
24).

A dinâmica da doação conjugal
acima descrita evidencia que o amor
conjugal não nasce de modo
espontâneo, mas de uma entrega
livre de cada pessoa e, pelo facto de a
entrega ser mútua, ser um amor
devido. Assim o ensina S. Paulo ao
escrever que a «mulher não é dona
do seu próprio corpo, mas o marido;
do mesmo modo que o marido não é
dono do seu próprio corpo, mas sim
a mulher» (1Cor 7, 4), ou quando
recorda aos esposos que «devem
amar as suas mulheres, como ao seu
próprio corpo (Ef 5, 28). O
matrimónio, enquanto instituição
natural, tem correspondência com
dimensão de justiça inerente ao
amor conjugal: «a instituição
matrimonial não é uma ingerência



indevida da sociedade ou da
autoridade nem a imposição
extrínseca de uma forma, mas
exigência interior do pacto de amor
conjugal, que se confirma
publicamente como único e
exclusivo, para que seja vivida assim
a plena fidelidade ao desígnio do
Deus Criador»[5].

A comunidade matrimonial, pelo
facto de ser o fundamento natural da
família, célula da sociedade, não
pertence exclusivamente à esfera
privada, mas é um bem de interesse
público. A sociedade protege o
matrimónio por meio da sua
institucionalização legal: o
matrimónio civil na sociedade civil e
o matrimónio canónico na Igreja.
Para que a legalização do
matrimónio seja efetiva e realmente
útil para o bem comum, deve ajustar-
se à sua essência, quer dizer, ao
matrimónio como instituição natural



e, no caso do matrimónio canónico,
também como sacramento.

Em muitos países, é frequente que as
pessoas coabitem more uxorio sem
nenhum vínculo institucional. As
razões são várias: «a influência das
ideologias que desvalorizam o
matrimónio e a família, a
experiência do fracasso de outros
casais ao qual não se querem expor,
o medo de algo que consideram
demasiado grande e sagrado, as
oportunidades sociais e as vantagens
económicas derivadas da
convivência, uma conceção
puramente emocional e romântica
do amor, o medo de perder a sua
liberdade e independência, a recusa
de tudo o que é considerado
institucional e burocrático»[6].

Se a relação está estabelecida por
uma sincera vontade conjugal,
deverá mostrar-se-lhes a necessidade
de legalizar a sua situação. Se tal



vontade não existe, haverá que
ajudá-los a descobrir a mentira de tal
relação, porque o amor conjugal
«exige um dom total e definitivo das
pessoas entre si (Catecismo, n. 2391);
e que essa mentira debilita a
sinceridade e fidelidade mútuas: que
pode significar uma união em que as
pessoas não se comprometem uma
para com a outra, testemunhando
assim uma falta de confiança na
outra, em si mesmas, ou no
futuro?»[7].

Se olharmos a criação a partir de
Cristo, descobrimos que é o
fundamento de “todos os desígnios
salvíficos de Deus”, “o princípio da
história da salvação”, que culmina
em Cristo. E o matrimónio das
origens aparece revestido de uma
nova dignidade: foi instituído por
Deus como tipo da união entre Cristo
e a Igreja (cf. Ef 5, 31-32), em virtude
da qual o amor conjugal não só
participa do amor criador de Deus,



mas também do seu amor salvador,
transmitindo a vida humana
juntamente com a vida da graça em
Cristo.

O pecado original introduziu a
rutura do homem com Deus e
simultaneamente a rutura da
comunhão original entre o homem e
a mulher. A instituição do
matrimónio, por sua vez, debilita-se
com o aparecimento da poligamia e
do repúdio, e a paternidade carnal
transmite o pecado original em vez
da vida dos filhos de Deus.

A Lei antiga, de acordo com a
pedagogia divina, não critica a
poligamia dos patriarcas nem proíbe
o divórcio; mas «contemplando a
Aliança de Deus com Israel sob a
imagem de um amor conjugal
exclusivo e fiel (cf. Os 1-3; Is 54, 62, Jr
2-3.31; Ez 16, 62; 23), os profetas
foram preparando a consciência do
Povo eleito para uma inteligência



aprofundada da unicidade e
indissolubilidade do matrimónio (cf.
Ml 2, 13-17)»[8]. Além disso, a
renovação da bênção original divina
com Abraão, juntamente com a
promessa de uma descendência
inumerável à qual entregará a terra
de Canaã (cf. Gn 12, 2.7; 13, 16; 22,
17), confere ao matrimónio um papel
fundamental na realização do
desígnio salvífico: sem o matrimónio,
não se cumpriria a aliança feita por
Deus com Abraão e a sua
descendência, que, à luz do Novo
Testamento, são Cristo e a Igreja (cf.
Gl 3, 26-29).

«Jesus, que reconciliou todas as
coisas, voltou a conduzir o
matrimónio e a à sua forma original
(cf. Mc 10, 1-12). A família e o
matrimónio foram redimidos por
Cristo (cf. Ef 5, 21-32), restaurados à
imagem da Santíssima Trindade,
mistério donde emana todo o amor
verdadeiro. A aliança esponsal,



inaugurada na criação e revelada na
história da salvação, recebe a plena
revelação do seu significado em
Cristo e na sua Igreja. De Cristo,
através da Igreja, o matrimónio e a
família recebem a graça necessária
para testemunhar o amor de Deus e
viver a vida de comunhão. O
Evangelho da família atravessa a
história do mundo, desde a criação
do homem à imagem e semelhança
de Deus (cf. Gn 1, 26-27) até ao
cumprimento do mistério da Aliança
em Cristo no final dos séculos com as
bodas do Cordeiro (cf. Ap 19, 9)»[9].

2. A celebração do Matrimónio

O Matrimónio nasce do
consentimento pessoal e irrevogável
dos esposos[10]. «O consentimento
matrimonial é o ato da vontade, pelo
qual o homem e a mulher se



entregam e aceitam mutuamente em
aliança irrevogável para constituir o
matrimónio»[11].

«A Igreja exige normalmente para os
seus fiéisa forma eclesiástica da
celebração do matrimónio»[12]. Por
isso, «somente são válidos aqueles
matrimónios que se contraem diante
do Ordinário do lugar, do pároco, ou
de um sacerdote ou diácono
delegado por um deles para que
assistam, e diante de duas
testemunhas, de acordo com as
regras estabelecidas»[13] pelo Código
de Direito Canónico.

Várias razões concorrem para
explicar esta determinação: o
Matrimónio sacramental cria direitos
e deveres na comunidade da Igreja,
entre os esposos e para com os filhos.
Pelo facto de o matrimónio ser um
estado de vida na Igreja, é preciso
que exista a certeza a respeito dele
(daí a obrigação de haver



testemunhas); e o carácter público do
consentimento protege o "sim" uma
vez dado e ajuda a permanecer-lhe
fiel[14].

«As propriedades essenciais do
Matrimónio são a unidade e a
indissolubilidade, que no
matrimónio cristão alcançam uma
particular firmeza por razão do
sacramento»[15]. O marido e a mulher
«pelo pacto conjugal já não são dois,
mas uma só carne (Mt 19, 6). Esta
íntima união, como mútua entrega
de duas pessoas, tal como o bem dos
filhos, exigem plena fidelidade
conjugal e tornam indispensável a
sua indissolúvel unidade»[16].

«A unidade do Matrimónio aparece
amplamente confirmada pela igual
dignidade pessoal que se deve
reconhecer à mulher e ao homem no
mútuo e pleno amor. A poligamia é
contrária a esta igual dignidade de



um e de outro e ao amor conjugal
que é único e exclusivo»[17].

«Na sua pregação, Jesus ensinou sem
ambiguidade o sentido original da
união do homem e da mulher, tal
como o Criador a quis no começo: a
autorização, dada por Moisés, de
repudiar a mulher era uma
concessão à dureza do coração (cf.
Mt 19, 8); a união matrimonial do
homem e da mulher é indissolúvel: o
próprio Deus a estabeleceu: “O que
Deus uniu, que não o separe o
homem” (Mt 19, 6)»[18]. Em virtude do
sacramento pelo qual os esposos
cristãos manifestam e participam do
mistério da unidade e do amor
fecundo entre Cristo e a Igreja (cf. Ef
5, 32), a indissolubilidade adquire
um sentido novo e mais profundo,
acrescentando a solidez original do
vínculo conjugal, de modo que «o
matrimónio ratificado (isto é,
celebrado entre batizados) e
consumado não pode ser dissolvido



por nenhum poder humano, nem por
nenhuma causa fora da morte»[19].

«O divórcio é uma ofensa grave à lei
natural. Pretende romper o contrato
aceite livremente pelos esposos, de
viverem juntos até à morte. O
divórcio atenta contra a Aliança de
salvação da qual o Matrimónio
sacramental é um sinal»[20]. «Pode
acontecer que um dos cônjuges seja
vítima inocente do divórcio ditado
em conformidade com a lei civil;
esse, então, não viola o preceito
moral. Existe uma diferença
considerável entre o cônjuge que se
esforçou com sinceridade por ser fiel
ao sacramento do Matrimónio e se vê
injustamente abandonado e aquele
que, por uma falta grave da sua
parte, destrói um matrimónio
canonicamente válido»[21].

«Existem, sem dúvida, situações em
que a convivência matrimonial se
torna praticamente impossível por



razões muito diversas. Em tais casos,
a Igreja admite a separação física dos
esposos e o fim da coabitação. Os
esposos não deixam de ser marido e
mulher diante de Deus; nem são
livres para contrair uma nova união.
Nesta situação difícil, a melhor
solução seria, se é possível, a
reconciliação»[22]. Se, depois da
separação, o divórcio civil representa
a única maneira possível de
assegurar certos direitos legítimos, o
cuidado dos filhos ou a defesa do
património, pode ser tolerado sem
constituir uma falta moral»[23].

Se depois do divórcio se contrai uma
nova união, ainda que reconhecida
pela lei civil, «o cônjuge casado de
novo encontra-se então em situação
de adultério público e
permanente»[24]. Os divorciados
casados de novo, ainda que
continuem a pertencer à Igreja, não
podem ser admitidos à Eucaristia,
porque o seu estado e condição de



vida contradizem objetivamente essa
união de amor indissolúvel entre
Cristo e a Igreja, significada e
atualizada na Eucaristia. «A
reconciliação no sacramento da
Penitência – que lhes abriria o
caminho ao sacramento eucarístico –
pode dar-se unicamente aos que,
arrependidos de terem violado o
sinal da Aliança e a fidelidade a
Cristo, estão sinceramente dispostos
a uma forma de vida que não
contradiga a indissolubilidade do
matrimónio. Isto pressupõe
concretamente que, quando o
homem e a mulher, por motivos
sérios – como, por exemplo, a
educação dos filhos – não podem
cumprir a obrigação da separação,
assumem o compromisso de viver
em plena continência, ou seja, de se
absterem dos atos próprios dos
esposos»[25].

Estas normas devem aplicar-se na
lógica da compaixão para com as



pessoas frágeis, evitando pôr tantas
condições à misericórdia divina que
a esvaziem de sentido[26]. Isto
significa ter em conta que o
penitente «ainda que seja fiel à
intenção de não voltar a pecar, a
experiência passada e a conscência
da debilidade presente suscitam o
temor de novas quedas; mas isto não
prejudica a autenticidade da
intenção, quando a esse temor se une
a vontade, apoiada na oração, de
fazer o possível por evitar a
culpa»[27]. O penitente, devido às
circunstâncias concretas em que se
encontra, pode não ser plenamente
responsável pelos seus próprios atos.
O confessor deverá tê-lo em conta
para avaliar o que pode fazer para
evitar a culpa, e assim ter a certeza
moral da suficiente contrição do
penitente para receber a
absolvição[28].

Em qualquer caso, se se produz uma
nova queda, a pessoa deve



aproximar-se do sacramento da
confissão antes de comungar. De
facto, as relações sexuais com
alguém que não é o cônjuge legítimo
são sempre, pelo seu objeto,
intrinsecamente más. Além disso,
como o seu arrependimento «é por si
mesmo oculto, enquanto que a sua
condição de divorciados que
voltaram a casar é por si mesma
manifesta, só poderão aceder à
Comunhão eucarística remoto
scandalo»[29]. Finalmente, a Eucaristia
recebida não será a meta do caminho
de conversão, mas a preciosa ajuda
para continuar a dar os passos
necessários para viver numa
situação que já não contrasta com o
ensinamento de Jesus sobre o
matrimónio[30].

3. A paternidade responsável



«Pela sua própria natureza, a
instituição do matrimónio e o amor
conjugal estão ordenados à
procriação e educação dos filhos, que
constituem o ponto alto da sua
missão e a sua coroa. Os filhos são,
certamente, o dom mais excelente do
matrimónio e contribuem muito para
o bem dos seus próprios pais. O
próprio Deus que disse: “Não é bom
que o homem esteja só” (Gn 2, 18), e
que “fez desde o princípio o homem,
varão e mulher” (Mt 19, 4), querendo
comunicar-lhe certa participação
especial na sua própria obra
criadora, abençoou o homem e a
mulher, dizendo: “Crescei e
multiplicai-vos” (Gn 1, 28). Daí que
cultivar verdadeiramente o amor
conjugal e todo o sistema da vida
familiar que dele procede, sem
descuidar os outros fins do
matrimónio, tenda a que os esposos
estejam dispostos com fortaleza de
ânimo a cooperar com o amor do
Criador e Salvador, que por meio



deles aumenta e enriquece a sua
própria família cada dia mais»[31]. Por
isso, entre «os cônjuges que
cumprem deste modo a missão que
Deus lhes confiou, são dignos de
menção muito especial os que de
comum acordo, bem ponderado,
aceitam com magnanimidade uma
prole mais numerosa para educá-la
dignamente»[32].

Mesmo com uma disposição
generosa perante a paternidade, os
esposos podem encontrar-se
«impedidos por algumas
circunstâncias atuais da vida e
podem achar-se em situações em que
o número de filhos, pelo menos
durante algum tempo, não pode
aumentar»[33]. Se, para espaçar os
nascimentos existem motivos sérios,
derivados das condições físicas ou
psicológicas dos cônjuges, ou de
circunstâncias exteriores, a Igreja
ensina que, nesse, caso é lícito ter em
conta os ritmos naturais imanentes



às funções geradoras para usar do
matrimónio nos períodos infecundos
e, assim, regular a natalidade»[34].

«De acordo com o desígnio de Deus, o
matrimónio é o fundamento da
comunidade mais ampla da família,
uma vez que a própria instituição do
matrimónio e o amor conjugal estão
ordenados à procriação e educação
da prole, na qual encontram a sua
coroação»[35].

«O Criador do mundo estabeleceu a
sociedade conjugal como origem e
fundamento da sociedade humana; a
família é por isso a célula primeira e
vital da sociedade»[36]. Esta específica
e exclusiva dimensão pública do
matrimónio e da família reclama a
sua defesa e promoção por parte da
autoridade civil.

Na Igreja, a família é chamada igreja
doméstica porque a específica
comunhão dos seus membros é
chamada a ser «revelação e atuação



específica da comunhão eclesial»[37].
«Os pais devem ser para com os seus
filhos os primeiros pregadores da fé,
tanto com a palavra como com o seu
exemplo e devem fomentar a
vocação própria de cada um, e com
especial cuidado a vocação
sagrada»[38]. «É aqui que se exerce, de
modo privilegiado o sacerdócio
batismal do pai de família, da mãe,
dos filhos, de todos os membros da
família, na receção dos sacramentos,
na oração e na ação de graças, no
testemunho da santidade de vida
com a renúncia e o amor que se
traduz em obras. O lar é assim a
primeira escola de vida cristã e
escola de enriquecimento humano.
Aqui se aprende a tenacidade e
alegria no trabalho, o amor fraterno,
o perdão generoso, e sempre
renovado e sobretudo o culto divino,
por meio da oração e oferecimento
da própria vida»[39].



4. O sacramento da Ordem

De entre o povo de Israel, designado
em Ex 19, 6 como «reino de
sacerdotes», a tribo de Levi foi
escolhida por Deus «para o serviço
da Morada do Testemunho» (Num 1,
50); por sua vez, de entre os levitas,
os sacerdotes da antiga aliança eram
consagrados com o rito da unção (cf.
Ex 29, 1-7), ao conferir-lhes uma
função «em favor dos homens no que
se refere a Deus, para oferecer dons e
sacrifícios pelos pecados» (Heb 5, 1).
Como elemento da lei mosaica, este
sacerdócio é «introdução a uma
esperança melhor» (Heb 7, 19),
«sombra dos bens futuros», mas por
si «não pode nunca, com as mesmas
vítimas que se oferecem
incessantemente cada ano, tornar
perfeitos os que se aproximam de
Deus» (Heb 10, 1).

O sacerdócio levítico prefigurou de
algum modo no povo eleito a plena



realização do sacerdócio em Jesus
Cristo, não ligado nem à genealogia,
nem aos sacrifícios do templo, nem à
Lei, mas só ao próprio Deus (cf. Heb
6, 17-20 e 7, 1ss). Por isso, foi
«proclamado por Deus Sumo
Sacerdote à semelhança de
Melquisedeque» (Heb 5, 10), que
«através de uma única oblação levou
à perfeição para sempre os que
foram santificados» (Heb 10, 14).
Com efeito, o Verbo de Deus
encarnado, em cumprimento das
profecias messiânicas, redime todos
os homens com a sua morte e
ressurreição, entregando a sua
própria vida em cumprimento da sua
condição sacerdotal. Este sacerdócio,
que o próprio Jesus apresenta em
termos de consagração e missão (cf.
Jo 10, 14), tem, portanto, valor
universal: não existe «uma ação
salvífica de Deus fora da única
mediação de Cristo»[40].



Na última ceia, Jesus manifesta a
vontade de fazer participar os
apóstolos do seu sacerdócio, expresso
como consagração e missão: «Como
tu me enviaste ao mundo, eu
também os enviei ao mundo. E por
eles me santifico a mim mesmo, para
que eles também sejam santificados
na verdade» (Jo 17, 18-19). Esta
participação torna-se realidade em
diferentes momentos ao longo do
ministério de Cristo que podem
considerar-se como os sucessivos
passos que conduzirão à instituição
da ordem sagrada: quando chama os
apóstolos costituindo-os como colégio
(cf. Mc 3, 13-19), quando os instrui e
os envia a pregar (cf. Lc 9, 1-6),
quando lhes confere o poder de
perdoar os pecados (cf. Jo 20, 22-23),
quando lhes confia a missão
universal (cf. Mt 28, 18-20); até à
especialíssima ocasião em que lhes
ordena que celebrem a Eucaristia:
«fazei isto em memória de
mim» (1Cor 11, 24). Na missão



apostólica eles «foram confirmados
plenamente no dia de
Pentecostes»[41].

Durante a sua vida, «não só tiveram
diversos colaboradores no
ministério, como também, a fim de
que a missão a eles confiada
continuasse após a sua morte, os
apóstolos, em modo de testamento,
confiaram aos seus cooperadores
imediatos o encargo de prosseguir e
consolidar a obra por eles começada
(...) e deram-lhes a ordem de que, por
sua vez, outros homens experientes,
depois deles morrerem, se
encarregassem do ministério». Foi
assim que «os bispos, juntamente
com os presbíteros e diáconos,
receberam o ministério da
comunidade para presidir sobre o
povo em nome de Deus como
pastores, como mestres de doutrina,
sacerdotes do culto sagrado e
ministros dotados de autoridade»[42].



No Novo Testamento, o ministério
apostólico é transmitido através da
imposição das mãos, acompanhada
por uma oração (cf. At 6, 6; 1Tm 4, 14;
5, 22, 2Tm 1, 6); esta é a praxis
presente nos ritos de ordenação mais
antigos, como os que foram
recolhidos na Traditio apostolica e
nos Statuta Ecclesiae Antiqua. Este
núcleo essencial, que constitui o sinal
sacramental, foi enriquecido ao
longo dos séculos por alguns ritos
complementares, que podem diferir
conforme as diversas tradições
litúrgicas. «No rito latino, os ritos
iniciais – a apresentação e eleição do
ordinando, a alocução do bispo, o
interrogatório ao ordinando, as
ladainhas dos santos – dão realce ao
facto de a eleição do candidato se
fazer de acordo com o uso da Igreja e
preparam o ato solene da
consagração; depois desta, vários
ritos vêm exprimir e completar de
maneira simbólica o mistério que se
realizou: para o bispo e o presbítero,



a unção com o santo crisma, sinal da
unção especial do Espírito Santo que
faz fecundo o seu ministério; a
entrega do livro dos Evangelhos, do
anel, da mitra e do báculo ao bispo
em sinal da sua missão apostólica de
anúncio da palavra de Deus, da sua
fidelidade à Igreja, esposa de Cristo,
do seu cargo de pastor do rebanho do
Senhor; entrega ao presbítero da
patena e do cálice, “a oferenda do
povo santo” que ele é chamado a
apresentar a Deus; a entrega do livro
dos Evangelhos ao diácono que
acaba de receber a missão de
anunciar o Evangelho de Cristo»[43].

5. Natureza e efeitos da Ordem
recebida

Através do sacramento da Ordem,
confere-se uma participação no
sacerdócio de Cristo segundo a



modalidade transmitida pela
sucessão apostólica. O sacerdócio
ministerial distingue-se do
sacerdócio comum dos fiéis,
proveniente do Batismo e da
Confirmação; ambos «se ordenam
um para o outro», mas «a sua
diferença é essencial, não só
gradual»[44]. É próprio e específico do
sacerdócio ministerial ser uma
«representação sacramental de
Cristo, Cabeça e Pastor»[45], o que
permite exercer a autoridade de
Cristo na função pastoral de
pregação e governo, e agir in persona
Christi no exercício do ministério
sacramental.

A repraesentatio Christi Capitis
subsiste sempre no ministro, cuja
alma foi selada com o caráter
sacramental, impresso
indelevelmente na alma, na
Ordenação. O caráter é, portanto, o
efeito principal do sacramento e,
sendo realidade permanente, faz



com que a Ordem não possa ser
repetida, nem eliminada, nem
conferida por um tempo limitado.
«Um sujeito validamente ordenado
pode certamente, por justos motivos,
ser dispensado das obrigações e
funções vinculadas à ordenação, ou
ser proibido de as exercer; mas ja
não pode voltar a ser leigo no sentido
estrito»[46].

A Ordem em cada um dos seus graus
confere, além disso, «a graça do
Espírito Santo própria deste
sacramento», que é «a de ser
configurado com Cristo Sacerdote,
Mestre e Pastor, de quem o ordenado
é constituído ministro»[47]. Esta 
ministerialidade é tanto dom como
tarefa, pois a Ordem recebe-se em
vista do serviço a Cristo e aos fiéis,
que na Igreja formam o seu Corpo
místico. Mais especificamente, para o
bispo o dom recebido é o «Espírito de
governo que deste ao teu amado
Filho Jesus Cristo e ele, por sua vez,



comunicou aos santos apóstolos»[48].
Para o presbítero, pede-se a Deus o
dom do Espírito «para que seja digno
de se apresentar sem censura diante
do teu altar, de anunciar o Evangelho
do teu reino, de realizar o ministério
da tua palavra de verdade, de te
oferecer dons e sacrifícios
espirituais, de renovar o teu povo
através do banho da regeneração; de
maneira que vá ao encontro do nosso
grande Deus e Salvador Jesus
Cristo»[49]. No caso dos diáconos «com
a graça sacramental, em comunhão
com o bispo e o seu presbitério,
servem o Povo de Deus no ministério
da liturgia, da palavra e da
caridade»[50].

6. Os graus da Ordem sagrada

O diaconado, o presbiterado e o
episcopado conservam entre si uma



relação intrínseca, como graus da
única realidade sacramental da
Ordem sagrada.

O episcopado é «a plenitude do
sacramento da Ordem», chamado
«na liturgia da Igreja e no
testemunho dos santos Padres
"supremo sacerdócio" ou "cume do
ministério sagrado"»[51]. Aos bispos é
confiado «o ministério da
comunidade para presidir sobre a
grei em nome de Deus como
pastores, como mestres de doutrina,
sacerdotes do culto sagrado e
ministros dotados de autoridade»[52].
São sucessores dos apóstolos e
membros do Colégio episcopal, ao
qual se incorporam imediatamente
em virtude da ordenação,
conservando a comunhão
hierárquica com o Papa, cabeça do
Colégio, e com outros membros. A
eles competem principalmente as
funções de capitalidade, tanto na
Igreja universal, como presidindo as



Igrejas locais, que regem «como
vigários e legados de Cristo», e
fazem-no «com os seus conselhos,
com as suas exortações, com os seus
exemplos, mas também com a sua
autoridade e poder sagrado»[53]. De
entre os ofícios episcopais «destaca-
se a pregação do Evangelho. Porque
os bispos são os anunciadores da fé
que ganham novos discípulos para
Cristo e são os mestres autênticos,
quer dizer, herdeiros da autoridade
de Cristo, que pregam ao povo que
lhes foi confiado, a fé em que se deve
crer e aplicar à vida», e «quando
ensinam em comunhão com o
Romano Pontífice, devem ser
respeitados por todos como
testemunhas da verdade divina e
católica»[54]. Finalmente, como
administradores da graça do
supremo sacerdócio, eles moderam
com a sua autoridade a distribuição
sã e frutuosa dos sacramentos: «eles
regulam a administrção do Batismo,
por meio do qual se concede a



participação no sacerdócio régio de
Cristo. São os ministros originários
da Confirmação, dispensadores das
Ordens sagradas, e os moderadores
da disciplina penitencial; exortam
com solicitude e instruem o seu povo
a que participe com fé e reverência
na liturgia, sobretudo no santo
sacrifício da Missa»[55].

O presbiterado foi instituído por
Deus para que os seus ministros
«tivessem o poder sagrado da Ordem
para oferecer o sacrifício e perdoar
os pecados e desempenharem
publicamente, em nome de Cristo, a
função sacerdotal em favor dos
homens»[56]. Aos presbíteros foi
confiada a função ministerial «em
grau subordinado, com o fim de que,
constituídos na Ordem do
presbiterado, fossem cooperadores
da ordem episcopal para o reto
cumprimento da missão
apostólica»[57]. Eles participam «da
autoridade com que o próprio Cristo



forma, santifica e rege o seu Corpo»
e, pela ordem sacramental recebida
«ficam marcados com um caráter
especial que os configura com Cristo
Sacerdote, de tal forma que podem
agir in persona Christi Capitis»[58].
Eles «formam, juntamente com o seu
bispo, um presbitério dedicado a
diversas ocupações»[59] e
desempenham a sua missão em
contacto imediato com os homens.
Mais concretamente, os presbíteros
«têm como obrigação principal
anunciar a todos o Evangelho de
Cristo, para constituir e incrementar
o Povo de Deus, cumprindo o
mandato do Senhor: «Ide por todo o
mundo e pregai o Evangelho a toda a
criatura»[60]. A sua função está
centrada «no culto eucarístico ou
comunhão, no qual, in persona
Christi agentes, e proclamando o seu
Mistério, unem ao sacrifício da sua
Cabeça – Cristo – as orações dos fiéis
(cf. 1Cor 11, 26), representando e
aplicando no sacrifício da Missa, até



à vinda do Senhor, o único Sacrifício
do Novo Testamento, ou seja, o de
Cristo, que se oferece a si mesmo ao
Pai, como hóstia imaculada (cf. Heb
9, 14-28)»[61]. Isto está unido ao
«ministério da Reconciliação e
penitência», que exercem «para com
os fiéis arrependidos ou doentes».
Como verdadeiros pastores, «eles,
exercitando, na medida da sua
autoridade, o ofício de Cristo, Pastor
e Cabeça, reúnem a família de Deus
como uma fraternidade, animada e
dirigida para a unidade e, por Cristo
no Espírito, conduzem-na para Deus
Pai»[62].

Os Diáconos constituem o grau
inferior da hierarquia. A eles são
impostas as mãos «não em ordem ao
sacerdócio, mas ao ministério», que
exercem como uma repraesentatio
Christi Servi. Compete ao diaconado
«a administração solene do Batismo,
o conservar e distribuir a Eucaristia,
o assistir em nome da Igreja e



abençoar os Matrimónios, levar o
viático aos moribundos, ler a
Sagrada Escritura aos fiéis, instruir e
exortar o povo, presidir ao culto e
oração dos fiéis, administrar os
sacramentais, presidir os ritos de
funerais e sepultamentos»[63].

7. Ministro e sujeito

A administração da Ordem nos seus
três graus está reservada
exclusivamente ao bispo: no Novo
Testamento só os apóstolos o
conferem e, «uma vez que o
sacramento da Ordem é o
sacramento do ministério apostólico,
corresponde aos bispos, enquanto
sucessores dos apóstolos, transmitir
"o dom espiritual" (Lumen gentium,
n. 21), "a semente apostólica" (Lumen
gentium, n. 20)»[64], conservada ao



longo dos séculos no ministério
ordenado.

Para a licitude da ordenação
episcopal requer-se, na Igreja latina,
um explícito mandato pontifício[65];
nas Igrejas orientais é reservada ao
Romano Pontífice, ao Patriarca ou ao
Metropolita, sendo sempre ilícita se
não existir mandato legítimo[66]. No
caso de ordenações presbiterais e
diaconais, é preciso que o Ordenante
seja o bispo próprio do candidato, ou
ter recebido as cartas dimissórias da
autoridade competente[67]; se a
Ordenação tiver lugar fora da
própria circunscrição, é necessária a
vénia do bispo diocesano[68].

Para a validade da Ordenação, nos
seus três graus, é necessário que o
candidato seja varão e esteja
batizado. Jesus Cristo, com efeito,
escolheu como apóstolos apenas
homens, apesar de também se
encontrarem mulheres entre os que



O seguiam, que em várias ocasiões
demonstraram uma maior
fidelidade. Esta conduta do Senhor é
normativa para toda a vida da Igreja
e não se pode considerar
circunstancial, pois já os apóstolos se
sentiram vinculados a esta praxis e
impuseram as mãos somente a
varões, mesmo quando a Igreja
estava difundida em regiões onde a
presença de mulheres no ministério
não teria suscitado perplexidade. Os
Padres da Igreja seguiram fielmente
esta norma, conscientes de se tratar
de uma tradição vinculativa, que foi
adequadamente recolhida em
decretos sinodais. A Igreja,
consequentemente, «não se
considera autorizada a admitir as
mulheres à ordenação sacerdotal»[69].

Uma Ordenação legítima e
plenamente frutuosa requer ainda,
por parte do candidato, a vocação
como realidade sobrenatural, por sua
vez confirmada pelo convite da



autoridade competente
(«chamamento da hierarquia»). Por
outro lado, na Igreja latina impera a
lei do celibato eclesiástico para os
três graus; ela «não é exigida,
certamente, pela própria natureza do
sacerdócio»[70], mas «tem grande
conformidade com o sacerdócio»,
pois com ela os clérigos participam
na modalidade célibe assumida por
Cristo para realizar a sua missão,
«unem-se a Ele mais facilmente com
um coração indiviso, dedicam-se
mais livremente n'Ele e por Ele ao
serviço de Deus e dos homens». Com
a entrega plena das suas vidas à
missão confiada, os ordinandos
«evocam o misterioso matrimónio
estabecido por Deus (...), pelo qual a
Igreja tem Cristo como Esposo único.
Constituem-se, além disso, em sinal
vivo daquele futuro, presente já pela
fé e pela caridade, em que os filhos
da ressurreição não tomarão
maridos nem mulheres»[71]. Não estão
obrigados ao celibato os diáconos



permanentes nem os diáconos e
presbíteros das Igrejas orientais.
Finalmente, para serem ordenados,
requerem-se determinadas
disposições internas e externas, a
idade e ciência devidas, o
cumprimento dos requisitos prévios
à ordenação e a ausência de
impedimentos e irregularidades[72].
Nos candidatos à Ordenação
episcopal exigem-se condições
particulares que assegurem a sua
idoneidade[73].

Bibliografia

– Catecismo da Igreja Católica, n.
1533-1600, 1601-1666; 2331-2400.

– S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 87-112.



– S. Josemaria, Homilia O
matrimónio, vocação cristã, em Cristo
que passa, n. 22-30.

– S. Josemaria, Homilia Sacerdote
para a eternidade, em Amar a Igreja,
Ed. Prumo-Rei dos Livros.

[1] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1534.

[2] S. Paulo VI, Humanae Vitae, n. 8.

[3] S. João Paulo II, Familiaris
Consortio, n. 14.

[4] Catecismo da Igreja Católica, n.
1604.

[5] S. João Paulo II, Familiaris
Consortio, n. 11.

[6] Francisco, Amoris laetitia, n. 40.



[7] Catecismo da Igreja Católica, n.
2390.

[8] Ibid., n. 1611.

[9] Francisco, Amoris laetitia, n. 63.

[10] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1626.

[11] Código de Direito Canónico, n.
1057 §2.

[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
1631.

[13] Código de Direito Canónico, n.
1108, §1.

[14] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1631.

[15] Código de Direito Canónico, n.
1056.

[16] «No dever de transmitir a vida
humana e educá-la, o que deve ser
considerado como sua missão



própria, os cônjuges sabem que são
cooperadores do amor de Deus
Criador e como seus intérpretes(...),
os esposos cristãos, confiados na
divina Providência, cultivando o
espírito de sacrifício, glorificam o
Criador e tendem para a perfeição
em Cristo, quando com generosa,
humana e cristã responsabilidade
cumprem a sua missão
procriadora» (Concílio Vaticano II, 
Gaudium et Spes, n. 50).

[17] Catecismo da Igreja Católica, n.
1645.

[18] Ibid., n. 1614.

[19] Código de Direito Canónico, n.
1141.

[20] Catecismo da Igreja Católica, n.
2384.

[21] Ibid., n. 2386.

[22] Ibid., n. 1649.



[23] Ibid., n. 2383.

[24] Ibid., n. 2384.

[25] S. João Paulo II, Familiaris
Consortio, 84. Cf. Bento XVI, 
Sacramentum Caritatis, 22-II-2007,
29; Congregação para a doutrina da
fé, Carta sobre a receção da
Comunhão Eucarística por parte dos
fiéis divorciados que voltaram a
casar, 14/09/1994; Catecismo, n. 1650.

[26] cf. Francisco, Amoris laetitia, n.
307-312.

[27] S. João Paulo II,Carta ao Card.
William W. Baum e aos participantes
no curso anual sobre o foro interno
organizado pela Penitenciaria
Apostólica, 22/03/1996; cf. Francisco, 
Amoris laetitia, n. 311.

[28] cf. Francisco, Amoris laetitia, n.
303-305.



[29] Pontifício Conselho para os
textos legislativos, Sobre a
admissibilidade à sagrada comunhão
dos divorciados que voltaram a casar,
24/06/2000, n. 2.

[30] cf. Francisco, Amoris laetitia, n.
307-308.

[31] Catecismo da Igreja Católica, n.
1652.

[32] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 50.

[33] Ibid., n. 51.

[34] S. Paulo VI, Humanae Vitae, n.
16.

[35] «A família é o elemento natural e
fundamental da sociedade e tem
direito à proteção da sociedade e do
Estado» (ONU, Declaração Universal
dos Direitos Humanos, 10/12/1948,
art. 16).



[36] cf. Conselho Pontifício para a
Família, Familia, matrimónio e uniões
de facto, Cidade do Vaticano 2000;
Congregação para a Doutrina da Fé, 
Considerações acerca dos projetos de
reconhecimento legal das uniões entre
pessoas homossexuais, Cidade do
Vaticano 2003.

[37] S. João Paulo II, Familiaris
Consortio, n. 21.

[38] Concílio Vaticano II, Lumen
Gentium, n. 11.

[39] Catecismo da Igreja Católica, n.
1657.

[40] Congregação para a Doutrina da
fé, Dominus Iesus, n. 14.

[41] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 19.

[42] Ibid., n. 20.

[43] Catecismo da Igreja Católica, n.
1574.



[44] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 10.

[45] cf. S. João Paulo II, Pastores dabo
vobis, n. 23.

[46] Catecismo da Igreja Católica, n.
1583.

[47] Ibid., n. 1585.

[48] Pontifical Romano, Ordenação
episcopal, Oração consecratória.

[49] Rito bizantino, Oração de
Ordenação presbiteral.

[50] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 29.

[51] Ibid., n. 21.

[52] Ibid., n. 20.

[53] Ibid., n. 27.

[54] Ibid., n. 25.

[55] Ibid., n. 26.



[56] Concílio Vaticano II, 
Presbyterorum Ordinis, n. 2.

[57] Ibid.

[58] Ibid.

[59] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 28.

[60] Concílio Vaticano II, 
Presbyterorum Ordinis, n. 4.

[61] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 28.

[62] Ibid.

[63] Ibid., n. 29.

[64] Catecismo da Igreja Católica, n.
1576.

[65] cf. Código de Direito Canónico, n.
1013.

[66] cf. Código dos Cânones das
Igrejas Orientais, n. 745.



[67] cf. Código de Direito Canónico, n.
1015-1016.

[68] cf. Ibid., n. 1017.

[69] S. João Paulo II, Ordinatio
Sacerdotalis, 22/05/94, n. 2.

[70] Concílio Vaticano II, 
Presbyterorum Ordinis, n. 16.

[71] Ibid.

[72] cf. Código de Direito Canónico, n.
1029-1042; Código dos Cânones das
Igrejas Orientais, n. 758-762.

[73] cf. Código de Direito Canónico, n.
378.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tema-24-
matrimonio-e-ordem-sacerdotal/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-24-matrimonio-e-ordem-sacerdotal/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-24-matrimonio-e-ordem-sacerdotal/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-24-matrimonio-e-ordem-sacerdotal/

	Tema 24. O Matrimónio e a Ordem sacerdotal

