
opusdei.org

Tema 23. A
Penitência e a Unção
dos Enfermos

A Penitência é um sacramento
específico de cura e de
salvação. A forma concreta
segundo a qual os ministros de
Cristo e da Igreja exerceram o
poder de perdoar os pecados
variou consideravelmente,
ainda que se mantenha uma
estrutura fundamental que
compreende dois elementos
igualmente essenciais: os atos
do homem que se converte sob
a ação do Espírito Santo e a
ação de Deus através do
ministério da Igreja.



01/10/2022

Sumário:

1. A Penitência
2. A estrutura do sacramento da
Penitência
3. Os efeitos do sacramento da
Penitência
4. A Unção dos Enfermos
5. A estrutura do sinal
sacramental e a celebração do
sacramento
6. Necessidade e efeitos da
Unção
Bibliografia

1. A Penitência

«Celebrar o sacramento da
Reconciliação significa ser

• 
• 

• 

• 
• 

• 

• 



envolvidos num abraço caloroso: é o
abraço da infinita misericórdia do
Pai. Recordemos a formosa parábola
do filho que saiu de sua casa com o
dinheiro da herança; gastou todo o
dinheiro e então, quando já não
tinha nada, decidiu voltar, não como
filho, mas como servo. Sentia muita
culpa e vergonha no seu coração. A
surpresa foi que, quando começou a
falar, a pedir perdão, o pai não o
deixou continuar, abraçou-o, beijou-o
e fez uma festa. Mas eu digo-vos: de
cada vez que nos confessamos, Deus
abraça-nos, Deus faz festa»[1].

A graça e a nova vida em Cristo,
recebidas por meio dos sacramentos
da iniciação cristã (isto é, o Batismo,
a Confirmação e a Eucaristia),
tornam santos e imaculados os fiéis
na presença de Deus (cf. Ef 1, 4). No
entanto, a receção destes
sacramentos não restaura totalmente
a harmonia e o equilíbrio interior.
De facto, as consequências do pecado



original permanecem: a fragilidade e
a debilidade da natureza humana e a
inclinação para o pecado.

Regenerado pelo Batismo, iluminado
pela palavra de Deus e fortalecido
pelo poder salvador da Confirmação
e da Eucaristia, o homem possui sem
dúvida os meios para permanecer no
amor de Deus e enfrentar a luta
espiritual necessária para vencer as
tentações do Maligno (cf. 2Pe 1, 3-11).
No entanto, o fiel cristão continua a
ser um “viajante”, um peregrino na
terra, que caminha para a pátria do
céu. A sua inteligência e a sua
vontade não estão ainda fixas na
Beleza, na Verdade, no Amor que é
Deus. Por conseguinte, enquanto é 
viator, o cristão está chamado a
“caminhar” livremente para Aquele
que é a origem e o fim último da
vida; terá que escolher
continuamente entre a aceitação e a
recusa da vontade paterna de Deus,
que quer a sua salvação embora



respeitando a liberdade com que o
dotou. E, como consequência duma
má escolha, pode certamente afastar-
se do amor de Deus e cair no pecado.

Precisamente para perdoar os
pecados cometidos depois do
Batismo, o Senhor, médico das nossas
almas e dos nossos corpos, instituiu
um sacramento específico de cura e
salvação: o sacramento da Penitência
e da Reconciliação[2].

De acordo com a Tradição viva da
Igreja e os ensinamentos do
Magistério, Jesus instituiu o
sacramento da penitência e da
reconciliação principalmente
quando, depois de ressuscitado,
insuflou o Espírito nos seus
Apóstolos, conferindo-lhes o seu
próprio poder divino de perdoar os
pecados: «Soprou sobre eles e disse-
lhes: “Recebei o Espírito Santo;
Àqueles a quem perdoardes os
pecados, ser-lhes-ão perdoados,



àqueles a quem os retiverdes ser-
lhes-ão retidos”» (Jo 20-22-23)[3].

É um poder que se transmite aos
bispos, sucessores dos Apóstolos,
como pastores da Igreja e aos
presbíteros, que são também
sacerdotes da Nova Aliança,
colaboradores dos bispos, em virtude
do sacramento da Ordem. «Cristo
quis que a Sua Igreja fosse, toda ela,
na sua oração, na sua vida e na sua
atividade, sinal e instrumento do
perdão e da reconciliação que Ele
nos adquiriu com o preço do seu
sangue. Entretanto, confiou o
exercício do poder de absolvição ao
ministério apostólico[4].

2. A estrutura do sacramento da
Penitência

Ao longo da história, a forma
concreta segundo a qual os ministros



de Cristo e da Igreja exerceram o
poder de perdoar os pecados variou
consideravelmente[5]. No entanto,
«através das mudanças que a
disciplina e a celebração deste
sacramento experimentaram ao
longo dos séculos, verifica-se uma
mesma estrutura fundamental.
Compreende dois elementos
igualmente essenciais: por um lado,
os atos do homem que se converte
sob a ação do Espírito Santo, a saber,
a contrição, a confissão dos pecados e
a satisfação; e, por outro lado, a ação
de Deus através do ministério da
Igreja. Por meio do bispo e dos seus
presbíteros, a Igreja, em nome de
Jesus Cristo, concede o perdão dos
pecados, determina a modalidade da
satisfação, ora também pelo pecador
e faz penitência com ele. Assim, o
pecador é curado e restabelecido na
comunhão eclesial»[6].

O primeiro elemento essencial do
sacramento da Penitência está, pois,



constituído pelos atos do penitente,
ou seja, a contrição do coração, a
confissão dos pecados e o
cumprimento das obras penitenciais
impostas pelo ministro de Cristo e da
Igreja[7].

O segundo elemento estruturante
deste sacramento corresponde à
absolvição do ministro, cuja parte
essencial são as palavras: «Eu te
absolvo dos teus pecados, em nome
do Pai e do Filho e do Espírito
Santo»[8]. São palavras performativas
e eficazes, pois indicam o que
verdadeiramente se realiza por meio
da absolvição sacramental: o perdão
e a reconciliação do pecador por
parte do Deus Vivo, Pai, Filho e
Espírito Santo. «Assim, por meio do
sacramento da penitência, o Pai
acolhe o filho que regressa a ele,
Cristo toma sobre os seus ombros a
ovelha perdida e condu-la
novamente ao redil e o Espírito Santo
volta a santificar o seu templo ou



passa a habitar nele com maior
plenitude»[9].

Convém considerar que, entre os dois
elementos (os atos do penitente e a
absolvição do ministro), há um
estreito vínculo: o primeiro está
ordenado ao segundo e os dois
constituem conjuntamente uma
unidade moral, que deve
necessariamente subsistir para a
efetiva constituição do sacramento.
Dito doutra maneira: o sinal
sacramental da penitência não pode
de modo nenhum reduzir-se somente
à absolvição do ministro, porque esta
pode apenas ser ministrada se o
penitente confessou previamente os
seus pecados com coração contrito.

Uma premissa necessária para a reta
e frutífera celebração do sacramento
da conversão e reconciliação é o
exame de consciência, que a pessoa
deve fazer antes da confissão. Com
efeito, ninguém se pode arrepender e



acusar dos próprios pecados diante
de Deus, se antes, iluminado pelo
auxílio divino, não refletir sobre as
suas culpas. Portanto, «convém
preparar a receção deste sacramento
através dum exame de consciência
feito à luz da Palavra de Deus. Para
isso, os textos mais adequados
encontram-se no Decálogo e na
catequese moral dos evangelhos e
das cartas dos apóstolos: Sermão da
montanha e ensinamentos
apostólicos»[10].

Entre os atos do penitente, ocupa o
primeiro lugar a contrição, que é
«“uma dor da alma e uma detestação
do pecado cometido com a resolução
de não voltar a pecar”»[11]. A
“contrição do coração” (cf. Sl 50, 19)
implica um claro e firme ato da
inteligência e da vontade do homem
que, movido pela ajuda divina e pela
fé, detesta os pecados cometidos
enquanto o afastaram de Deus
(dimensão teologal), de Cristo



(dimensão cristológica), da Igreja
(dimensão eclesial) e dos homens,
seus irmãos. Para além deste aspeto,
digamos que negativo, ou seja, de
recusa ou detestação dos pecados, na
contrição também há um aspeto
positivo, que se traduz no desejo de
voltar a Deus, com a esperança de
obter o seu perdão e de permanecer
no seu amor (cf. Is 55, 7-8; Ez 18,
21-23; Ez 33, 10-11; Jl 2, 12-13; Lc 5,
11-32).

A contrição pode ser “perfeita” ou
“imperfeita”. «Quando procede do
amor de Deus, amado sobre todas as
coisas, a contrição chama-se
“contrição perfeita” (contrição de
caridade). Tal contrição perdoa as
faltas veniais; obtém igualmente o
perdão dos pecados mortais, se for
unida à firme resolução de recorrer,
logo que possível, à confissão
sacramental»[12]. «A contrição
chamada “imperfeita” (ou “atrição”)
é também um dom de Deus, um



impulso do Espírito Santo. Nasce da
consideração da fealdade do pecado
ou do temor da condenação eterna e
das outras penas com que é
ameaçado o pecador. Tal abalo de
consciência pode dar início a uma
mudança interior que será levada a
bom termo sob a ação da graça, pela
absolvição sacramental. No entanto,
por si mesma, a contrição imperfeita
não obtém o perdão dos pecados
graves; apenas dispõe para o obter
no sacramento da Penitência»[13].

A confissão dos pecados é a ação
penitencial com que o cristão
pecador manifesta ao sacerdote as
culpas de que se considera
responsável, com o fim de obter o
perdão de Deus e de se abrir à plena
comunhão com a Igreja Santa.

No decurso dos séculos, teólogos e
pastores assinalaram
frequentemente que a confissão dos
pecados deve ser sincera, clara,



concreta, contrita, humilde, discreta
e decorosa (quer dizer, de acordo
com as normas da prudência, da
modéstia e da caridade), oral e
íntegra ou formalmente completa.

A propósito da confissão íntegra, o 
Catecismo da Igreja Católica diz: «Na
confissão, os penitentes devem
enumerar os pecados mortais de que
têm consciência depois de se terem
examinado seriamente, mesmo que
tais pecados sejam muito secretos e
cometidos apenas contra os dois
últimos preceitos do Decálogo (cf. Ez
20, 17; Mt 5, 28); porque, por vezes,
estes pecados ferem mais
gravemente a alma e são mais
perigosos que os cometidos à vista de
todos»[14].

A satisfação sacramental consiste na
aceitação voluntária e no sucessivo
cumprimento das obras penitenciais
impostas pelo confessor. É sinal e
manifestação do arrependimento



interior e da autenticidade da
conversão do cristão pecador e tem
como objetivo remediar, com a ajuda
da graça divina, as desordens que os
pecados causaram, tanto no próprio
pecador, como no ambiente familiar,
social e eclesial em que vive. A
absolvição tira o pecado, mas não
remedeia todas as desordens que
causou[15].

O ministro do sacramento da
penitência e da reconciliação é o
sacerdote (bispo ou presbítero)
validamente ordenado e na posse da
faculdade de exercer o poder de
perdoar os pecados dos fiéis a quem
concede a absolvição[16].

«Quando celebra o sacramento da
Penitência, o sacerdote exerce o
ministério do Bom Pastor que
procura a ovelha perdida; do Bom
Samaritano que cura as feridas; do
Pai que espera o filho pródigo e o
acolhe no seu regresso; do justo Juiz



que não faz aceção de pessoas e cujo
juízo é ao mesmo tempo justo e
misericordioso. Numa palavra, o
sacerdote é o sinal e instrumento do
amor misericordioso de Deus com o
pecador»[17].

Durante a celebração do sacramento
da reconciliação, o ministro deve
agir, pois como pai e bom pastor
(mostrando e transmitindo aos
penitentes o amor misericordioso do
Pai do Céu: cf. Lc 15, 20-31; e
seguindo o exemplo de Cristo, o Bom
Pastor); como mestre da verdade
(comunicando não o seu próprio
pensamento, mas a doutrina de
Cristo, Mestre que ensina a verdade e
indica o caminho para Deus: cf. Mt
22, 16); como juiz benigno e eficaz do
perdão (para isso deverá conhecer os
pecados que pesam na consciência
do penitente e formular um “juízo
espiritual” sobre as suas disposições
– fundamentalmente sobre o seu
arrependimento e propósito de



emendar a sua conduta desordenada
– de modo a que possa conceder-lhe,
com conhecimento de causa, sem
arbitrariedade, a absolvição)[18].

Depois da celebração do sacramento,
o ministro tem a obrigação absoluta
de manter o segredo de tudo o que
ouviu na confissão. «Dada a
delicadeza e grandeza deste
ministério e o respeito devido às
pessoas, a Igreja declara que todo o
sacerdote que ouve confissões está
obrigado a guardar um segredo
absoluto sobre os pecados que os
seus penitentes confessaram, sob
penas muito severas. Tão pouco pode
fazer uso dos conhecimentos que a
confissão lhe dá sobre a vida dos
penitentes. Este segredo, que não
admite exceção, chama-se “sigilo
sacramental”, porque o que o
penitente manifestou ao sacerdote
fica “selado” pelo sacramento»[19].



3. Os efeitos do sacramento da
Penitência

«Os efeitos do sacramento da
Penitência são: a reconciliação com
Deus e, portanto, o perdão dos
pecados; a reconciliação com a
Igreja; a recuperação do estado de
graça, se se tinha perdido; a remissão
da pena eterna merecida por causa
dos pecados mortais e, pelo menos
em parte, das penas temporais que
são consequência do pecado; a paz e
a serenidade de consciência e o
consolo do espírito; o aumento da
força espiritual para o combate
cristão»[20]. Além disso, este
sacramento conforma os penitentes
de modo particular com Cristo,
vencedor do pecado através da sua
paixão redentora e da sua
ressurreição gloriosa[21].

Por último, deve-se assinalar que
durante a celebração do sacramento,
os fiéis vivem de modo “místico”,



mas real e efetivo, uma antecipação
do juízo final de Cristo Senhor sobre
os homens (cf. Mt 25, 31-46; Rm 14,
10-12; 2Co 5, 10)[22]. Pode dizer-se com
verdade que quem recebe a
absolvição sacramental já foi julgado
e absolvido pelo Senhor: os seus
pecados foram perdoados para
sempre.

«Para os caídos depois do batismo,
este sacramento da Penitência é tão
necessário, como o próprio Batismo
para os ainda não regenerados»[23].

O ato interior de arrependimento (a
contrição do coração) leva o cristão a
procurar o perdão de Deus e a plena
comunhão com Cristo e com a Igreja.
E Cristo determinou que isto se
obtenha através do sacramento da
reconciliação: dando aos Apóstolos o
poder de perdoar os pecados e
vinculando o seu perdão ao que eles
concedem (cf. Jo 20-22-23), Ele fez
deste sacramento «a via ordinária



para obter o perdão e a remissão dos
pecados graves cometidos depois do
Batismo»[24].

O cristão pecador que deseje a
reconciliação com Deus deve,
portanto, não só arrepender-se
interiormente e reconhecer que tem
necessidade do perdão divino, mas
também deve aceitar os meios
através dos quais a graça e o perdão
de Deus chegam aos homens no
tempo da Igreja. Para quem pecou
gravemente depois do Batismo, não
há duas vias distintas para conseguir
o estado de graça, a da contrição do
coração ou a do sacramento da
Penitência, porque, de facto, as duas
vias identificam-se. A verdadeira
contrição inclui sempre o desejo de
receber o sacramento do perdão. Um
arrependimento dos pecados unido à
recusa de os confessar seria
incongruente, pois o próprio Deus
quis que utilizemos esse meio.



Sobre este ponto, a autoridade da
Igreja afirmou: «“Quem tiver
consciência de se encontrar em
pecado grave que não (...) comungue
o Corpo do Senhor sem acudir
primeiro à Confissão sacramental, a
não ser que exista um motivo grave e
não haja possibilidade de se
confessar; e, neste caso, deve ter
presente que está obrigado a fazer
um ato de contrição perfeita, que
inclui o propósito de se confessar
quanto antes” (Código de Direito
Canónico, can. 916). (…) De acordo
com o mandamento da Igreja “todo o
fiel chegado à idade do uso da razão
deve confessar, ao menos uma vez
por ano, os pecados graves de que
tem consciência” (Código de Direito
Canónico, can. 989)»[25].

«Sem ser estritamente necessária, a
confissão dos pecados veniais, é,
contudo, vivamente recomendada
pela Igreja. Com efeito, a confissão
regular dos nossos pecados veniais



ajuda-nos a formar a consciência, a
lutar contra as más inclinações, a
deixarmo-nos curar por Cristo, a
progredir na vida do Espírito»[26].

O uso frequente e cuidadoso deste
sacramento é também muito útil em
relação aos pecados veniais. Com
efeito, não se trata duma mera
repetição ritual nem dum certo
exercício psicológico, mas dum
constante empenho em aperfeiçoar a
graça do Batismo, que de tal forma
nos vai identificando continuamente
com a morte de Cristo, que chegue
também a manifestar-se em nós a
vida de Jesus»[27].

4. A Unção dos Enfermos

A Unção dos Enfermos é um
sacramento instituído por Jesus
Cristo, insinuado como tal no
Evangelho de S. Marcos (cf. Mc 6, 13),



recomendado aos fiéis e promulgado
pelo Apóstolo S. Tiago: «Está doente
algum de vós? Chame os presbíteros
da Igreja, para que orem sobre ele e
o unjam com óleo em nome do
Senhor. E a oração da fé salvará o
enfermo e o Senhor o reanimará e, se
tiver cometido pecados, ser-lhe-ão
perdoados» (Tg 5, 14-15). A Tradição
viva da Igreja, refletida nos textos do
Magistério eclesiástico, reconheceu
neste rito, especialmente destinado a
reconfortar os doentes e a purificá-
los do pecado e suas sequelas, um
dos sete sacramentos da Nova Lei[28].

Para ajudar as pessoas cuja vida está
em perigo por causa duma doença
grave e que desejem receber o
auxílio deste sacramento, pode-se
fazê-las considerar que «o homem,
ao adoecer gravemente, necessita
duma graça de Deus, para que,
dominado pela angústia, não
desfaleça no seu ânimo e, submetido
à prova, não enfraqueça a sua fé. Por



isso, Cristo robustece os seus fiéis
doentes com o sacramento da unção,
fortalecendo-os com uma firmíssima
proteção»[29]. Mais precisamente:
«Este sacramento confere ao doente
a graça do Espírito Santo, com o qual
o homem é ajudado na sua saúde,
confortado pela confiança em Deus e
robustecido contra as tentações do
inimigo e a angústia da morte, de tal
modo que possa não só suportar os
seus males com fortaleza, mas
também lutar contra eles e, inclusive,
conseguir a saúde, se isso convém
para a sua salvação espiritual; além
disso, concede-lhe, se é necessário, o
perdão dos pecados e a plenitude da
penitência cristã»[30].

5. A estrutura do sinal sacramental
e a celebração do sacramento



De acordo com o Ritual da Unção dos
enfermos, a matéria apta do
sacramento é o óleo de oliveira ou,
em caso de necessidade, outro óleo
vegetal[31]. Este azeite deve estar
benzido pelo bispo ou por um
presbítero que tenha essa
faculdade[32].

A Unção confere-se ungindo o doente
na testa e nas mãos[33]. A fórmula
sacramental pela qual, no rito latino,
se confere a Unção dos enfermos é a
seguinte: «Por esta santa Unção, e
pela sua bondosa misericórdia te
ajude o Senhor com a graça do
Espírito Santo. Amen. / Para que,
livre dos teus pecados, te conceda a
salvação e te conforte na tua doença.
Amen»[34].

Como recorda o Catecismo da Igreja
Católica, «é muito conveniente que (a
Unção dos enfermos) se celebre
dentro da Eucaristia, memorial da
Páscoa do Senhor. Se as



circunstâncias a tal convidarem, a
celebração do sacramento pode ser
precedida pelo sacramento da
Penitência e seguida pelo da
Eucaristia. Enquanto sacramento da
Páscoa de Cristo, a Eucaristia deveria
ser sempre o último sacramento da
peregrinação terrena, o “Viático” da
“passagem” para a vida eterna»[35].

O Ministro deste sacramento é
unicamente o sacerdote (bispo ou
presbítero)[36].

Sujeito da Unção dos enfermos é toda
a pessoa batizada, que tenha
alcançado o uso da razão e se
encontre em perigo de morte por
uma doença grave, ou por velhice
acompanhada duma avançada
debilidade senil[37]. Aos defuntos não
se pode administrar a Unção dos
enfermos.

Para receber os frutos deste
sacramento, requer-se no sujeito a
prévia reconciliação com Deus e com



a Igreja, pelo menos com o desejo,
inseparavelmente unido ao
arrependimento dos próprios
pecados e a intenção de os confessar,
quando seja possível, no sacramento
da Penitência. Por isso a Igreja prevê
que, antes da Unção, se administre
ao doente o sacramento da
Penitência e da Reconciliação[38].

O sujeito deve ter a intenção, pelo
menos habitual e implícita, de que
não se tenha retratado, de receber
este sacramento[39]. Dito por outras
palavras: o doente deve ter a vontade
de morrer como morrem os cristãos,
e com os auxílios sobrenaturais que a
estes se destinam.

6. Necessidade e efeitos da Unção

Ainda que a Unção dos enfermos
possa administrar-se a quem perdeu
já os sentidos, deve-se procurar que



se receba com conhecimento, para
que o doente possa dispor-se melhor
a receber a graça do sacramento.
Não se deve administrar àqueles que
permanecem obstinadamente
impenitentes em pecado mortal
manifesto[40].

Se um doente que recebeu a Unção
recupera a saúde, pode, em caso de
nova doença grave, receber outra vez
este sacramento; no decurso da
mesma doença, o sacramento pode
ser reiterado se a doença se
agrava[41].

Por último, convém ter presente esta
indicação da Igreja: «Na dúvida
sobre se o doente alcançou o uso da
razão, sofre duma doença grave ou já
faleceu, administre-se este
sacramento»[42].

A receção da Unção dos enfermos
não é necessária com necessidade de
meio para a salvação, mas não se
deve prescindir voluntariamente



deste sacramento, se for possível
recebê-lo, porque seria recusar um
auxílio de grande eficácia para a
salvação. Privar um doente desta
ajuda poderia constituir um pecado
grave.

Convém que os fiéis tenham presente
que no nosso tempo se tende a
“ocultar” a doença e a morte. Nas
clínicas e hospitais, os doentes graves
morrem às vezes na solidão, ainda
que se encontrem rodeados por
outras pessoas e muito bem cuidados
numa “unidade de cuidados
intensivos”. Todos – em particular os
cristãos que trabalham em
ambientes hospitalares – devem
fazer um esforço para que não faltem
aos doentes internados os meios que
dão consolo e aliviam o corpo e a
alma que sofre e, entre estes meios –
além do sacramento da Penitência e
do Viático – encontra-se o
sacramento da Unção dos enfermos.



Enquanto verdadeiro e próprio
sacramento da Nova Lei, a Unção dos
enfermos oferece ao fiel cristão a
graça santificante; além disso, a
graça sacramental específica da
Unção dos enfermos tem como
efeitos:

– A união mais íntima com Cristo na
sua Paixão redentora, para seu bem e
o de toda a Igreja[43];

– O reconforto, a paz e a coragem
para vencer as dificuldades e
sofrimentos próprios da doença
grave ou da fragilidade da velhice[44];

– O perdão dos pecados, se o doente
não pôde obtê-lo pelo sacramento da
Penitência[45];

– O restabelecimento da saúde
corporal, se for essa a vontade de
Deus[46];

– A preparação para a passagem à
vida eterna. Neste sentido, afirma o 



Catecismo da Igreja Católica: «Esta
graça (própria da Unção dos
enfermos) é um dom do Espírito
Santo que renova a confiança e a fé
em Deus, e dá força contra as
tentações do Maligno, especialmente
a tentação do desânimo e da angústia
perante a morte (cf. Heb 2, 15)»[47].

Bibiografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
1499-1532.

Bibliografia complementar

– Ángel García Ibáñez, Conversione e
riconciliazione. Trattato storico-
teologico sulla penitenza
postbatessimale, Edusc, Roma 2020
(trad. espanhola: Conversión y



reconcilación, Tratado histórico-
teológico sobre la penitencia
postbautismal, Eunsa Pamplona, en
prensa).

– Félix Maria Arocena, Penitencia y
Unción de enfermos, Eunsa,
Pamplona 2014.

[1] Francisco, Audiência geral,
19/02/2014.

[2] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1446.

[3] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
976; Concílio de Trento, sess. XIV, 
Doutrina sobre o sacramento da
Penitência, cap. 1: DH 1670.

[4] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1442.



[5] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1447.

[6] Catecismo da Igreja Católica, n.
1448.

[7] Obviamente que se trata dos atos
do penitente não enquanto atos
puramente humanos (o perdão dos
pecados não se obtém só com as
próprias forças), mas enquanto
realizados na fé em Cristo Redentor e
sob a ação do Espírito Santo (cf. 
Catecismo da Igreja Católica, n. 1448).

[8] Ritual da Penitência, Praenotanda,
n. 19.

[9] Ibid., Praenotanda, n. 6, d.

[10] Catecismo da Igreja Católica, n.
1454.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
1451. A citação que recolhe o
Catecismo é do Concílio de Trento:
DH 1676.



[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
1452.

[13] Catecismo da Igreja Católica, n.
1453.

[14] Catecismo da Igreja Católica, n.
1456.

[15] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1459.

[16] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1459.

[17] Catecismo da Igreja Católica, n.
1465.

[18] No caso de encontrar pessoas
que desejam aproximar-se de Deus,
mas que ainda não podem receber a
absolvição porque carecem das
devidas disposições, procurará tratá-
las com ompreensão e misericórdia,
acompanhando-as pastoralmente, de
modo a que se integrem na
comunidade cristã nas diversas



formas possíveis para eles. Mais
concretamente, no caso dos
divorciados casados de novo
civilmente, ou de pessoas que
convivem de modo irregular, far-
lhes-á ver que, apesar da sua
situação, «continuam a pertencer à
Igreja, que os acompanha com
especial atenção, com o desejo de
que, dentro do possível, cultivem um
estilo de vida cristã, através da
participação na santa Missa, ainda
que sem comungar, da escuta da
Palavra de Deus, da adoração
eucarística, da oração, da
participação na vida comunitária, do
diálogo com um sacerdote de
confiança ou um diretor espiritual,
da dedicação ao serviço da caridade,
das obras de penitência, do empenho
na educação dos filhos» (Bento XVI, 
Sacramentum caritatis, n. 29).

[19] Catecismo da Igreja Católica, n.
1467.



[20] Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, n. 310.

[21] cf. Concílio Vaticano II, Lumen
Gentium, n. 7.

[22] O Catecismo da Igreja Católica
exprime-o assim: «Neste sacramento,
o pecador, remetendo-se ao juízo
misericordioso de Deus, de certo
modo antecipa o julgamento a que
será submetido no fim desta vida
terrena» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 1470).

[23] Concílio de Trento sess. XIV, 
Doutrina sobre o sacramento da
Penitência,cap. 2: DH 1672.

[24] S. João Paulo II, Reconciliatio et
Penitencia, n. 31, I.

[25] Catecismo da Igreja Católica, n.
1457.

[26] Catecismo da Igreja Católica, n.
1458.



[27] Ritual da Penitência, 
Praenotanda, n. 7, b.

[28] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1512.

[29] Ritual da Unção e da Pastoral dos
enfermos, Praenotanda, n. 5.

[30] Ibid., Praenotanda, n. 6.

[31] cf. Ritual da Unção e da Pastoral
dos enfermos, Praenotanda, n. 20.

[32] cf. Ibid., Praenotanda, n. 21.

[33] cf. Ibid., Praenotanda, n. 23. Em
caso de necessidade, bastaria fazer
apenas uma unção na testa ou noutra
parte conveniente do corpo (cf. Ibid.).
Nas Igrejas Orientais – por exemplo,
na Igreja Bizantina, Copta e Armena
– realizam-se sete unções (de modo
idêntico a como se fazia na antiga
liturgia romana), na testa, lábios,
nariz, ouvidos, peito, mãos e pés do
doente, para purificação dos pecados



cometidos com a mente e com cada
um dos sentidos; (cf. I.-H Dalmais, As
Liturgias Orientais, Bilbau 1991,
127-128).

[34] Ibid., Praenotanda, n. 25. Esta
fórmula distribui-se de modo a que a
primeira parte se diz enquanto se
unge a testa e a segunda enquanto se
ungem as mãos. Em caso de
necessidade, quando se pode fazer
apenas uma unção, o ministro
pronuncia simultaneamente a
fórmula inteira (cf. Ibid.,
Praenotanda,n. 23). Na Igreja
Oriental Bizantina, anteriormente
citada, em cada unção pronuncia-se
a fórmula: «Pai santo, médico das
almas e dos corpos, que enviaste o
teu Filho único Jesus Cristo, para
curar todo o mal e libertar da morte,
cura também o teu servo N. da sua
debilidade, tanto corporal como
espiritual, através da graça do teu
Cristo» (I.-H Dalmais, As Liturgias
Orientais, cit., 129).



[35] Catecismo da Igreja Católica, n.
1517.

[36] cf. Código de Direito Canónico,
can. 1003, 1. Nem os diáconos nem os
fiéis leigos podem administrar
validamente a Unção dos enfermos
(cf. Congregação para a Doutrina da
Fé, Nota sobre o ministro do
sacramento da Unção dos enfermos,
«Notitiae» (2005) 479).

[37] cf. Concílio Vaticano II,
Sacrosanctum Concilium, n. 73; 
Código de Direito Canónico, can.
1004-1007. Portanto, a Unção dos
enfermos não é um sacramento para
aqueles fiéis que simplesmente
chegaram à chamada “terceira
idade” (não é o sacramento dos
reformados), nem é tão pouco um
sacramento só para os moribundos.
No caso duma operação cirúrgica, a
Unção dos enfermos pode ser
administrada, quando a doença que



motiva a operação põe em perigo a
vida do doente.

[38] cf. Concílio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, n. 74.

[39] A este propósito, diz-se no 
Código de Direito Canónico: «Deve
administrar-se este sacramento aos
doentes que, estando em posse das
suas faculdades, o tenham pedido,
pelo menos de maneira
implícita» (Código de Direito
Canónico, can. 1006).

[40] cf. Código de Direito Canónico,
can. 1007. Com respeito ao último
ponto, deve distinguir-se entre o caso
da pessoa não arrependida que quer
obstinadamente permanecer em
estado de pecado mortal
externamente conhecido por todos e
o do sujeito que se encontra numa
situação gravemente contrária à Lei
de Deus, não por estrita maldade,
mas por ignorância ou porque está
imerso numa cultura fortemente



secularizada e a doença grave o
apanhou de surpresa. No primeiro
caso, não se deve administrar a
Unção, pois seria vã para o pecador.
No segundo, sim, sobretudo se o
doente reage positivamente à
exortação do sacerdote para que se
abandone à misericórdia de Deus, se
arrependa dos seus pecados e faça o
propósito de emendar a sua vida no
futuro. Em todo o caso, se o ministro
tiver dúvidas sobre se o sujeito
persiste efetivamente com
obstinação numa situação de pecado
grave publicamente conhecido,
poderia administrar-lhe este
sacramento sub conditione.

[41] cf. Código de Direito Canónico,
can. 1004, 2.

[42] Código de Direito Canónico, can.
1005.

[43] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1521-1522 e 1532.



[44] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1520 e 1532.

[45] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1532.

[46] cf. Concílio de Florença: DH
1325; Catecismo da Igreja Católica, n.
1520.

[47] Catecismo da Igreja Católica, n.
1520.

Ángel García Ibáñez

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tema-23-
penitencia-e-uncao-dos-enfermos/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-23-penitencia-e-uncao-dos-enfermos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-23-penitencia-e-uncao-dos-enfermos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-23-penitencia-e-uncao-dos-enfermos/

	Tema 23. A Penitência e a Unção dos Enfermos

