
opusdei.org

Tema 22. A
Eucaristia (II)

A Santa Missa torna presente
no hoje da celebração litúrgica
da Igreja o sacrifício único da
nossa redenção. É verdadeiro e
próprio sacrifício pela sua
relação direta – de identidade
sacramental – com o sacrifício
único, perfeito e definitivo da
Cruz. Os fiéis podem e devem
participar no oferecimento do
sacrifício eucarístico. O desejo
de receber a Santa Comunhão
deveria estar sempre presente
nos cristãos.



01/10/2022

Sumário:

1. A dimensão sacrificial da
Santa Missa
2. A Eucaristia, sacrifício de
Cristo e da Igreja
3. Fins e frutos da Missa
4. A Eucaristia, Banquete Pascal
da Igreja
5. Disposições para receber a
Sagrada Comunhão
6. Efeitos da Sagrada Comunhão
7. O culto da Eucaristia fora da
Santa Missa
Bibliografia e Leituras

1. A dimensão sacrificial da Santa
Missa

• 

• 

• 
• 

• 

• 
• 

• 



A Santa Missa é sacrifício num
sentido próprio e singular, “novo”
relativamente aos sacrifícios das
religiões naturais e aos sacrifícios do
Antigo Testamento: é sacrifício
porque a Santa Missa re-presenta (faz
presente), no hoje da celebração
litúrgica da Igreja, o único sacrifício
da nossa redenção, porque é o seu
memorial e aplica o seu fruto[1].

A Igreja, de cada vez que celebra a
Eucaristia, é chamada a acolher o
dom que Cristo lhe oferece e,
portanto, a participar no sacrifício do
seu Senhor, oferecendo-se com Ele ao
Pai pela salvação do mundo. Pode
portanto afirmar-se que a Santa
Missa é sacrifício de Cristo e da
Igreja.

Vejamos mais detidamente estes dois
aspetos do Mistério Eucarístico.

Como acabamos de dizer, a Santa
Missa é verdadeiro e próprio
sacrifício pela sua relação direta – de



identidade sacramental – com o
sacrifício único, perfeito e definitivo
da Cruz[2]. Esta relação foi instituída
por Jesus Cristo na Última Ceia,
quando entregou aos Apóstolos, sob
as espécies do pão e do vinho, o seu
Corpo oferecido em sacrifício e o seu
Sangue derramado em remissão dos
pecados, antecipando no rito
memorial o que aconteceu
historicamente, pouco tempo depois,
no Gólgota. Desde então, a Igreja, sob
guia e virtude do Espírito Santo, não
cessa de cumprir o mandato de
reiteração que Jesus Cristo deu aos
seus discípulos: «Fazei isto em
memória de mim (como memorial
meu) (Lc 22, 19; 1Co 11, 24-25). Deste
modo “anuncia” (torna presente com
a palavra e o sacramento) “a morte
do Senhor” (quer dizer, o seu
sacrifício: cf. Ef 5, 2; Heb 9, 26), “até
que Ele venha” (portanto, a sua
ressurreição e ascensão gloriosa) (cf.
1Co 11, 26).



Este anúncio, esta proclamação
sacramental do Mistério Pascal do
Senhor é de uma particular eficácia,
pois não só se representa in signo
ouin figura, o sacrifício redentor de
Cristo, como também se faz
verdadeiramente presente: torna-se
presente a sua Pessoa e o
acontecimento salvífico
comemorado. O Catecismo da Igreja
Católica exprime-o do seguinte
modo: «A Eucaristia é o memorial da
Páscoa de Cristo, a atualização e o
oferecimento sacramental do seu
único sacrifício, na liturgia da Igreja
que é o seu Corpo»[3].

Portanto, quando a Igreja celebra a
Eucaristia, pela consagração do pão e
do vinho no Corpo e no Sangue de
Cristo, torna-se presente a mesma
Vítima do Gólgota, agora gloriosa; o
mesmo Sacerdote, Jesus Cristo; o
mesmo ato de oferta sacrificial (a
oferta primordial da Cruz)
inseparavelmente unido à presença



sacramental de Cristo; oferta sempre
atual em Cristo ressuscitado e
glorioso[4]. Só muda a manifestação
externa desta entrega: no Calvário,
mediante a paixão e morte de Cruz;
na Missa, através do memorial –
sacramento: a dupla consagração do
pão e do vinho no contexto da
Oração Eucarística (imagem
sacramental da imolação na Cruz).

2. A Eucaristia, sacrifício de Cristo
e da Igreja

A Santa Missa é sacrifício de Cristo e
da Igreja, porque de cada vez que se
celebra o Mistério Eucarístico, a
Igreja participa no sacrifício do seu
Senhor, entrando em comunhão com
Ele – com a sua oferta sacrificial ao
Pai – e com os bens da redenção que
Ele nos obteve. Toda a Igreja oferece
e é oferecida em Cristo ao Pai pelo



Espírito Santo. Assim o afirma a
tradição viva da Igreja, tanto nos
textos da liturgia, como nos
ensinamentos dos Padres e do
Magistério[5]. O fundamento desta
doutrina encontra-se no princípio de
união e cooperação entre Cristo e os
membros do seu Corpo, claramente
exposto pelo Concílio Vaticano II:
«Nesta obra tão grande, pela qual
Deus é perfeitamente glorificado e os
homens santificados, Cristo associa
sempre consigo a sua amadíssima
Esposa, a Igreja»[6].

A participação da Igreja – o povo de
Deus hierarquicamente estruturado –
na oferta do sacrifício eucarístico
está legitimada pelo mandato de
Jesus: «Fazei isto em memória de
mim (como memorial meu)», e
reflete-se na fórmula litúrgica
«memores... offerimus... (tibi Pater)...
gratias agentes... hoc sacrificium»,
frequentemente utilizada nas
Orações Eucarísticas da Igreja



Antiga[7], e igualmente presente nas
atuais Orações Eucarísticas[8].

Como testemunham os textos da
liturgia eucarística, os fiéis não são
meros espetadores de um ato de
culto realizado pelo sacerdote
celebrante; todos eles podem e
devem participar na oferta do
sacrifício eucarístico, porque, em
virtude do batismo, foram
incorporados a Cristo e fazem parte
da «estirpe eleita, do sacerdócio real,
da nação santa, do Povo que Deus
adquiriu» (1Pt 2, 9); quer dizer, do
novo Povo de Deus em Cristo, que Ele
mesmo continua a reunir à sua volta,
para que de uma ponta à outra da
terra Lhe ofereça um sacrifício
perfeito (cf. Mal 1, 10-11). Oferecem
não só o culto espiritual do sacrifício
das próprias obras e de toda a sua
existência, como também – em Cristo
e com Cristo – a Vítima pura, santa e
imaculada. Tudo isto é abrangido



pelo exercício do sacerdócio comum
dos fiéis na Eucaristia.

A Igreja, em união com Cristo, não só
oferece o sacrifício eucarístico, como
também é oferecida n’Ele, pois como
Corpo e Esposa está
inseparavelmente unida à sua
Cabeça e ao seu Esposo.

A própria liturgia eucarística não
deixa de exprimir a participação da
Igreja, sob o influxo do Espírito
Santo, no sacrifício de Cristo: «Olhai
benignamente para a oblação da
vossa igreja: vede nela a vítima que
nos reconciliou convosco, e fazei que,
alimentando-nos do Corpo e Sangue
do vosso Filho, cheios do seu Espírito
Santo, sejamos em Cristo um só
corpo e um só espírito. O Espírito
Santo faça de nós uma oferenda
permanente...»[9]. De modo
semelhante, pede-se na Oração
Eucarística IV: «Olhai, Senhor, para
esta oblação, que preparastes para a



vossa Igreja; e concedei, por vossa
bondade, a quantos vamos participar
do mesmo pão e do mesmo cálice,
que, reunidos pelo Espírito Santo
num só corpo, sejamos em Cristo
uma oferenda viva para louvor da
vossa glória»

A participação dos fiéis consiste,
antes de mais, em unir-se
interiormente ao sacrifício de Cristo,
tornado presente sobre o altar graças
ao ministério do sacerdote
celebrante.

A doutrina que expusemos tem uma
importância fundamental para a
vida cristã. Todos os fiéis estão
chamados a participar na Santa
Missa, exercendo o seu sacerdócio
real, quer dizer, com a intenção de
oferecer a própria vida sem mancha
de pecado ao Pai, com Cristo, Vítima
imaculada, em sacrifício espiritual –
existencial, restituindo-lhe com amor



filial e em ação de graças tudo o que
d'Ele receberam.

Os fiéis devem procurar que a Santa
Missa seja realmente centro e raiz da
sua vida interior[10], orientando para
ela todo o seu dia, o trabalho e todas
as suas ações. Esta é uma
manifestação fundamental da «alma
sacerdotal».

3. Fins e frutos da Santa Missa

A Santa Missa, sendo re-presentação
sacramental do sacrifício de Cristo,
tem os mesmos fins que o sacrifício
da Cruz[11]. Estes fins são: o fim
latrêutico (louvar e adorar a Deus
Pai, pelo Filho, no Espírito Santo); o
fim eucarístico (dar graças a Deus
pela criação e pela redenção); o
propiciatório (desagravar a Deus
pelos nossos pecados); e impetratório
(pedir a Deus os seus dons e as suas



graças). Isto exprime-se nas diversas
orações que fazem parte da
celebração litúrgica da Eucaristia,
especialmente no Glória, no Credo,
nas diversas partes da Anáfora ou
Oração Eucarística (Prefácio, Sanctus,
Epiclese, Anamnese, Intercessões,
Doxologia final), no Pai Nosso, e nas
orações próprias de cada Missa:
Oração Coleta, Oração sobre as
oferendas, Oração depois da
Comunhão.

Por frutos da Missa, entendem-se os
efeitos que a virtude salvífica da
Cruz, tornada presente no sacrifício
eucarístico, gera nos homens quando
a acolhem livremente com fé,
esperança e amor ao Redentor. Estes
frutos englobam essencialmente um
crescimento na graça santificante e
uma conformidade existencial com
Cristo mais intensa, de acordo com o
modo específico que a Eucaristia nos
oferece.



Estes frutos de santidade não se
manifestam de forma idêntica em
todos os que participam no sacrifício
eucarístico; serão maiores ou
menores de acordo com a inserção
de cada um na celebração litúrgica e
na medida da sua fé e devoção.
Assim, participam, de modo diverso,
dos frutos da Santa Missa: toda a
Igreja; o sacerdote que celebra e os
que, unidos com ele, estão presentes
na celebração eucarística; os que,
sem participar na Missa, se unem
espiritualmente ao sacerdote que
celebra; e aqueles por quem a Missa
se aplica, que podem ser vivos ou
defuntos[12].

Quando um sacerdote recebe uma
oferta para que aplique os frutos da
Missa por uma intenção, fica
gravemente obrigado a fazê-lo[13].



4. A Eucaristia, Banquete Pascal da
Igreja

«A Eucaristia é o Banquete Pascal da
Igreja porque Cristo, realizando
sacramentalmente a sua Páscoa [a 
passagem deste mundo para o Pai
através da sua paixão, morte,
ressurreição e ascensão gloriosa[14]],
entrega-nos o seu Corpo e o seu
Sangue, oferecidos como comida e
bebida, e une-nos com Ele e entre nós
no seu sacrifício»[15].

«A Missa é, ao mesmo tempo e
inseparavelmente, o memorial
sacrificial em que se perpetua o
sacrifício da cruz, e o banquete
sagrado da comunhão no Corpo e
Sangue do Senhor. Mas a celebração
do sacrifício eucarístico está
totalmente orientada para a união
íntima dos fiéis com Cristo por meio
da comunhão. Comungar é receber o
próprio Cristo, que se oferece por
nós»[16].



A Sagrada Comunhão, ordenada por
Cristo («tomai e comei...bebei todos
dele...»: Mt 26, 26-28; cf. Mc 14, 22-24;
Lc 22, 14-20; 1Co 11, 23-26), insere-se
na estrutura fundamental da
celebração da Eucaristia. Só quando
Cristo é recebido pelos fiéis como
alimento de vida eterna alcança
plenitude de sentido o seu fazer-se
alimento para os homens, e se
cumpre o memorial por Ele
instituído[17]. Por isso a Igreja
recomenda vivamente a comunhão
sacramental a todos aqueles que
participem na celebração eucarística
e possuam as devidas disposições
para receber dignamente o
Santíssimo Sacramento[18].

Quando Jesus prometeu a Eucaristia,
afirmou que esse alimento não só é
útil, mas necessário: é uma condição
de vida para os seus discípulos. «em
verdade, em verdade vos digo que, se
não comerdes a carne do Filho do



Homem e não beberdes o seu sangue,
não tereis a vida em vós» (Jo 6, 53).

Comer é uma necessidade para o
homem. E, do mesmo modo que o
alimento natural mantém o homem
na vida e lhe dá forças para
caminhar neste mundo, de modo
semelhante a Eucaristia mantém no
cristão a vida em Cristo, recebida no
batismo, e lhe dá forças para ser fiel
ao Senhor nesta terra, até voltar ao
Pai do Céu. A Comunhão, portanto,
não é um elemento que possa ser
acrescentado arbitrariamente à vida
cristã; não é necessária somente para
alguns cristãos especialmente
comprometidos na missão da Igreja,
mas é uma necessidade vital para
todos: só quem se alimenta da
própria vida de Cristo pode viver em
Cristo e difundir o seu Evangelho.

O desejo de receber a Sagrada
Comunhão deveria estar sempre
presente nos cristãos, do mesmo



modo como deve ser permanente a
vontade de alcançar o fim último da
nossa vida. Este desejo de receber a
Comunhão, explícito ou pelo menos
implícito, é necessário para alcançar
a salvação.

Além disso, a receção de facto da
Comunhão é necessária, com
necessidade de preceito eclesiástico,
para todos os que têm uso da razão:
«A Igreja obriga os fiéis (...) a receber
ao menos uma vez por ano, a
Eucaristia, se for possível em tempo
pascal, preparados pelo sacramento
da Reconciliação»[19]. Este preceito
eclesiástico é um mínimo, que nem
sempre será suficiente para
desenvolver uma autêntica vida
cristã. Por isso, a própria Igreja
«recomenda vivamente aos fiéis
receber a santa Eucaristia aos
domingos e dias de festa, ou ainda
com mais frequência, inclusive todos
os dias»[20].



O ministro ordinário da Santa
Comunhão é o bispo, o presbítero e o
diácono[21]. Ministro extraordinário é
o acólito[22]. Podem ser ministros
extraordinários da comunhão outros
fiéis aos quais o Ordinário do lugar
tenha dado a faculdade de distribuir
a Eucaristia, quando se julgue
necessário para a utilidade pastoral
dos fiéis e não estejam presentes um
sacerdote, um diácono ou um acólito
disponíveis[23].

«Não é permitido que os fiéis tomem
a hóstia consagrada nem o cálice
sagrado “por si mesmos, nem muito
menos que o passem entre si de mão
em mão”»[24]. A propósito desta
norma, é oportuno considerar que a
Comunhão tem valor de sinal
sagrado; este sinal deve manifestar
que a Eucaristia é um dom de Deus
ao homem; por isso, em condições
normais, deverá distinguir-se, na
distribuição da Eucaristia, entre o
ministro que dispensa o Dom,



oferecido pelo próprio Cristo, e o
sujeito que o acolhe com gratidão, na
fé e no amor.

5. Disposições para receber a
Sagrada Comunhão

Para comungar dignamente, é
necessário estar em graça de Deus.
«Quem come o Pão e bebe o Cálice do
Senhor indignamente – proclama S.
Paulo –, será réu do Corpo e do
Sangue do Senhor. Examine-se, pois,
o homem a si mesmo; e então coma o
Pão e beba do Cálice; pois o que, sem
discernir, come e bebe o Corpo do
Senhor, come e bebe a sua própria
condenação» (1Co 11, 27-29).
Portanto, ninguém deve aproximar-
se da Sagrada Eucaristia com
consciência de pecado mortal, por
muito contrito que lhe pareça estar,



sem preceder a confissão
sacramental[25].

Para comungar com fruto requer-se,
além de estar na graça de Deus, um
sério empenho por receber o Senhor
com a maior devoção atual possível:
preparação (remota e próxima);
recolhimento; atos de amor e de
reparação, de adoração, de
humildade, de ação de graças, etc.

Disposições do corpo:

– A reverência interior ante a
Sagrada Eucaristia deve refletir-se
também nas disposições do corpo. A
Igreja prescreve o jejum. Para os fiéis
do rito latino, o jejum consiste em
abster-se de todo o alimento ou
bebida (exceto água ou
medicamentos) uma hora antes de
comungar[26]. Deve também
procurar-se a limpeza do corpo, o
modo de vestir adequado, os gestos
de veneração que manifestam o
respeito e o amor ao Senhor,



presente no Santíssimo Sacramento,
etc.[27].

– O modo tradicional de receber a
Sagrada Comunhão no rito latino –
fruto da fé, do amor e da piedade
plurissecular da Igreja – é de joelhos
e na boca. Os motivos que deram
lugar a este piedoso e antiquíssimo
costume, continuam a ser
plenamente válidos. Também se
pode comungar de pé e, em algumas
dioceses do mundo, está permitido –
nunca imposto – receber a
comunhão na mão[28].

O preceito da comunhão sacramental
obriga a partir do uso da razão.
Convém preparar muito bem e não
atrasar a Primeira Comunhão das
crianças: «Deixai vir a mim as
criancinhas e não as impeçais,
porque deles é o reino dos Céus» (Mc
10, 14)[29].

Para poder receber a primeira
comunhão, requer-se que a criança



tenha conhecimento, de acordo com
a sua capacidade, dos principais
mistérios da fé e saiba distinguir o
Pão eucarístico do pão comum. «Os
pais em primeiro lugar e os que
fazem as suas vezes, assim como
também o pároco, têm obrigação de
procurar que as crianças que
chegaram ao uso da razão se
preparem convenientemente e se
alimentem quanto antes, após prévia
confissão sacramental, com este
alimento divino»[30].

6. Efeitos da Sagrada Comunhão

O que o alimento produz no corpo
para o bem da vida física, é o que a
Eucaristia produz na alma, de um
modo infinitamente mais sublime,
para bem da vida espiritual. Mas,
enquanto que o alimento se converte
na nossa substância corporal, ao



receber a Sagrada Comunhão, somos
nós que nos convertemos em Cristo:
«Tu não me converterás em ti, como
a comida na tua carne, mas tu é que
te mudarás em Mim»[31]. Mediante a
Eucaristia, a nova vida em Cristo,
iniciada no crente com o batismo (cf.
Rm 6, 3-4; Gal 3, 17-28), pode
consolidar-se e desenvolver-se até
alcançar a sua plenitude (cf. Ef 4, 13),
permitindo ao cristão levar a cabo o
ideal enunciado por S. Paulo: «Vivo,
mas não sou eu que vivo, é Cristo que
vive em mim» (Gal 2, 20)[32].

Portanto, a Eucaristia configura-nos
com Cristo, faz-nos participantes do
ser e da missão do Filho, identifica-
nos com as suas intenções e
sentimentos, dá-nos força para amar
como Cristo nos pede (cf. Jo 13,
34-35), para acender em todos os
homens e mulheres do nosso tempo o
fogo do amor divino que Ele veio
trazer à terra (cf. Lc 12, 49). Tudo isto
deve manifestar-se efetivamente na



nossa vida: «Se fomos renovados com
a receção do Corpo do Senhor,
devemos manifestá-lo com obras.
Que as nossas palavras sejam
verdadeiras, claras, oportunas; que
saibam consolar e ajudar, que
saibam sobretudo levar aos outros a
luz de Deus. Que as nossas ações
sejam coerentes, eficazes, acertadas:
que tenham esse bonus odor Christi
(2Co 2,15), o bom odor de Cristo, por
recordarem o seu modo de se
comportar e de viver»[33].

Deus, pela Sagrada Comunhão,
acrescenta a graça e as virtudes,
perdoa os pecados veniais e a pena
temporal, preserva dos pecados
mortais e concede perseverança no
bem: numa palavra, estreita os laços
de união com Ele[34]. Mas a Eucaristia
não foi instituída para o perdão dos
pecados mortais; isso é próprio do
sacramento da Confissão[35].



A Eucaristia é causa de unidade de
todos os fiéis cristãos no Senhor, isto
é, a unidade da Igreja, corpo Místico
de Cristo[36].

A Eucaristia é penhor ou garantia da
glória futura, isto é, da ressurreição e
da vida eterna e feliz junto de Deus,
Uno e Trino, dos Anjos e de todos os
santos[37].

7. O culto da Eucaristia fora da
Santa Missa

A fé na presença real de Cristo na
Eucaristia levou a Igreja a tributar
culto de latria (quer dizer, de
adoração), ao Santíssimo
Sacramento, tanto durante a liturgia
da Missa (por isso indicou que nos
ajoelhemos ou nos inclinemos
profundamente diante das espécies
consagradas), como fora da sua
celebração: conservando com o



maior cuidado as hóstias
consagradas no Sacrário (ou
Tabernáculo), apresentando-as aos
fiéis para que as venerem com
solenidade, levando-as em
procissão[38].

Conserva-se a Sagrada Eucaristia no
Sacrário[39]:

– Principalmente para poder dar a
Sagrada Comunhão aos doentes e a
outros fiéis impossibilitados de
participar na Santa Missa.

– Também, para que a Igreja possa
dar culto de adoração a Deus Nosso
Senhor no Santíssimo Sacramento
(de modo especial durante a
Exposição da Santíssima Eucaristia,
na Bênção com o Santíssimo; na
Procissão com o Santíssimo
Sacramento na solenidade do Corpo
e Sangue de Cristo, etc.).

– E para que os fiéis possam sempre
adorar o Senhor Sacramentado com



frequentes visitas. Neste sentido,
afirma S. João Paulo II: «A Igreja e o
mundo têm uma grande necessidade
do culto eucarístico. Jesus espera-nos
neste Sacramento do Amor. Não
poupemos o nosso tempo para ir
encontrá-Lo na adoração, na
contemplação cheia de fé e pronta a
reparar as grandes culpas e delitos
do mundo. Não cesse nunca a nossa
adoração»[40].

Há duas grandes festas (solenidades)
litúrgicas em que se celebra de modo
especial este Sagrado Mistério: a
Quinta Feira Santa (em que se
comemora a instituição da Eucaristia
e do Sacramento da Ordem Sagrada)
e a solenidade do Corpo e Sangue de
Cristo (destinada especialmente à
adoração e contemplação do Senhor
na Eucaristia).



Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
1356-1405.

Leituras recomendadas

– S. João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia.

– Bento XVI, Sacramentum caritatis.

– Francisco, Catequeses sobre a Santa
Missa (novembro de 2017 a abril de
2018).

– S. Josemaria, Homilia “A Eucaristia,
mistério de fé e de amor” em Cristo
que passa, n. 83-94; Homilia “Na festa
do Corpo de Deus”, ibid., n. 150-161.

– Ángel Garcia Ibañez, L'Eucaristia,
dono e mistero. Trattato storico-
dogmatico sul mistero eucaristico,
Edus, Roma 2006 (trad. espanhola: La



Eucaristia, don y misterio. Tratado
historico-teológico sobre el misterio
eucarístico, Eunsa, Pamplona 2009).

[1] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1362-1367.

[2] O Catecismo da Igreja Católica
exprime-o assim: «O sacrifício de
Cristo e o sacrifício da Eucaristia são,
pois, um único sacrifício» (Catecismo
da Igreja Católica, n. 1367).

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
1362.

[4] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1085.

[5] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1368-1370.

[6] Sacrosanctum Concilium, n. 7.



[7] cf. Oração Eucarística da Tradição
Apostólica de Sto. Hipólito; Anáfora
de Addai y Mari; Anáfora de S.
Marcos.

[8] cf. Missal Romano, Oração
Eucarística I (Unde et memores e 
Supra quae); Oração Eucarística III
(Memores igitur; Respice, quaesumus
e Ipse nos tibi); encontram-se
expressões semelhantes nas Orações
II e IV.

[9] Missal Romano, Oração
Eucarística III: Respice, quaesumus e 
Ipse nos tibi.

[10] cf. S. Josemaria, Cristo que passa,
n. 87.

[11] Esta identidade de fins baseia-se
não só na intenção da Igreja
celebrante, mas sobretudo na
presença sacramental do próprio
Jesus Cristo: n´Ele ainda são atuais e
operativos os fins pelos quais



ofereceu a sua vida ao Pai (cf. Rm 8,
34; Hb 7, 25).

[12] A aplicação de que falamos –
trata-se de uma oração especial de
intercessão – não implica nenhum
automatismo na salvação; a esses
fiéis a graça chega não
automaticamente, mas na medida da
sua união com Deus pela fé,
esperança e amor.

[13] cf. Código de Direito Canónico,
can. n. 945-958. Com esta aplicação
particular, o sacerdote celebrante
não exclui das bênçãos do sacrifício
eucarístico os outros membros da
Igreja, nem a humanidade inteira;
apenas inclui alguns fiéis de modo
particular.

[14] O termo páscoa provém do
hebraico e originalmente significa 
passagem, trânsito. No livro do
Êxodo, onde se narra a primeira
Páscoa judia (cf. Ex 12, 1-14 e Ex 12,
21-27), este termo está vinculado ao



verbo «ultrapassar», à passagem do
Senhor e do seu anjo na noite da
libertação (quando o povo eleito
celebrou a Ceia Pascal), e o trânsito
do Povo de Deus da escravidão do
Egito para a liberdade da terra
prometida.

[15] Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, n. 287.

[16] Catecismo da Igreja Católica, n.
1382.

[17] Isto não quer dizer que sem a
Comunhão de todos os presentes a
celebração da Eucaristia seja
inválida; ou que todos devam
comungar sob as duas espécies; essa
forma de comungar é necessária
apenas para o sacerdote celebrante.

[18] cf. Missal Romano, Institutio
generalis, n. 80; S. João Paulo II, 
Ecclesia de Eucharistia, n. 16;
Congregação para o Culto Divino e
Disciplina dos Sacramentos,



Instrução Redemptionis
Sacramentum, n. 81-83; 88-89.

[19] Catecismo da Igreja Católica, n.
1389.

[20] Catecismo da Igreja Católica, n.
1389.

[21] cf. Código de Direito Canónico,
can. 910; Missal Romano, Institutio
generalis, n. 92-94.

[22] cf. Código de Direito Canónico,
can. 910 § 2; Missal Romano, 
Institutio generalis, n. 98;
Congregação para o Culto Divino e
disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, n. 154-160.

[23] cf. Código de Direito Canónico,
can. 910 § 2, e can. 230 § 3; Missal
Romano, Institutio generalis, n. 162;
Congregação para o Culto Divino e
Disciplina dos Sacramentos,



Instrução Redemptionis
Sacramentum, n. 88.

[24] Congregação para o Culto Divino
e Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, n. 94; cf.Missal
Romano, Institutio generalis, n. 160.

[25] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1385. No que se refere à situação
dos divorciados que voltaram a
casar-se civilmente (ou de cristãos
que convivem de modo irregular) a
Igreja considera que «se encontram
numa situação que contradiz
objetivamente a lei de Deus. Pelo que
não podem aceder à comunhão
eucarística enquanto persistir essa
situação» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 1650). Mas, se se
arrependerem e receberem o
sacramento da penitência, podem
aceder de novo à comunhão; além
disso, deverá ter-se em conta que a
absolvição sacramental «pode dar-se



unicamente aos que, arrependidos de
terem violado o sinal da Aliança e da
fidelidade a Cristo, estão
sinceramente dispostos a uma forma
de vida que não contradiga a
indissolubilidade do matrimónio.
Isto pressupõe concretamente que,
quando o homem e a mulher, por
motivos sérios, – como, por exemplo,
a educação dos filhos – não podem
cumprir a obrigação da separação,
assumem o compromisso de viver
em plena continência, ou seja, de se
absterem dos atos próprios dos
esposos» (S. João Paulo II, Familiaris
consortio, n. 84). Sobre esta questão,
vejam-se também as indicações
dadas por Bento XVI, Sacramentum
caritatis, n. 29, e por Francisco, 
Amoris laetitia, n. 296-306.

[26] cf. Código de Direito Canónico,
can. 919 §1.

[27] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n.1387.



[28] cf. S. João Paulo II, Dominicae
Cenae, n. 11; Missal Romano, 
Institutio generalis, n. 161;
Congregação para o Culto Divino e
Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, n. 92.

[29] cf. S. Pio X, Quam singulari, I: DS
3530; Código de Direito Canónico, can.
913-914; Congregação para o Culto
Divino e Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, n. 87.

[30] Código de Direito Canónico, can.
914.

[31] Sto. Agostinho, Confissões, 7,10:
CSEL (Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum) 38/1,
157.

[32] Claro que, se os efeitos salvíficos
da Eucaristia não se alcançam só de
uma vez na sua plenitude, «não é por
defeito do poder de Cristo, mas por



defeito da devoção do homem» (S.
Tomás de Aquino, S. Th., III, q. 79, a.
5, ad 3).

[33] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
156.

[34] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n.1394-1395.

[35] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1395.

[36] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1396.

[37] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n.1419.

[38] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n.1378.

[39] cf. S. João Paulo II, Mysterium
fidei, n. 56; S. João Paulo II, Ecclesia
de Eucharistia, n. 29; Congregação
para o Culto Divino e Disciplina dos
Sacramentos, Instrução Redemptionis



Sacramentum, n. 129-145; Bento XVI, 
Sacramentum caritatis, n. 66-69.

[40] S. João Paulo II, Dominicae
Cenae, n. 3.

Ángel García Ibañez

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-22-a-

eucaristia-ii/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-22-a-eucaristia-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-22-a-eucaristia-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-22-a-eucaristia-ii/

	Tema 22. A Eucaristia (II)

