
opusdei.org

Tema 22. A
Eucaristia (I)

A Eucaristia torna presente
Jesus Cristo: Ele convida-nos a
acolher a salvação que nos
oferece e a receber o dom do
seu Corpo e Sangue como
alimento de vida eterna. O
Senhor anunciou a Eucaristia
durante a sua vida pública e
instituiu este sacramento na
Última Ceia. Quando a Igreja
celebra a Eucaristia não faz
outra coisa senão repetir o rito
eucarístico realizado pelo
Senhor na Última Ceia.



01/10/2022

Sumário:

1. Natureza sacramental da
Santíssima Eucaristia
2. A promessa da Eucaristia e a
sua instituição por Jesus Cristo
3. Significado e conteúdo do
mandato do Senhor
4. A celebração litúrgica da
Eucaristia
5. A presença real eucarística
6. A transubstanciação
Bibliografia e Leituras

1. Natureza sacramental da
Santíssima Eucaristia

A Eucaristia é o sacramento que
torna presente, na celebração

• 

• 

• 

• 

• 
• 
• 



litúrgica da Igreja, a Pessoa de Jesus
Cristo (na sua totalidade: Corpo,
Sangue, Alma e Divindade) e o seu
sacrifício redentor, na plenitude do
Mistério Pascal da sua paixão, morte
e ressurreição. Esta presença não é
estática ou passiva (como a de um
objeto num lugar) mas ativa, porque
o Senhor faz-se presente com o
dinamismo do seu amor salvador: na
Eucaristia, Ele convida-nos a acolher
a salvação que nos oferece e a
receber o dom do seu Corpo e Sangue
como alimento de vida eterna,
permitindo-nos entrar em comunhão
com Ele – com a sua Pessoa e o seu
sacrifício – e em comunhão com
todos os membros do seu Corpo
Místico, que é a Igreja.

Com efeito, como afirma o Concílio
Vaticano II, «o Nosso Salvador, na
Última Ceia, na noite em que foi
entregue, instituiu o sacrifício
eucarístico do seu Corpo e Sangue,
para perpetuar pelos séculos até à



sua volta, o sacrifício da cruz e
confiar assim à sua Esposa amada, a
Igreja, o memorial da sua morte e
ressurreição, sacramento de piedade,
sinal de unidade, vínculo de amor,
banquete pascal «em que se recebe
Cristo, a alma se enche de graça e se
nos dá um penhor da glória
futura»[1].

2. A promessa da Eucaristia e a sua
instituição por Jesus Cristo

O Senhor anunciou a Eucaristia
durante a sua vida pública, na
sinagoga de Cafarnaum, perante os
que O tinham seguido depois de
serem testemunhas do milagre da
multiplicação dos pães, com o qual
saciou a multidão (cf. Jo 6, 1-13).
Jesus aproveitou aquele sinal para
revelar a sua identidade e a sua
missão, e para prometer a Eucaristia:



«Em verdade vos digo que Moisés
não vos deu o pão do céu, mas meu
Pai é quem vos dá o verdadeiro pão
do céu. Porque o pão de Deus é
Aquele que desceu do céu e dá a vida
ao mundo. – Senhor, dá-nos sempre
desse pão –, disseram-lhe eles. Jesus
respondeu-lhes: Eu sou o pão da
vida... eu sou o pão vivo que desceu
do céu. Se alguém comer deste pão
viverá eternamente; e o pão que eu
darei é a minha carne para a vida do
mundo... O que come a minha carne
e bebe o meu sangue tem a vida
eterna e eu o ressuscitarei no último
dia. Porque a minha carne é
verdadeira comida e o meu sangue é
verdadeira bebida. O que come a
minha carne e bebe o meu sangue
permanece em Mim e eu nele. Tal
como o Pai que me enviou vive e eu
vivo pelo Pai, assim aquele que me
comer viverá por Mim» (cf. Jo 6,
32-58).



Jesus Cristo instituiu este sacramento
na Última Ceia. Os três evangelhos
sinóticos (Mt 26, 17-30; Mc 14, 12-26;
Lc 22, 7-20) e S. Paulo (cf. 1Co 11,
23-26) transmitiram-nos o relato da
instituição. Eis aqui a síntese da
narração que oferece o Catecismo da
Igreja Católica: «Veio o dia dos
Ázimos, em que devia imolar-se a
Páscoa; (Jesus) enviou Pedro e João,
dizendo: «Ide e preparai-nos a Páscoa
para que a possamos comer» ...
foram... e preparam a Páscoa.
Chegada a hora, Jesus tomou lugar à
mesa com os Apóstolos; e disse-lhes:
«Tenho ardentemente desejado
comer convosco esta Páscoa antes de
padecer; pois vos digo que não mais
a comerei, até que ela se realize
plenamente no Reino de Deus». (...)
Depois, tomou o pão e, dando graças,
partiu-o, deu-lho e disse-lhes: «Isto é
o Meu corpo, que vai ser entregue
por vós. Fazei isto em memória de
mim (em comemoração minha; como
memorial meu)». No fim da Ceia, fez o



mesmo com o cálice e disse: «Este
cálice é a nova Aliança no meu
Sangue, que vai ser derramado por
vós»[2].

Jesus celebrou portanto a Última Ceia
no contexto da Páscoa judaica, mas a
Ceia do Senhor possui uma novidade
total: no centro não se encontra o
cordeiro da Antiga Páscoa, mas o
próprio Cristo, o seu «Corpo entregue
(oferecido em sacrifício ao Pai, em
favor dos homens)... e o seu sangue 
derramado por muitos para remissão
dos pecados». Portanto, podemos
dizer que Jesus, mais do que celebrar
a Antiga Páscoa, anunciou e realizou
– antecipando-a sacramentalmente –
a Nova Páscoa.

3. Significado e conteúdo do
mandato do Senhor



O preceito explícito de Jesus: «Fazei
isto em memória de mim (como
memorial)» (Lc 22, 19; 1Co 11, 24-25),
realça o caráter propriamente
institucional da Última Ceia. Com
este mandato pede-nos que
correspondamos ao seu dom e que o
representemos sacramentalmente
(que o voltemos a realizar, que
reiteremos a sua presença: a
presença do seu Corpo entregue e do
seu Sangue derramado, quer dizer,
do seu sacrifício em remissão dos
nossos pecados).

«Fazei isto». Deste modo designou os
que podem celebrar a Eucarista (os
Apóstolos e seus sucessores no
sacerdócio), confiou-lhes o poder de
celebrá-la e determinou os elementos
fundamentais do rito: os mesmos que
Ele empregou (portanto, na
celebração da Eucaristia é necessária
a presença do pão e do vinho, a
oração de ação de graças e de
bênção, a consagração dos dons no



Corpo e Sangue do Senhor, a
distribuição e comunhão com este
Santíssimo Sacramento).

«Em memória de mim (como
memorial)». Deste modo, Cristo
ordenou aos Apóstolos (e neles aos
seus sucessores no sacerdócio), que
celebrassem um novo «memorial»,
que substituía o da Antiga Páscoa.
Este rito memorial tem uma eficácia
particular: não só ajuda a «recordar»
à comunidade crente o amor
redentor de Cristo, as suas palavras e
gestos durante a Última Ceia, mas
também, como sacramento da Nova
Lei, torna realmente presente a
realidade significada: Cristo, «nossa
Páscoa» (1Co 5,7) e o seu sacrifício
redentor.

4. A celebração litúrgica da
Eucaristia



A Igreja, obediente ao mandato do
Senhor, celebrou logo de seguida a
Eucaristia em Jerusalém (At 2, 42-48),
em Tróade (cf. At 20, 7-11) em
Corinto (cf. 1Co 10, 14, 21; 1Co 11,
20-34) e em todos os lugares aonde
chegava o cristianismo. «Era
sobretudo “no primeiro dia da
semana”, quer dizer, no domingo, dia
da ressurreição de Jesus, que os
cristãos se reuniam para “partir o
pão” (At 20,7). Desde então e até aos
nossos dias, a celebração da
Eucaristia perpetuou-se, de modo
que hoje encontramo-la em toda a
Igreja, com a mesma estrutura
fundamental»[3].

Fiel ao mandato de Jesus, a Igreja,
guiada pelo «Espírito de verdade» (Jo
16, 13), que é o Espírito Santo,
quando celebra a Eucaristia não faz
outra coisa senão repetir o rito
eucarístico realizado pelo Senhor na
Última Ceia. Os elementos essenciais
das sucessivas celebrações



eucarísticas não podem ser outros
senão os da eucaristia original, isto é:
A) A assembleia dos discípulos de
Cristo, por ele convocada e reunida
em volta d’Ele; e B) A realização do
novo rito memorial.

A) A assembleia eucarística

Desde os começos da vida da Igreja, a
assembleia cristã que celebra a
Eucarista manifesta--se
hierarquicamente estruturada:
habitualmente é constituída pelo
bispo ou por um presbítero (que
preside sacerdotalmente à
celebração eucarística e atua in
persona Christi Capitis Ecclesiae),
pelo diácono, por outros ministros e
pelos fiéis, unidos pelo vínculo da fé
e do batismo. Todos os membros
desta assembleia são chamados a
participar conscenciosamente,
devota e ativamente na liturgia
eucarística, cada um segundo o seu
modo próprio: o sacerdote



celebrante, os leitores, o diácono, os
que apresentam as oferendas, o
ministro da comunhão e todo o povo,
cujo “Amen” manifesta a sua real
participação[4]. Portanto, cada um
deve cumprir o seu próprio
ministério, sem que haja confusão
entre o sacerdócio ministerial, o
sacerdócio comum dos fiéis e o
ministério do diácono e de outros
possíveis ministros.

O papel do sacerdote ministerial na
celebração da Eucaristia é essencial.
Só o sacerdote validamente ordenado
pode consagrar a Santíssima
Eucaristia, pronunciando in persona
Christi (quer dizer, na identificação
específica sacramental com o Sumo e
Eterno Sacerdote, Jesus Cristo), as
palavras da consagração[5]. Por outro
lado, nenhuma comunidade cristã
está capacitada para se dar, por si só,
o ministério ordenado. «Este é um
dom que que se recebe através da
sucessão episcopal que remonta aos



Apóstolos. É o bispo que establece
um novo presbítero mediante o
sacramento da Ordem, outorgando-
lhe o poder de consagrar a
Eucaristia[6].

B) O desenrolar da celebração

A repetição do rito memorial
desenrola-se, desde as origens da
Igreja, em dois grandes momentos,
que formam um só ato de culto: a
“Liturgia da Palavra” (que
compreende a proclamação e escuta-
acolhimento da Palavra de Deus), e a
“Liturgia Eucarística” (que
compreende a apresentação do pão e
do vinho, a anáfora ou oração
eucarística – com as palavras da
consagração – e a comunhão). Estas
duas partes principais estão
delimitadas pelos ritos de introdução
e de conclusão[7]. Ninguém pode tirar
ou acrescentar à sua vontade nada
do que foi establecido pela Igreja na
Liturgia da Santa Missa[8].



Os elementos essenciais e
necessários para constituir o sinal
sacramental da Eucaristia são: por
um lado, o pão de farinha de trigo[9] e
o vinho de uvas[10]; e, por outro, as
palavras consecratórias, que o
sacerdote celebrante pronuncia in
persona Christi, no contexto da
«Oração Eucarística». Graças à
virtude das palavras do Senhor e ao
poder do Espírito Santo, o pão e o
vinho convertem-se em sinais
eficazes, com plenitude ontológica e
não só de significado, da presença do
“Corpo entregue” e do “Sangue
derramado” de Cristo, quer dizer, da
sua Pessoa e do seu sacrifício
redentor[11].

5. A presença real eucarística

Na celebração da Eucaristia faz-se
presente a Pessoa de Cristo – o Verbo



encarnado, que foi crucificado,
morreu e ressuscitou pela salvação
do mundo –, numa modalidade de
presença misteriosa, sobrenatural e
única. O fundamento desta doutrina
encontramo-la na própria instituição
da Eucaristia, quando Jesus
identificou os dons que oferecia, com
o seu Corpo e o seu Sangue (“isto é o
meu Corpo... isto é o meu Sangue...”),
quer dizer, com a sua corporeidade
inseparavelmente unida ao Verbo e,
portanto, com a sua inteira Pessoa.

Claro que Jesus Cristo está presente
de muitas maneiras na sua Igreja: na
sua Palavra, na oração dos fiéis (cf.
Mt 18, 20), nos pobres, doentes,
encarcerados (cf. Mt 25, 31-46), nos
sacramentos e especialmente na
pessoa do ministro. Mas, sobretudo,
está presente sob as espécies
eucarísticas[12].

A singularidade da presença
eucarística de Cristo está no facto de



o Santíssimo Sacramento conter
verdadeira, real e substancialmente
o Corpo e Sangue, juntamente com a
Alma e Divindade de nosso Senhor
Jesus Cristo, Deus verdadeiro e
Homem perfeito, o mesmo que
nasceu da Virgem, morreu na Cruz e
agora está sentado nos céus à direita
do Pai. «Esta presença denomina-se
“real”, não a título exclusivo, como se
as outras presenças não fossem
“reais”, mas por excelência, porque é
substancial, e por ela Cristo, Deus e
homem, se faz totalmente
presente»[13].

O termo substancial procura indicar
a consistência da presença pessoal de
Cristo na Eucaristia: esta não é
simplesmente uma “figura”, capaz de
“significar” e levar a mente a pensar
em Cristo, presente na realidade
noutro lugar, no Céu; nem é um
simples “sinal”, através do qual se
nos oferece a “virtude salvadora” – a
graça-, que provém de Cristo. A



Eucaristia é, sim, presença objetiva,
do ser-em-si (a substância) do Corpo
e Sangue de Cristo, quer dizer, da sua
inteira Humanidade –
inseparavelmente unida à Divindade
pela união hipostática –, ainda que
velada pelas “espécies” ou
aparências do pão e do vinho.

Portanto, a presença do verdadeiro
Corpo e verdadeiro Sangue de Cristo
neste sacramento «não se conhece
pelos sentidos, mas só pela fé, a qual
se apoia na autoridade de Deus»[14].

O modo da presença de Cristo na
Eucaristia é um mistério admirável.
De acordo com a fé católica, Jesus
Cristo está presente todo inteiro, com
a sua corporeidade glorificada, sob
cada uma das espécies eucarísticas, e
todo inteiro em cada uma das partes
resultantes da divisão das espécies,
de modo que a fração do pão não
divide Cristo[15]. Trata-se de uma
modalidade de presença singular,



porque é invisível e intangível e,
além disso, é permanente, no sentido
de que, uma vez realizada a
consagração, dura todo o tempo em
que subsistem as espécies
eucarísticas.

6. A transubstanciação

A presença verdadeira, real e
substancial de Cristo na Eucaristia
supõe uma conversão
extraordinária, sobrenatural, única.
Esta conversão tem o seu
fundamento nas próprias palavras
do Senhor: «Tomai e comei: isto é o
meu Corpo... bebei todos do cálice,
porque este é o meu Sangue da nova
aliança...» (Mt 26, 26-28). Com efeito,
estas palavras fazem-se realidade só
quando o pão e o vinho deixam de
ser pão e vinho e se convertem no
Corpo e Sangue de Cristo, porque é



impossível que uma mesma coisa
possa ser simultaneamente dois seres
diversos: pão e Corpo de Cristo;
vinho e Sangue de Cristo.

Sobre este ponto o Catecismo da
Igreja Católica recorda: «O Concílio
de Trento resume a fé católica
quando afirma: “Porque Cristo, nosso
Redentor, disse que o que oferecia
sob a espécie do pão era
verdadeiramente o seu Corpo,
manteve-se sempre na Igreja esta
convicção, que declara de novo o
santo Concílio: pela consagração do
pão e do vinho opera-se a mudança
de toda a substância do pão na
substância do Corpo de Cristo nosso
Senhor e de toda a substância do
vinho na substância do seu Sangue; a
Igreja Católica chamou justa e
apropriadamente a esta mudança 
transubstanciação”»[16]. Contudo,
permanecem inalteradas as
aparências do pão e do vinho, quer
dizer, as “espécies eucarísticas”.



Ainda que os sentidos captem
verdadeiramente as aparências do
pão e do vinho, a luz da fé dá-nos a
conhecer que o que realmente se
contém sob o véu das espécies
eucarísticas é a substância do Corpo
e sangue do Senhor. Graças à
permanência das espécies
sacramentais do pão, podemos
afirmar que o Corpo de Cristo – a sua
inteira Pessoa – está realmente
presente no altar, na píxide ou no
sacrário.

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
1322-1355.

Leituras recomendadas



– S. João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia.

– Bento XVI, Sacramentum caritatis.

– Francisco, Catequese sobre a Santa
Missa (novembro de 2017 a abril de
2018).

– S. Josemaria, Homilia “A Eucaristia,
mistério de fé e de amor”, emCristo
que passa, n. 83-94; Homilia “Na festa
do Corpus Christi”, ibid., n. 150-161.

– Ángel García Ibañez, L'Eucaristia,
dono e mistero. Trattato storico-
dogmatico sul mistero eucaristico,
Edusc, Roma 2006 (trad. espanhola: 
La Eucaristia, don y misterio. Tratado
historico-teológico sobre el misterio
eucarístico, Eunsa, Pamplona 2009)

[1] Concílio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, n. 47.



[2] Catecismo da Igreja Católica, n.
1339.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
1343.

[4] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1348.

[5] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1369.

[6] S. João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 29.

[7] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1349-1355.

[8] cf. Concílio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, n. 22;
Congregação para o Culto divino e a
Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, n. 14-18.

[9] cf. Missal Romano, Institutio
generalis, n. 320. No rito latino, o pão



deve ser ázimo, quer dizer, não
fermentado; cf. Ibid.

[10] cf. Missal Romano, Institutio
generalis, n. 319. Na Igreja
latina,acrescenta-se ao vinho um
pouco de água; cf. Ibid. As palavras
que diz o sacerdote ao acrescentar
água ao vinho, manifestam o sentido
deste rito: «Pelo mistério desta água
e deste vinho, sejamos participantes
da divindade de Cristo, que se dignou
assumir a nossa
humanidade» (Missal Romano, 
Ofertório). Para os Padres da Igreja,
este rito significa também a união da
Igreja com Cristo no sacrifício
eucarístico: cf. S. Cipriano, Ep. 63, 13:
CSEL, 3, 711.

[11] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1333 e 1375.

[12] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1373.



[13] Catecismo da Igreja Católica, n.
1374.

[14] Catecismo da Igreja Católica, n.
1381.

[15] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1377. Por isso, «a comunhão só
com a espécie do pão permite
receber todo o fruto da graça da
Eucaristia» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 1390).

[16] Catecismo da Igreja Católica, n.
1376.

Ángel García Ibañez

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-22-a-

eucaristia-i/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-22-a-eucaristia-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-22-a-eucaristia-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-22-a-eucaristia-i/

	Tema 22. A Eucaristia (I)

