
opusdei.org

Tema 21. Batismo e
Confirmação

O Batismo incorpora quem o
recebe na vida, morte e
ressurreição de Jesus Cristo e
na sua ação salvadora. Imprime
no cristão um selo espiritual
indelével da sua pertença a
Cristo. Pela Confirmação, os
cristãos participam mais
plenamente na missão de Jesus
Cristo e na plenitude do Espírito
Santo. Um cristão batizado e
confirmado está destinado a
participar na missão
evangelizadora da Igreja em
virtude destes sacramentos.



01/10/2022

Sumário:

1. Batismo: fundamentos
bíblicos e instituição
2. A justificação e os efeitos do
batismo
3. Necessidade do Batismo
4. Celebração litúrgica
5. Ministro e sujeito. O Batismo
na vida do cristão
6. Fundamentos bíblicos e
históricos da Confirmação
7. Significação litúrgica e efeitos
sacramentais
8. Ministro e sujeito da
Confirmação
Bibliografia

• 

• 

• 
• 
• 

• 

• 

• 

• 



1. Batismo: fundamentos bíblicos e
instituição

De entre as numerosas prefigurações
veterotestamentárias do Batismo,
destacam-se o dilúvio universal, a
travessia do mar Vermelho e a
circuncisão, por se encontrarem
explicitamente mencionadas no
Novo Testamento, quando alude a
este sacramento (cf. 1Pe 3, 20-21;
1Cor 10, 1; Cl 2, 11-12). Com o Batista,
o rito da água, ainda sem eficácia
salvadora, une-se à preparação
doutrinal, à conversão e ao desejo da
graça, pilares do futuro
catecumenado.

Jesus é batizado nas águas do Jordão
no início do seu ministério público
(cf. Mt 3, 13-17), não por necessidade,
mas por solidariedade redentora.
Nessa ocasião, fica definitivamente
indicada a água como elemento
material do sinal sacramental. Além
disso, abrem-se os céus, desce o



Espírito em forma de pomba e a voz
de Deus Pai confirma a filiação
divina de Cristo: acontecimentos que
revelam na Cabeça da futura Igreja o
que se realizará depois
sacramentalmente nos seus
membros.

Algum tempo depois, terá lugar o
encontro com Nicodemos, durante o
qual Jesus afirma o vínculo
pneumatológico existente entre a
água batismal e a salvação, de onde
advém a sua necessidade: «o que não
nascer da água e do Espírito não
pode entrar no reino de Deus» (Jo 3,
5).

O mistério pascal confere ao batismo
o seu valor salvífico; Jesus, com
efeito, «tinha falado já da sua paixão,
que ia sofrer em Jerusalém, como de
um “Batismo” com que devia ser
batizado (Mc 10, 38; cf. Lc 12, 50). O
sangue e a água que brotaram do
lado aberto de Jesus crucificado (cf.



Jo 19, 34) são tipos do Batismo e da
Eucaristia, sacramentos da vida
nova»[1].

Antes de subir aos céus, o Senhor diz
aos apóstolos: «Ide, pois, ensinai
todas as gentes, batizando-as em
nome do Pai e do Filho e do Espírito
Santo, ensinando-as a cumprir todas
as coisas que vos mandei» (Mt 28,
19-20). Este mandato é fielmente
seguido a partir do Pentecostes e
assinala o objetivo primário da
evangelização, que continua a ser
atual.

Comentando estes textos, diz S.
Tomás de Aquino que a instituição do
Batismo foi múltipla: no respeitante
à matéria, no batismo de Cristo; a sua
necessidade foi afirmada em Jo 3, 5; o
seu uso começou quando Jesus
enviou os seus discípulos a pregar e a
batizar; a sua eficácia provém da
paixão; a sua difusão foi proclamada
em Mt 28, 19.



2. A justificação e os efeitos do
Batismo

Em Rm 6, 3-4, lemos: «Não sabeis que
todos os que fomos batizados em
Cristo Jesus, fomos batizados na Sua
morte? Fomos, pois, pelo Batismo,
sepultados com Ele na morte, para
que, assim como Cristo ressuscitou
dos mortos pela glória do Pai, assim
caminhemos, nós também, numa
vida nova». O Batismo, incorporando
o fiel na vida, morte e ressurreição
de Jesus Cristo e na sua ação
salvadora, concede a justificação. Isto
mesmo se afirma em Cl 2, 12:
«Sepultados com Ele no batismo, com
Ele também ressuscitastes mediante
a fé no poder de Deus, que O
ressuscitou de entre os mortos».
Acrescenta-se agora a incidência da
fé, mediante a qual e juntamente
com o rito da água, nos «revestimos
de Cristo», como se confirma em Gl 3,



26-27. «Porque todos vós sois filhos
de Deus pela fé em Jesus Cristo, pois
todos os que fostes batizados em
Cristo, revestistes-vos de Cristo».

A justificação batismal traduz-se em
efeitos concretos na alma do cristão,
que a Teologia apresenta como
efeitos curativos e santificantes. Os
primeiros referem-se ao perdão dos
pecados, como sublinha a pregação
petrina: «Pedro respondeu-lhes:
“Convertei-vos e que cada um de vós
seja batizado em nome de Jesus
Cristo, para remissão dos vossos
pecados; recebereis, então, o dom do
Espírito Santo”» (At 2, 38). Isto inclui
a remissão do pecado original e, nos
adultos, a de todos os pecados
pessoais. Dá-se também a remissão
de toda a pena temporal e eterna. No
entanto, permanecem no batizado
«algumas consequências temporais
do pecado, como os sofrimentos, a
doença, a morte ou as fragilidades
inerentes à vida como as debilidades



de caráter, etc., assim como uma
inclinação para o pecado, que a
Tradição chama concupiscência, ou
“fomes peccati”»[2].

O aspeto santificante consiste na
efusão do Espírito Santo; com efeito,
«num só Espírito fomos todos
batizados» (1Cl 12-13). Como se trata
do mesmo «Espírito de Cristo» (Rm 8,
9), recebemos «um espírito de filhos
adotivos» (Rm 8, 15), como filhos no
Filho. Com a filiação divina, Deus
confere ao batizado a graça
santificante, as virtudes teologais e
morais e os dons do Espírito Santo.

Juntamente com esta realidade da
graça, «o Batismo imprime no cristão
um selo espiritual indelével
(charactere) da sua pertença a Cristo.
Este selo não é apagado por nenhum
pecado, mesmo que o pecado impeça
o batismo de produzir frutos de
salvação»[3].



Como fomos batizados num mesmo
Espírito «para formar um só
corpo» (1Cor 12, 13), a incorporação
em Cristo é simultaneamente
incorporação na Igreja, e nela
ficamos vinculados com todos os
cristãos, mesmo com aqueles que
não estão em comunhão plena com a
Igreja Católica.

Recordemos, finalmente, que os
batizados são «linhagem eleita,
sacerdócio real, nação santa, povo
adquirido, para anunciar os louvores
d’Aquele que os chamou das trevas
para a sua admirável luz» (1Pe 2, 9):
participam, pois, do sacerdócio
comum dos fiéis, ficando «”obrigados
a confessar diante dos homens a fé
que receberam de Deus por meio da
Igreja” (Lumen gentium, n.11) e a
participar na atividade apostólica e
missionária do Povo de Deus»[4].



3. Necessidade do Batismo

A catequese neotestamentária afirma
categoricamente de Cristo que «não
há sob o céu nenhum outro nome
dado aos homens pelo qual possamos
ser salvos» (At 4, 12). e, uma vez que
ser «batizado em Cristo» equivale a
ser «revestido de Cristo» (Gl 3, 27),
devem entender-se em toda a sua
força aquelas palavras de Jesus,
segundo as quais «quem crer e for
batizado, será salvo; mas quem não
crer será condenado» (Mc 16, 16).
Daqui deriva a fé da Igreja sobre a
necessidade do batismo para a
salvação.

Deve entender-se este último ponto
de acordo com a cuidadosa
formulação do magistério: «O
Batismo é necessário para a salvação
naqueles a quem o Evangelho foi
anunciado e tiveram a possibilidade
de pedir este sacramento (cf.Mc 16,
16). A Igreja não conhece outro meio



a não ser o Batismo para assegurar a
entrada na bem-aventurança eterna;
por isso está obrigada a não
descuidar a missão que recebeu do
Senhor de fazer “renascer da água e
do Espírito” todos os que podem ser
batizados. Deus vinculou a salvação
ao sacramento do Batismo, mas a sua
intervenção salvífica não fica
reduzida aos sacramentos»[5].

Com efeito, existem situações
especiais em que os frutos principais
do Batismo se podem adquirir sem a
mediação sacramental. Mas,
precisamente porque não há sinal
sacramental, não existe certeza da
graça conferida. O que a tradição
eclesial chamou de batismo de
sangue e batismo de desejo não são
“atos recebidos”, mas sim um
conjunto de circunstâncias que se
verificam num sujeito, determinando
as condições para que se possa falar
de salvação. Entende-se assim «a
firme convicção de que os que



sofrem a morte por motivo da fé, sem
terem recebido o Batismo, são
batizados pela sua morte por Cristo e
com Cristo»[6]. De modo análogo, a
Igreja afirma que «todo o homem
que, ignorando o Evangelho de Cristo
e a sua Igreja, busca a verdade e faz a
vontade de Deus de acordo com o
que dela conhece, pode ser salvo».
Podemos supor que tais pessoas 
teriam desejado explicitamente o
batismo se dele tivessem conhecido a
necessidade»[7].

As situações de batismo de sangue e
de desejo não incluem a das crianças
mortas sem Batismo. A esses «a
Igreja só pode confiá-los à
misericórdia divina, como faz no rito
das exéquias por eles»; mas é
justamente a fé na misericórdia de
Deus, que quer que todos os homens
se salvem (cf. 1Tm 2, 4), que nos
permite confiar em que haja um
caminho de salvação para as
crianças que morrem sem Batismo[8].



4. Celebração litúrgica

Os «ritos de acolhimento» procuram
discernir devidamente a vontade dos
candidatos, ou dos seus pais, de
receber o sacramento e de assumir
as suas consequências. Seguem-se as
leituras bíblicas, que ilustram o
mistério batismal e são comentadas
na homilia. Invoca-se depois a
intercessão dos santos, em cuja
comunhão o candidato será
integrado; com a oração de
exorcismo e a unção com o óleo de
catecúmenos significa-se a proteção
divina contra as insídias do maligno.
Seguidamente benze-se a água com
fórmulas de alto conteúdo
catequético, que dão forma litúrgica
ao nexo água-Espírito. A fé e a
conversão tornam-se presentes
através da profissão de fé trinitária e
a renúncia a Satanás e ao pecado.



Entra-se então na fase sacramental
do rito, «através do banho de água
em virtude da palavra» (Ef 5, 26). A
ablução, seja por infusão, seja por
imersão, realiza-se de modo a que a
água escorra pela cabeça,
significando assim a verdadeira
lavagem da alma. A matéria válida
do Sacramento é a água tida como tal
segundo o juízo comum dos homens.
Enquanto o ministro derrama três
vezes a água sobre a cabeça do
candidato, ou a submerge, pronuncia
as palavras: «N., eu te batizo em
nome do Pai e do Filho e do Espírito
Santo». Nas liturgias orientais usa-se
a fórmula: «O servo de Deus, N., é
batizado em nome do Pai e do Filho e
do Espírito Santo».

Os ritos pós-batismais (ou
explicativos) ilustram o mistério
realizado. Unge-se a cabeça do
candidato (no caso de não se seguir
imediatamente a Confirmação), para
significar a sua participação no



sacerdócio comum e evocar a futura
Confirmação. Entrega-se uma veste
branca como exortação a conservar a
inocência batismal e como símbolo
da nova vida conferida. A vela acesa
no círio pascal simboliza a luz de
Cristo, entregue para viver como
filhos da luz pela fé recebida. O rito
do effeta, em que celebrante toca com
o polegar na boca e nas orelhas do
candidato, significa a atitude de
escuta e de proclamação da palavra
de Deus. Finalmente, a recitação do
Pai Nosso diante do altar – no caso
dos adultos, dentro da liturgia
eucarística – manifesta a nova
condição de filho de Deus.

5. Ministro e sujeito. O batismo na
vida do cristão

O ministro ordinário é o bispo e o
presbítero e, na Igreja latina,



também o diácono. Em caso de
necessidade, pode batizar qualquer
homem ou mulher, inclusive não
cristão, desde que tenha a intenção
de realizar o que a Igreja crê quando
assim atua.

O batismo está destinado a todos os
homens e mulheres que ainda não o
tenham recebido. As qualidades
necessárias do candidato dependem
do facto de ser criança ou adulto. Os
primeiros, que ainda não chegaram
ao uso da razão, devem receber o
sacramento durante os primeiros
dias de vida, logo que o permita a sua
saúde e a da mãe. Com efeito, como
porta para a vida da graça, o batismo
é um acontecimento absolutamente
gratuito, para cuja validade basta
que não seja recusado; por outro
lado, a fé do candidato, que é
necessariamente fé eclesial, faz-se
presente na fé da Igreja, na qual
participará quando atingir a idade
adulta. Existem, contudo,



determinados limites à praxis do
batismo das crianças: é ilícito se
faltar o consentimento dos pais, ou se
não existir garantia suficiente da
futura educação na fé católica. Com o
fim de assegurar esta última
condição, designam-se os padrinhos,
escolhidos entre pessoas de vida
exemplar[9].

Os candidatos adultos preparam-se
através do catecumenato,
estruturado de acordo com as
diversas praxis locais, com vista a
receber na mesma cerimónia
também a Confirmação e a primeira
Comunhão. Durante este período,
procura estimular-se o desejo da
graça, o que inclui a intenção de
receber o sacramento, que é
condição de validade. Isto vai unido
à instrução doutrinal, que,
progressivamente transmitida,
suscita no candidato a virtude
sobrenatural da fé e a verdadeira
conversão do coração, o que pode



implicar mudanças radicais na vida
do candidato.

O caráter sacramental já mencionado
é um sinal espiritual configurativo
com Cristo, que imprime na alma
uma semelhança com Ele, uma
imagem de Cristo, a quem
pertencemos a partir desse momento
e a quem devemos assemelhar-nos
cada vez mais. Esta configuração
inicial constitui, portanto, uma
exigência permanente à identificação
final com Cristo, «a reproduzir a
imagem do seu Filho, para que Ele
seja o Primogénito entre muitos
irmãos» (Rm 8, 29). Este é o
fundamento da chamada universal à
santidade, da qual faz eco o Concílio
Vaticano II: «Todos os fiéis, de
qualquer estado ou condição, são
chamados à plenitude da vida cristã
e à perfeição da caridade»[10].

Este mesmo caráter batismal é
também sinal espiritual distintivo e



dispositivo. Ou seja, por distintivo
entende-se que, o “para fora”
distingue os cristãos dos não cristãos,
enquanto que por dispositivo se quer
exprimir que o “para dentro”, do
caráter batismal constitui a base
sobre a qual se apoia a igualdade
radical de todos os batizados: como
diz S. Paulo, «já que todos vós, que
fostes batizados em Cristo, fostes
revestidos de Cristo. Portanto, já não
há judeu nem pagão, escravo nem
homem livre, homem nem mulher,
porque todos vós não são mais que
um em Cristo Jesus» (Gl 3, 27-28).
Esta igualdade fundamental,
juntamente com o ser «um» em
Cristo, leva-nos a viver a
fraternidade, apoiando-nos numa
realidade que vai para além da
afinidade humana. Finalmente, como
sinal dispositivo, o carácter batismal
proporciona uma capacidade
sobrenatural de poder receber e
assimilar com fruto a graça
salvadora proveniente dos outros



sacramentos: neste sentido, o
batismo orienta a nossa vida para os
outros sacramentos. Seria, pois, uma
incoerência receber o batismo e
ignorar os outros sacramentos.

6. Fundamentos bíblicos e
históricos da Confirmação

As profecias sobre o Messias tinham
anunciado que «repousará sobre ele
o espírito de Javé» (Is 11, 2) e isto
estaria unido à sua escolha como
enviado: «Eis aqui o meu servo que
eu amparo, o meu eleito em quem se
deleita a minha alma. Fiz repousar o
meu espírito sobre ele: ditará a lei às
nações» (Is 42, 1). O texto profético é
ainda mais explícito quando posto
nos lábios do Messias: «O espírito do
Senhor Javé está sobre mim, pois me
ungiu Javé. A anunciar a boa nova
aos pobres me enviou» (Is 61, 1).



Algo semelhante se anuncia também
a todo o povo de Deus: aos seus
membros, Deus diz: «infundirei o
meu espírito em vós e farei com que
vos conduzais de acordo com os
meus preceitos» (Ez 36, 27); e em Jl
3,2 acentua-se a universalidade desta
difusão: «até nos servos e servas
derramarei o meu espírito nesses
dias».

Com o mistério da Encarnação
realiza-se a profecia messiânica (cf.
Lc 1, 35), confirmada, completada e
publicamente manifestada na unção
do Jordão (cf.Lc 3, 21-22), quando
desce sobre Cristo o Espírito em
forma de pomba e a voz do Pai
atualiza a profecia da eleição. O
mesmo Senhor apresenta-se, no
começo do seu ministério, como o
ungido de Javé em quem se
cumprem as profecias (cf. Lc 4,
18-19) e deixa-se guiar pelo Espírito
(cf. Lc 4, 1; 4, 14; 10, 21) até ao



próprio momento da sua morte (cf.
Hb 9, 14).

Antes de oferecer a sua vida por nós,
Jesus promete o envio do Espírito (cf.
Jo 14, 16; 15, 26; 16, 13), como
efetivamente sucede no Pentecostes
(cf. At 2, 1-4), numa referência
explícita à profecia de Joel (cf. At 2,
17-18), dando assim início à missão
universal da Igreja.

O mesmo Espírito derramado em
Jerusalém sobre os apóstolos é por
eles comunicado aos batizados
através da imposição das mãos e da
oração (cf. At 8, 14-17; 19, 6); esta
praxis chega a ser tão conhecida na
Igreja primitiva, que é testemunhada
na Carta aos Hebreus como parte do
«ensino elementar» e dos «temas
fundamentais» (Heb 6, 1-2). Este
quadro bíblico completa-se com a
tradição paulina e joanina que
vincula os conceitos de “unção” e
“selo” com o Espírito infundido sobre



os cristãos (cf. Cl 1, 21-22; Ef 1, 13; 1
Jo 2, 20.27). Este último encontrou
expressão litúrgica já nos mais
antigos documentos, com a unção do
candidato com óleo perfumado.

Estes mesmos documentos
testemunham a unidade ritual
primitiva dos três sacramentos de
iniciação, conferidos durante a
celebração pascal presidida pelo
bispo na catedral. Quando o
cristianismo se difunde para fora das
cidades e o batismo das crianças
passa a ser massivo, deixa de ser
possível seguir a praxis primitiva.
Enquanto no Ocidente se reserva a
confirmação ao bispo, separando-a
do batismo, no Oriente conserva-se a
unidade dos sacramentos de
iniciação, conferidos
simultaneamente ao recém-nascido
pelo presbítero. A isto une-se uma
importância crescente da unção com
o myron (santo crisma), que se
estende a diversas partes do corpo;



no Ocidente, a imposição das mãos
passa a ser uma imposição geral
sobre todos os confirmandos,
enquanto cada um recebe a unção
com o crisma na testa.

7. Significado litúrgico e efeitos
sacramentais

O crisma composto de azeite e
bálsamo, é consagrado pelo bispo ou
patriarca e só por ele, durante a
missa crismal. A unção do
confirmando com o santo crisma é
sinal da sua consagração ao Senhor.
«Pela Confirmação, os cristãos, ou
seja, os que são ungidos, participam
mais plenamente na missão de Jesus
Cristo e na plenitude do Espírito
Santo que este possui, a fim de que
toda a sua vida espalhe “o bom odor
de Cristo” (cf. 2Co 2,15). Por meio
desta unção, o confirmando recebe



“a marca”, o selo do Espírito
Santo»[11].

Esta unção, quando se realiza
separadamente do Batismo, é
liturgicamente precedida pela
renovação das promessas do Batismo
e profissão de fé dos confirmandos.
«Assim se põe de manifesto que a
Confirmação constitui um
prolongamento do Batismo»[12].
Segue-se, na liturgia romana, a 
extensio manuum para todos os
confirmandos do bispo, enquanto
pronuncia uma oração de alto
conteúdo epiclético (quer dizer, de
invocação e súplica). Chega-se assim
ao rito especificamente sacramental,
que se realiza «pela unção do santo
crisma na testa, impondo a mão e
com estas palavras: “Recebe por este
sinal o dom do Espírito Santo”». Nas
Igrejas orientais, a unção faz-se sobre
as partes mais significativas do
corpo, acompanhando cada uma pela
fórmula: «Selo do dom que é o



Espírito Santo»[13]. O rito conclui-se
com o beijo da paz, como
manifestação de comunhão eclesial
com o bispo[14].

Portanto, a Confirmação possui uma
unidade intrínseca com o Batismo,
ainda que não se exprima
necessariamente no mesmo rito. Com
ela, o património batismal do
candidato completa-se com os dons
sobrenaturais característicos da
maturidade cristã. A Confirmação
confere-se apenas uma vez, pois
«imprime na alma uma marca
espiritual indelével, o "caráter", que é
sinal de que Jesus Cristo marcou o
cristão com o selo do seu Espírito,
revestindo-o da força do alto para
que seja sua testemunha»[15].

Através dela, os cristãos recebem
com particular abundância os dons
do Espírito Santo, ficam mais
estreitamente vinculados à Igreja, «e
desta forma obrigam-se com maior



compromisso a difundir e defender a
fé, com a sua palavra e as suas
obras»[16].

Portanto, um cristão batizado e
confirmado está destinado a
participar na missão evangelizadora
da Igreja em virtude destes
sacramentos, sem necessidade de
receber um mandato especial da
hierarquia, pelo menos no que se
refere ao âmbito das relações
pessoais (família, amigos,
profissão...). Especialmente pela
Confirmação, este “destino” inclui
também os meios sobrenaturais
necessários, quer para que o próprio
crescimento na vida cristã não seja
abandonado nas diversas
vicissitudes que um cristão encontra
ao longo da sua vida, quer em forma
de fortaleza, para superar o temor de
propor com audácia a fé cristã, tanto
em ambientes favoráveis, como
noutros, onde a secularização tomou
a forma da indiferença para com o



Evangelho ou inclusive de
hostilidade em relação ao
cristianismo ou à Igreja. Um
confirmado é chamado a dar
testemunho de Cristo com uma vida
cristã consolidada e com a sua
palavra.

8. Ministro e sujeito da
Confirmação

Enquanto sucessores dos apóstolos,
só os bispos são «os ministros
originários da confirmação»[17]. No
rito latino, o ministro ordinário é
exclusivamente o bispo; um
presbítero pode confirmar
validamente só nos casos previstos
pela legislação geral (batismo de
adultos, acolhimento na comunidade
católica, equiparação episcopal,
perigo de morte), ou quando recebe a
faculdade específica, e ainda quando



é associado momentaneamente a
estes efeitos pelo bispo. Nas Igrejas
orientais, é ministro ordinário
também o presbítero, que deve usar
sempre o crisma consagrado pelo
patriarca ou pelo bispo.

Como sacramento de iniciação, a
confirmação é destinada a todos os
cristãos e não só a alguns escolhidos.
No rito latino é conferida quando o
candidato chegou ao uso da razão: a
idade concreta depende das praxis
locais, que devem respeitar o seu
carácter de iniciação. Requer-se a
prévia instrução, uma verdadeira
intenção e o estado de graça.

Bibliografia

– Catecismo da Igreja Católica,
n-1212-1321.



– Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 251-270.

– Philip Goyret, L'unzione nello
Spirito. Il battesimo e la
cresima.Libreria Editrice Vaticana,
Città del Vaticano 2004 (= Renacidos,
ungidos, comprometidos. el bautismo
y la confirmación, Credo Ediciones,
Roma 2015).

[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
1225.

[2] Catecismo da Igreja Católica, n.
1264.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
1272.

[4] Catecismo da Igreja Católica, n.
1270.



[5] Catecismo da Igreja Católica, n.
1257.

[6] Catecismo da Igreja Católica, n.
1258.

[7] Catecismo da Igreja Católica, n.
1260.

[8] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1261.

[9] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1255.

[10] Lumen gentium, n. 40.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
1294-1295.

[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
1298.

[13] Catecismo da Igreja Católica, n.
1300.

[14] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1301.



[15] Catecismo da Igreja Católica, n.
1304.

[16] Lumen Gentium, n. 11.

[17] Lumen Gentium, n. 26.

Philip Goyret

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tema-21-
batismo-e-confirmacao/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-21-batismo-e-confirmacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-21-batismo-e-confirmacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-21-batismo-e-confirmacao/

	Tema 21. Batismo e Confirmação

