
opusdei.org

TEMA 21. A
Eucaristia (III)

A fé na presença real de Cristo
na Eucaristia levou a Igreja a
tributar culto de latria ao
Santíssimo Sacramento, tanto
durante a liturgia da Missa,
como fora da sua celebração.

13/06/2016

1. A presença real eucarística

Na celebração da Eucaristia torna-se
presente a Pessoa de Cristo – o Verbo
encarnado, que foi crucificado,
morreu e ressuscitou pela salvação



do mundo –, com uma presença
misteriosa, sobrenatural e única.
Encontramos o fundamento desta
doutrina na própria instituição da
Eucaristia, quando Jesus identificou
os dons que oferecia, com o seu
Corpo e com o seu Sangue («isto é o
meu Corpo… este é o cálice do meu
Sangue…»), ou seja, com a sua
corporeidade inseparavelmente
unida ao Verbo e, portanto, com a
sua Pessoa total.

Jesus Cristo está certamente
presente, de múltiplas maneiras, na
sua Igreja: na sua Palavra, na oração
dos fiéis (cf. Mt 18,20), nos pobres,
doentes e prisioneiros (cf. Mt
25,31-46), nos sacramentos e
especialmente na pessoa do ministro
sacerdote. Mas, sobretudo, está
presente sob as espécies eucarísticas
(cf. Catecismo , 1373).

A singularidade da presença
eucarística de Cristo está no facto de



que o Santíssimo Sacramento contém
verdadeira, real e substancialmente
o Corpo e o Sangue, juntamente com
a Alma e a Divindade de nosso
Senhor Jesus Cristo, Deus verdadeiro
e Homem perfeito, o mesmo que
nasceu da Virgem Maria, morreu na
Cruz e agora está sentado nos céus à
direita de Deus Pai. «Esta presença
chama-se "real", não a título
exclusivo como se as outras
presenças não fossem "reais", mas
por excelência, porque é substancial,
e porque por ela se torna presente
Cristo completo, Deus e homem» ( 
Catecismo , 1374).

O termo substancial procura indicar
a consistência da presença pessoal de
Cristo na Eucaristia: esta não é
simplesmente uma “figura”, capaz de
“significar” e de estimular a mente a
pensar em Cristo, realmente presente
noutro lugar, no Céu; nem é um
simples “sinal”, através do qual se
nos oferece a “virtude salvadora” – a



graça –, que provém de Cristo. A
Eucaristia é, pelo contrário, presença
objectiva, do ser-em-si (a substância)
do Corpo e do Sangue de Cristo, ou
seja, da sua inteira Humanidade –
inseparavelmente unida à Divindade
pela união hipostática –, embora
velada sob as “espécies” ou
aparências do pão e do vinho.

Por conseguinte, «a presença do
verdadeiro Corpo e do verdadeiro
Sangue de Cristo neste sacramento,
"não a apreendemos pelos sentidos,
diz São Tomás, mas só pela fé, que se
apoia na autoridade de Deus"» ( 
Catecismo , 1381). Isto o exprime
muito bem a seguinte estrofe do hino
Adoro te devote: «Visus, tactus, gustus
in te fállitur, Sed audítu solo tuto
créditur. Credo, quidquid dixit Dei
Fílius: Nil hoc verbo Veritátis vérius»
(A vista, o tacto, o gosto, nada sabem.
Só no que o ouvido sabe se há-de
crer. Creio em tudo o que o Filho de
Deus veio dizer, nada mais



verdadeiro pode ser do que a própria
Palavra da Verdade.)

2. A transubstanciação

A presença verdadeira, real e
substancial de Cristo na Eucaristia
supõe uma conversão
extraordinária, sobrenatural e única.
Tal conversão tem o seu fundamento
nas próprias palavras do Senhor:
«Tomai e comei: Isto é o Meu Corpo…
Bebei dele todos. Porque isto é o Meu
Sangue, o sangue da nova Aliança» ( 
Mt 26,26-28). Com efeito, estas
palavras tornam-se realidade só se o
pão e o vinho deixam de ser pão e
vinho para se converterem no Corpo
e no Sangue de Cristo, porque é
impossível que uma mesma coisa
possa ser simultaneamente dois seres
diferentes: pão e corpo de Cristo,
vinho e Sangue de Cristo.

Sobre este ponto, o Catecismo da
Igreja Católica recorda: «O Concílio
de Trento resume a fé católica



declarando: “Porque Cristo, nosso
Redentor, disse que o que Ele
oferecia sob a espécie do pão era
verdadeiramente o seu corpo,
sempre na Igreja se teve esta
convicção que o sagrado Concílio de
novo declara: pela consagração do
pão e do vinho opera-se a conversão
de toda a substância do pão na
substância do corpo de Cristo nosso
Senhor, e de toda a substância do
vinho na substância do seu sangue; a
esta mudança, a Igreja católica
chama, de modo conveniente e
apropriado, transubstanciação”» ( 
Catecismo , 1376). No entanto,
permanecem inalteradas as
aparências de pão e de vinho, ou seja
“as espécies eucarísticas”.

Apesar dos sentidos captarem
verdadeiramente as aparências do
pão e do vinho, a luz da fé dá-nos a
conhecer que sob o véu das espécies
eucarísticas o que realmente se
contém é a substância do Corpo e do



Sangue do Senhor. Graças à
permanência das espécies
sacramentais do pão, podemos
afirmar que o Corpo de Cristo – a sua
inteira Pessoa – está realmente
presente no altar, na píxide ou no
Sacrário.

3. Propriedades da presença
eucarística

O modo da presença de Cristo na
Eucaristia é um mistério admirável.
Segundo a fé católica, Jesus está
integralmente presente, com a sua
corporeidade glorificada, sob cada
uma das espécies eucarísticas, e está
íntegro em cada uma das partes
resultantes da divisão das espécies,
de modo que a fracção do pão não
divide Cristo (cf. Catecismo , 1377) 
[1]. Trata-se de uma modalidade de
presença singular, porque é invisível
e intangível, e além disso, é
permanente, no sentido de que, uma
vez realizada a consagração, dura



todo o tempo que subsistam as
espécies eucarísticas.

4. O culto da Eucaristia

A fé na presença real de Cristo na
Eucaristia levou a Igreja a tributar
culto de latria (quer dizer, de
adoração), ao Santíssimo
Sacramento, tanto durante a liturgia
da Missa (por isso indicou que
ajoelhemos ou nos inclinemos
profundamente ante as espécies
consagradas), como fora da
celebração: conservando com o
maior cuidado as hóstias
consagradas no Sacrário (ou
Tabernáculo), apresentando-as aos
fiéis para que as venerem com
solenidade, levando-as em procissão,
etc. (cf. Catecismo , 1378).

A Sagrada Eucaristia conserva-se no
Sacrário [2]:

- Principalmente para poder dar a
Sagrada Comunhão aos doentes e a



outros fiéis impossibilitados de
participar na Santa Missa.

- Além disso, para que a Igreja possa
prestar culto de adoração a Deus
Nosso Senhor no Santíssimo
Sacramento (de modo especial
durante a Exposição da Santíssima
Eucaristia, na Bênção com o
Santíssimo; na Procissão com o
Santíssimo Sacramento na
Solenidade do Corpo e do Sangue de
Cristo, etc.).

- E para que os fiéis possam adorar
sempre o Senhor com frequentes
visitas. Neste sentido, afirma João
Paulo II: «A Igreja e o mundo têm
grande necessidade do culto
eucarístico. Jesus espera por nós
neste Sacramento do Amor. Não nos
mostremos avaros com o nosso
tempo para nos irmos encontrar com
Ele na adoração, na contemplação
cheia de fé e pronta para reparar as
grandes culpas e os crimes do



mundo. Não cesse nunca a nossa
adoração» [3].

Há duas grandes festas (solenidades)
litúrgicas em que se celebra de modo
especial este Sagrado Mistério: a
Quinta-Feira Santa (comemora-se a
instituição da Eucaristia e da Ordem
Sagrada) e a solenidade do Corpo e
do sangue de Cristo (destinada
principalmente à adoração e à
contemplação do Senhor na
Eucaristia).

5. A Eucaristia, Banquete Pascal da
Igreja 5.1. Porque é que a
Eucaristia é o Banquete Pascal da
Igreja?

«A Eucaristia é o banquete pascal,
porque Cristo, pela realização
sacramental da sua Páscoa [a
passagem deste mundo ao Pai
através da sua Paixão, Morte,
Ressurreição e Ascensão gloriosa [4],
nos dá o seu Corpo e o seu Sangue,
oferecidos como alimento e bebida, e



nos une a si e entre nós no seu
sacrifício» ( Compêndio, 287).

5.2. Celebração da Eucaristia e
Comunhão com Cristo

«Missa é, ao mesmo tempo e
inseparavelmente, o memorial
sacrificial em que se perpetua o
sacrifício da cruz e o banquete
sagrado da comunhão do corpo e
sangue do Senhor. Mas a celebração
do sacrifício eucarístico está toda
orientada para a união íntima dos
fiéis com Cristo pela comunhão.
Comungar é receber o próprio Cristo,
que Se ofereceu por nós» ( 
Catecismo , 1382).

A Santa Comunhão, ordenada por
Cristo («tomai e comei… bebei dele
todos…», Mt 26,26-28; cf. Mc 14,22-24;
Lc 22,14-20; 1 Cor 11,23-26), forma
parte da estrutura fundamental da
celebração da Eucaristia. Só quando
Cristo é recebido pelos fiéis como
alimento de vida eterna, alcança



sentido pleno tornar-se alimento
para os homens, e se cumpre o
memorial por Ele instituído [5]. Por
isso, a Igreja recomenda vivamente a
comunhão sacramental a todos os
que participem na celebração
eucarística e possuam as devidas
disposições para receber dignamente
o Santíssimo Sacramento [6].

5.3. Necessidade da Sagrada
Comunhão

Quando Jesus prometeu a Eucaristia
afirmou que este alimento não só é
útil, mas necessário: é uma condição
de vida para os seus discípulos. «Em
verdade, em verdade vos digo: se não
comerdes mesmo a carne do Filho do
Homem e não beberdes o seu sangue,
não tereis a vida em vós» ( Jo 6, 53).

Comer é uma necessidade para o
homem. E, como o alimento natural
mantém o homem na vida e lhe dá
forças para caminhar por este
mundo, de modo semelhante a



Eucaristia mantém o cristão na vida
de Cristo, recebida no Baptismo, e dá-
lhe forças para ser fiel ao Senhor
nesta terra, até à chegada à Casa do
Pai. Os Padres da Igreja
interpretaram o pão e a água, que o
Anjo ofereceu ao Profeta Elias, como
tipo da Eucaristia (cf. 1 Rs 19, 1-8):
depois de receber o dom, ele que
estava esgotado recupera o seu vigor
e é capaz de cumprir a missão de
Deus.

Por conseguinte, a Comunhão não é
um elemento que possa ser
acrescentado arbitrariamente à vida
cristã; não é necessária só para
alguns fiéis especialmente
comprometidos na missão da Igreja,
mas é vital para todos: só pode viver 
em Cristo e difundir o seu Evangelho
quem se nutre da própria vida de
Cristo.

O desejo de receber a Santa
Comunhão deveria estar sempre



presente nos cristãos, como
permanente deve ser a vontade de
alcançar o fim último da nossa vida.
Este desejo de receber a Comunhão,
explícito ou pelo menos implícito, é
necessário para alcançar a salvação.

Além disso, de facto , a recepção da
Comunhão é necessária, com
necessidade de preceito eclesiástico,
para todos os cristãos no uso da
razão: «A Igreja impõe aos fiéis a
obrigação (…) de receber a Eucaristia
ao menos uma vez em cada ano, se
possível no tempo pascal, preparados
pelo sacramento da Reconciliação» ( 
Catecismo , 1389). Este preceito
eclesiástico indica apenas o mínimo,
que nunca será suficiente para
desenvolver uma autêntica vida
cristã. Por isso, a Igreja «recomenda
vivamente aos fiéis que recebam a
santa Eucaristia aos domingos e dias
de festa, ou ainda mais vezes, mesmo
todos os dias» ( Catecismo , 1389).



5.4. Ministro da Sagrada Comunhão

O ministro ordinário da Santa
Comunhão é o bispo, o presbítero e o
diácono [7]. O acólito é ministro
extraordinário permanente da
distribuição da Comunhão [8].
Podem ser ministros extraordinários
da distribuição da Comunhão outros
fiéis a que o Bispo do lugar atribuiu a
faculdade de distribuir a Eucaristia,
quando o julgue necessário na
pastoral dos fiéis e não esteja
presente um sacerdote, um diácono
ou um acólito [9].

«Não está permitido que os fiéis
tomem a hóstia consagrada nem o
cálice sagrado “por si mesmos, e
muito menos que o passem entre si
de mão em mão”» [10]. A propósito
desta norma, é oportuno considerar
que a Comunhão tem valor de signo
sagrado; este signo deve manifestar
que a Eucaristia é um dom de Deus
ao homem; por isso, em condições



normais, deve-se distinguir, na
distribuição da Eucaristia, entre o
ministro que dispensa o dom,
oferecido pelo próprio Cristo, e o
sujeito que o acolhe com gratidão, na
fé e no amor.

5.5. Disposições para receber a
Sagrada Comunhão Disposições da
alma

Para comungar dignamente é
necessário estar na graça de Deus.
«Quem comer o pão ou beber do
cálice do Senhor indignamente –
proclama S. Paulo –, será réu do
corpo e do sangue do Senhor.
Examine-se, pois, cada qual a si
mesmo e então coma desse pão e
beba deste cálice; pois quem come e
bebe, sem discernir o corpo do
Senhor, come e bebe a própria
condenação» (1Cor 11, 27-29).
Portanto, ninguém se deve
aproximar da Sagrada Comunhão
com a consciência de ter cometido



um pecado mortal, por muito
contrito que lhe pareça estar, sem a
preceder da confissão sacramental
(cf. Catecismo , 1385).

Para comungar frutuosamente
requer-se, além de estar na graça de
Deus, um sério empenho em receber
o Senhor com a maior devoção
possível: preparação (remota e
próxima); recolhimento; actos de
amor e de reparação, de adoração, de
humildade, de acção de graças, etc.

Disposições do corpo

A reverência interior ante a Sagrada
Eucaristia deve-se reflectir também
nas disposições do corpo. A Igreja
prescreve o jejum. Para os fiéis do
rito latino o jejum consiste em se
abster de qualquer alimento ou
bebida (excepto água ou fármacos)
uma hora antes de comungar [11].
Também se deve cuidar a higiene
corporal, o modo de vestir adequado,
os gestos de veneração que



manifestem respeito e amor ao
Senhor, presente no Santíssimo
Sacramento, etc. (cf. Catecismo ,
1387).

O modo tradicional de receber a
Sagrada Comunhão no rito latino –
fruto da fé, do amor e da piedade
plurissecular da Igreja – é de joelhos
e na boca. Os motivos que deram
origem a este piedoso e antiquíssimo
costume continuam plenamente
válidos. Também se pode comungar
de pé e, nalgumas dioceses do
mundo, está permitido – nunca
imposto – receber a comunhão na
mão [12].

5.6. Idade e preparação para
receber a primeira Comunhão

O preceito da comunhão sacramental
obriga a partir do uso da razão.
Convém prepará-la muito bem e não
atrasar a Primeira Comunhão das
crianças. «Deixai vir a mim os
pequeninos e não os afasteis, porque



o Reino de Deus pertence aos que são
como eles» ( Mc 10,14)[13].

Para se poder receber a Primeira
Comunhão, exige-se que a criança
tenha conhecimento, segundo a sua
capacidade, dos principais mistérios
da nossa fé, e que saiba distinguir o
Pão eucarístico do pão vulgar. «Os
pais em primeiro lugar, e os que
fazem a suas vezes, assim como
também o pároco, têm obrigação de
procurar que as crianças, que
chegaram ao uso da razão, se
preparem convenientemente e se
nutram, quanto antes, com prévia
confissão sacramental, deste
alimento divino» [14].

5.7. Efeitos da Sagrada Comunhão

O que o alimento produz no corpo
para bem da vida física, assim
produz na alma a Eucaristia, de
modo infinitamente mais sublime, o
bem da vida espiritual. Mas
enquanto o alimento se converte na



nossa substância corporal, ao
recebermos a Sagrada Comunhão,
somos nós os que nos convertemos
em Cristo: «Não me converterás tu
em ti, como a comida na tua carne,
mas que tu te converterás em Mim» 
[15]. Mediante a Eucaristia a nova
vida em Cristo, iniciada no crente
com o Baptismo (cf. Rm 6,3-4; Gal
3,27-28), pode consolidar-se e
desenvolver-se até alcançar a sua
plenitude (cf. Ef 4,13), permitindo ao
cristão levar a bom termo o ideal
enunciado por S. Paulo: «Já não sou
eu que vivo, mas é Cristo que vive em
mim» ( Gal 2,20) [16].

Por conseguinte, a Eucaristia
configura-nos com Cristo, faz-nos
participantes do ser e da missão do
Filho, identifica-nos com as suas
intenções e sentimentos, dá-nos a
força para amar como Cristo nos
pede (cf. Jo 13,34-35), para inflamar
todos os homens e mulheres do nosso
tempo com o fogo do amor divino



que Ele veio trazer à Terra (cf. Lc
12,49). Tudo isto deve manifestar-se
efectivamente na nossa vida: «Se
fomos renovados com a recepção do
Corpo do Senhor, temos de o
manifestar com obras. Que os nossos
pensamentos sejam sinceros: de paz,
de entrega, de serviço. Que as nossas
palavras sejam verdadeiras, claras,
oportunas; que saibam consolar e
ajudar, que saibam sobretudo levar
aos outros a luz de Deus. Que as
nossas acções sejam coerentes,
eficazes, acertadas: que tenham esse 
bonus odor Christi , o bom odor de
Cristo, por recordarem o seu modo
de Se comportar e de viver» [17].

Na Sagrada Comunhão, Deus
aumenta a graça e as virtudes,
perdoa os pecados veniais e a pena
temporal, preserva dos pecados
mortais e concede a perseverança no
bem: numa palavra, estreita os laços
de união com Ele (cf. Catecismo ,
1394-1395). Mas a Eucaristia não foi



instituída para o perdão dos pecados
mortais; isto é próprio do
Sacramento da Confissão (cf. 
Catecismo , 1395).

A Eucaristia fomenta a unidade de
todos os cristãos no Senhor, isto é, a
unidade da Igreja, Corpo Místico de
Cristo (cf. Catecismo , 1396).

A Eucaristia é penhor ou garantia da
glória futura , ou seja, da
ressurreição e da eterna felicidade
junto de Deus, Uno e Trino, dos Anjos
e de todos os Santos: «Tendo passado
deste mundo para o Pai, Cristo
deixou-nos na Eucaristia o penhor da
glória junto d'Ele: a participação no
santo sacrifício identifica-nos com o
seu coração, sustenta as nossas
forças ao longo da peregrinação
desta vida, faz-nos desejar a vida
eterna e desde já nos une à Igreja do
céu, à Santíssima Virgem e a todos os
santos» ( Catecismo , 1419).

Ángel García Ibáñez



Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica ,
1373-1405.
João Paulo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003, 15;
21-25; 34-46.
Bento XVI, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis , 22-II-2007, 14-15;
30-32; 66-69.
Congregação para o Culto
Divino e a Disciplina dos
Sacramentos, Instrução 
Redemptionis Sacramentum , 25-
III-2004, 80-107; 129-145;
146-160.

Leituras recomendadas

S. Josemaria, Homilia «Na Festa
do Corpo de Deus», em Cristo
que Passa, 150-161.

• 

• 

• 

• 

• 



J. Ratzinger, Deus próximo de
nós. A Eucaristia centro da vida,
Tenacitas, Coimbra 2005, pp.
17-32; 85-132.
J. Echevarría , Eucaristia e Vida
Cristã , Diel, Lisboa 2009, pp.
21-58; 101-188.
J.R. Villar – F.M. Arocena – L.
Touze, Eucaristía , en C.
Izquierdo (dir.), Diccionario de
Teología , Eunsa, Pamplona
2006, pp. 360-361; 366-370.

Notas

[1] Por isso «a Comunhão apenas sob
a espécie de pão permite receber
todo o fruto de graça da Eucaristia» ( 
Catecismo , 1390).

[2] Cf. Paulo VI, Carta Encíclica 
Mysterium Fidei, 56: João Paulo II,
Enc. Ecclesia de Eucharistia, 29;
Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum

• 

• 

• 



Caritatis, 66.69; Congregação para o
Culto Divino e a Disciplina dos
Sacramentos, Instrução Redemptionis
Sacramentum, 129-145.

[3] João Paulo II, Carta Dominicae
Cenae, 3.

[4] O termo páscoa provém do
hebreu e originariamente significa 
passagem, deslocação . No livro do
Êxodo, onde se narra a primeira
Páscoa hebraica (cf. Ex 12,1-14 y Ex
12, 21-27), este termo está vinculado
ao verbo “superar”, à passagem do
Senhor e do seu anjo na noite da
libertação (quando o Povo escolhido
celebrou a Ceia Pascal), e à 
deslocação do Povo de Deus da
escravidão do Egipto para a
liberdade da terra Prometida.

[5] Isto não quer dizer que, sem a
Comunhão de todos os presentes, a
celebração da Eucaristia seria
inválida; ou que todos devam
comungar sob as duas espécies; a



dita Comunhão só é necessária para
o sacerdote celebrante.

[6] Cf. Missal Romano, Institutio
generalis , 80; João Paulo II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia, 16;
Congregação para o Culto Divino e a
Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, 81-83, 88-89.

[7] Cf. Código de Direito Canónico,
910; Missal Romano, Institutio
generalis , 92-94.

[8] Cf. CDC , 910 § 2; Missal Romano, 
Institutio generalis , 98; Congregação
para o Culto Divino e a Disciplina dos
Sacramentos, Instrução Redemptionis
Sacramentum , 154-160.

[9] Cf. CDC , 910 § 2, y 230 § 3; Missal
Romano, Institutio generalis , 100 e
162; Congregação para o Culto Divino
e a Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum , 88.



[10] Missal Romano, Institutio
generalis , 160; Congregação para o
Culto Divino e a Disciplina dos
Sacramentos, Instrução Redemptionis
Sacramentum , 94.

[11] Cf. CDC, 919 § 1.

[12] Cf. João Paulo II, Carta 
Dominicae Cenae, 11. Missal Romano,
Instituto generalis, 161; Congregação
para o Culto Divino e a Disciplina dos
Sacramentos, Instrução Redemptionis
Sacramentum, 92.

[13] Cf. S. Pio X, Decreto Quam
singulari , I: DS 3530; CDC , 913-914;
Congregação para o Culto Divino e a
Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, 987.

[14] CDC , 914; cf. Catecismo , 1457.

[15] S. Agostinho, Confissões , 7,10: 
CSEL 38/1, 157.



[16] É claro que os efeitos salvíficos
da Eucaristia não se alcançam de
uma só vez na sua plenitude «não
por defeito do poder de Cristo, mas
por defeito da devoção do
homem» (S. Tomás de Aquino, S.Th. ,
III, q. 79, a. 5, ad 3).

[17] S. Josemaria, Cristo que Passa,
156.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-21-a-

eucaristia-iii/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-21-a-eucaristia-iii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-21-a-eucaristia-iii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-21-a-eucaristia-iii/

	TEMA 21. A Eucaristia (III)

