
opusdei.org

Tema 20. Os
sacramentos

Os sacramentos são sinais
eficazes da Graça. A Graça
santificante é uma disposição
estável e sobrenatural que
aperfeiçoa a alma para a fazer
capaz de viver com Deus. Os
sete sacramentos
correspondem a todas as etapas
e momentos importantes da
vida do cristão: proporcionam
nascimento e crescimento, cura
e missão à vida de fé dos
cristãos. Formam um conjunto
ordenado, no qual a Eucaristia
ocupa o centro, pois contém o
próprio Autor dos sacramentos.



01/10/2022

Sumário:

Introdução
1. O mistério pascal e os
sacramentos
2. Natureza dos sacramentos
3. Os sacramentos e a graça
4. Eficácia dos sacramentos
Bibliografia

Introdução

«Toda a vida litúrgica da Igreja
gravita em torno do sacrifício
eucarístico e dos sacramentos. Na
Igreja há sete sacramentos: Batismo,
Confirmação ou Crisma, Eucaristia,
Penitência, Unção dos enfermos,
Ordem sacerdotal e Matrimónio»[1].

• 
• 

• 
• 
• 
• 



1. O Mistério pascal e os
sacramentos

A ressurreição de Cristo forma uma
unidade com a sua morte na Cruz. Do
mesmo modo que, pela paixão e
morte de Jesus, Deus venceu o
pecado e reconciliou consigo o
mundo, de modo semelhante, pela
ressurreição de Jesus, Deus
inaugurou a vida nova, a vida do
mundo futuro, e pô-la à disposição
dos homens. Pelo dom do Espírito
Santo, o Senhor faz-nos participar
dessa vida nova da sua ressurreição.
Portanto, o mistério pascal é um
elemento central da nossa fé.
Constitui sempre o primeiro anúncio
de todo o apóstolo: «Jesus Cristo ama-
te, deu a sua vida para te salvar, e
agora está vivo ao teu lado todos os
dias para te iluminar, fortalecer e te
libertar»[2]. Este é o primeiro
anúncio, porque é o principal, o que



se deve voltar a escutar de diferentes
modos e o que sempre se deve voltar
a anunciar de uma ou de outra
forma.

Esta obra de salvação que
anunciamos não fica relegada no
passado, pois «quando chegou a sua
hora (cf. Jo 13, 1; 17, 1), (Cristo) viveu
o único acontecimento da história
que não passa: Jesus morre, é
sepultado, ressuscita de entre os
mortos e senta-se à direita do Pai de
uma vez por todas (Rm 6, 10; Hb 7,
27; 9, 12). É um acontecimento real,
que sucedeu na nossa história, mas
absolutamente singular: todos os
outros acontecem uma vez, e logo
passam, sendo absorvidos pelo
passado. O mistério pascal de Cristo,
pelo contrário, não pode permanecer
apenas no passado, pois pela sua
morte destruiu a morte. Tudo o que
Cristo é, e tudo o que fez e padeceu
pelos homens, participa da
eternidade divina e assim domina



todos os tempos e neles se mantém
sempre presente. O acontecimento
da Cruz e da Ressurreição
permanece e atrai tudo para a Vida[3].

Ao mesmo tempo, o mistério pascal é
tão decisivo, que Jesus Cristo voltou
ao Pai «só depois de nos ter deixado
o meio para participar dele, como se
tivéssemos estado presentes. Assim,
todo o fiel pode tomar parte nele,
obtendo frutos de uma forma
inesgotável»[4]. Este meio é a sagrada
Liturgia: especialmente o sacrifício
eucarístico e os sacramentos[5].

Como recorda o Catecismo da Igreja
Católica: «Sentado à direita do Pai e
derramando o Espírito Santo sobre o
seu Corpo que é a Igreja, Cristo atua
por meio dos sacramentos,
instituídos por Ele para comunicar a
sua graça»[6]. Os sacramentos são
«como forças que saem do Corpo de
Cristo (cf. Lc 5, 17; 6, 19; 8, 46)
sempre vivo e vivificante, e como



ações do Espírito Santo que opera no
seu Corpo que é a Igreja. São a obra
prima de Deus, na nova e eterna
aliança»[7].

A Igreja anuncia e celebra na sua
liturgia o Mistério de Cristo a fim de
que os fiéis vivam dele e dele deem
testemunho no mundo. «Desde a
primeira comunidade de Jerusalém
até à Parusia, as Igrejas de Deus, fiéis
à fé apostólica, celebram em todo o
lugar o mesmo Mistério pascal. O
Mistério celebrado na liturgia é um,
mas as formas da sua celebração são
diversas»[8].

De facto, a riqueza insondável do
mistério de Cristo é tal, que nenhuma
tradição litúrgica pode esgotar a sua
expressão; por isso, a história do
nascimento e desenvolvimento
destes ritos testemunha uma
maravilhosa complementaridade[9].
Ao analisar a celebração de cada um
dos sacramentos, poderemos



verificar como «as Igrejas de uma
mesma área geográfica e cultural
foram levadas a celebrar o Mistério
de Cristo através de expressões
particulares, culturalmente
diferenciadas»[10].

2. Natureza dos sacramentos

«Na Igreja há sete sacramentos:
Batismo, Confirmação ou Crisma,
Eucaristia, Penitência, Unção dos
enfermos, Ordem sacerdotal e
Matrimónio»[11]. «Os sete
sacramentos correspondem a todas
as etapas e momentos importantes
da vida do cristão: dão nascimento e
crescimento, cura e missão à vida de
fé dos cristãos. Há aqui uma certa
semelhança entre as etapas da vida
natural e as da vida espiritual»[12].
Formam um conjunto ordenado, em
que a Eucaristia ocupa o centro, pois



contém o próprio Autor dos
sacramentos[13].

O Catecismo da Igreja Católica
apresenta uma definição dos
sacramentos: «Os sacramentos são
sinais eficazes da graça, instituídos
por Cristo e confiados à Igreja, pelos
quais nos é dispensada a vida divina.
Os ritos visíveis com os quais os
sacramentos são celebrados
significam e realizam as graças
próprias de cada sacramento»[14].
Portanto, «os sacramentos são sinais
sensíveis (palavras e ações),
acessíveis à nossa humanidade
atual»[15].

Se nos perguntarmos de que sinal
são os sacramentos, podemos
afirmar que o são de três elementos:
da causa santificante, que é a Morte e
Ressurreição de Cristo; do efeito
santificante ou graça; e do fim da
santificação, que é a glória eterna. «O
sacramento é um sinal que traz à



memória o que sucedeu, quer dizer, a
Paixão de Cristo; é um sinal que 
demonstra o efeito da paixão de
Cristo em nós, quer dizer, a graça; e é
um sinal que antecipa,quer dizer,
que preanuncia a glória
vindoura»[16].

O sinal sacramental, próprio de cada
sacramento, é constituído por
elementos materiais – água, azeite,
pão, vinho – e gestos humanos –
ablução, unção, imposição das mãos,
etc., que se chamam matéria; e
também por palavras que pronuncia
o ministro do sacramento, que são a 
forma. Como afirma o Catecismo,
«toda a celebração sacramental é um
encontro dos filhos de Deus com o
seu Pai, em Cristo e no Espírito Santo,
e este encontro processa-se como um
diálogo através de ações e de
palavras»[17].

Além disso, na liturgia dos
sacramentos existe uma parte



imutável (o que o próprio Cristo
estabeleceu acerca do sinal
sacramental), e partes que a Igreja
pode mudar, para bem dos fiéis e
maior veneração dos sacramentos,
adaptando-as às circunstâncias de
lugar e tempo. Sem esquecer que
«nenhum rito sacramental pode ser
modificado ou manipulado ao
arbítrio do ministro ou da
comunidade. Nem mesmo a suprema
autoridade da Igreja pode mudar a
liturgia a seu bel-prazer , mas
somente na obediência da fé e no
respeito religioso do mistério da
Liturgia»[18].

3. Os sacramentos e a graça

«A graça é o favor, o auxílio gratuito
que Deus nos dá para responder à
sua chamada: chegar a ser filhos de
Deus (cf. Jo 1, 12-18), filhos adotivos



(cf. Rm 8, 14-17), participantes da
natureza divina (cf. 2Pe 1, 3-4), da
vida eterna (cf. Jo 17, 3). A graça é
uma participação na vida de Deus.
Introduz-nos na intimidade da vida
trinitária: pelo Batismo, o cristão
participa da graça de Cristo, Cabeça
do seu Corpo. Como «filho adotivo»
pode, a partir daí, chamar «Pai» a
Deus, em união com seu Filho
Unigénito»[19]. Neste sentido, os
batizados «passámos da morte à
vida» do afastamento de Deus à
graça da justificação, à filiação
divina. Somos filhos de Deus muito
amados, pela força do mistério
Pascal de Cristo, da sua morte e da
sua ressurreição.

A graça que recebemos «é dom
gratuito que Deus nos faz da sua vida
infundida pelo Espírito Santo na
nossa alma para a curar do pecado e
santificá-la: é a graça santificante ou 
deífica, recebida no Batismo»[20].
Como afirma o Catecismo, «a graça 



santificante é um dom habitual, uma
disposição estável e sobrenatural que
aperfeiçoa a alma para a fazer capaz
de viver com Deus, de agir por amor
d'Ele»[21].

Todos os sacramentos conferem a
graça santificante aos que não põem
obstáculo. Esta graça é «o dom do
Espírito que nos justifica e nos
santifica»[22]. Além disso, os
sacramentos conferem a graça 
sacramental, que é a graça própria de
cada sacramento»[23]; um certo
auxílio divino para conseguir o fim
desse sacramento.

Não só recebemos a graça
santificante, mas também o próprio
Espírito Santo; de facto, «a graça é,
antes de mais e principalmente, o
dom do Espírito que nos justifica e
nos santifica»[24]. Por isso, podemos
dizer que «por meio dos sacramentos
da Igreja, Cristo comunica o seu
Espírito, Santo e Santificador, aos



membros do seu Corpo»[25]. De modo
que o fruto da vida sacramental
consiste em que o Espírito Santo
deifica os fiéis, unindo-os vitalmente
a Cristo[26].

Os três sacramentos do Batismo,
Confirmação e Ordem sacerdotal
conferem, além da graça, o chamado
caráter sacramental, que é um selo
espiritual indelével impresso na
alma, pelo qual o cristão participa do
sacerdócio de Cristo e faz parte da
Igreja segundo estados e funções
diversas. O caráter sacramental
permanece para sempre no cristão
como disposição positiva para a
graça, como promessa e garantia da
proteção divina e como vocação ao
culto divino e ao serviço da Igreja.
Portanto, estes sacramentos não
podem ser repetidos[27].

Os sacramentos que Cristo confiou à
sua Igreja são necessários – pelo
menos o seu desejo – para a salvação,



para alcançar a graça santificante, e
nenhum é supérfluo, ainda que nem
todos sejam necessários para todas
as pessoas.

4. Eficácia dos sacramentos

Os sacramentos «são eficazes, porque
neles opera o próprio Cristo; é Ele
quem batiza, quem age nos seus
sacramentos com o fim de comunicar
a graça que o sacramento
significa»[28]. De facto, os sacramentos
«realizam eficazmente a graça que
significam em virtude da ação de
Cristo e pelo poder do Espírito
Santo»[29].

O efeito sacramental produz-se ex
opere operato (pelo próprio facto de
ter sido realizado o sinal
sacramental). Isto é, o sacramento
não atua em virtude da santidade do
homem que o dá ou do que o recebe,



mas pelo poder de Deus. «Desde que
um sacramento é celebrado
conforme a intenção da Igreja, o
poder de Cristo e do seu Espírito age
nele e por ele, independentemente
da santidade pessoal do ministro»[30].

A pessoa que realiza o sacramento
coloca-se ao serviço de Cristo e da
Igreja, por isso chama-se ministro do
sacramento; e não pode ser
indistintamente qualquer fiel cristão,
mas precisa habitualmente de ter a
especial configuração com Cristo
Sacerdote que o sacramento da
Ordem confere.

A eficácia dos sacramentos deriva do
próprio Cristo, que atua neles. «No
entanto, os frutos dos sacramentos
dependem também das disposições
de quem os recebe»[31]; quanto
melhores disposições tiver de fé,
conversão de coração e adesão à
vontade de Deus, mais abundantes
serão os efeitos da graça que recebe.



«A Santa Madre Igreja instituiu
também os sacramentais. Estes são, à
imitação dos sacramentos, sinais
sagrados que significam realidades,
sobretudo de ordem espiritual, e se
obtêm pela oração da Igreja. Por
meio deles, dispõem-se os homens
para a receção do principal efeito dos
sacramentos e santificam-se as várias
circunstâncias da vida. Não
conferem a graça do Espírito Santo
como os sacramentos; mas, pela
oração da Igreja, preparam para a
receber e cooperar com ela»[xxxii].
Entre os sacramentais, figuram em
primeiro lugar as bênçãos (das
pessoas, da mesa, de objetos, de
lugares).

Bibliografia

– Concílio Vaticano II, Sacrosanctum
Concilium, n. 5-7.



– Catecismo da Igreja Católica, n.
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 e
1667-1671.

– S. João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 2-5.

[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
1113.

[2] Catecismo da Igreja Católica, n.
164.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
1085.

[4] S. João Paulo II,Ecclesia de
Eucharistia, n. 11.

[5] cf. Concílio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, n. 6.

[6] Catecismo da Igreja Católica, n.
1084.



[7] Catecismo da Igreja Católica, n.
1116.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
1200.

[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
1201.

[10] Catecismo da Igreja Católica, n.
1202.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
1113.

[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
1210.

[13] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1211.

[14] Catecismo da Igreja Católica, n.
1131.

[15] Catecismo da Igreja Católica, n.
1084.



[16] S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, III, q. 60, a.3; cf. 
Catecismo da Igreja Católica, 1130.

[17] Catecismo da Igreja Católica, n.
1153.

[18] Catecismo da Igreja Católica, n.
1125.

[19] Catecismo da Igreja Católica, n.
1996.

[20] Catecismo da Igreja Católica, n.
1999.

[21] Catecismo da Igreja Católica, n.
2000.

[22] Catecismo da Igreja Católica, n.
2003.

[23] Catecismo da Igreja Católica, n.
1129.

[24] Catecismo da Igreja Católica, n.
2003.



[25] Catecismo da Igreja Católica, n.
739.

[26] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1129.

[27] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1121.

[28] Catecismo da Igreja Católica, n.
1127.

[29] Catecismo da Igreja Católica, n.
1997.

[30] Catecismo da Igreja Católica, n.
1128.

[31] Ibid.

[32] Catecismo da Igreja Católica, n.
1670.

Juan José Silvestre



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-20-os-

sacramentos/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-20-os-sacramentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-20-os-sacramentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-20-os-sacramentos/

	Tema 20. Os sacramentos

