
opusdei.org

Tema 2. O porquê da
Revelação

No homem existe um desejo
natural de chegar a um
conhecimento pleno de Deus,
que não é capaz de atingir sem
a ajuda de Deus. Deus revelou-
se como um ser pessoal e trino,
através da “história da
salvação”, recolhida na Bíblia.
Com essa revelação, Deus quer
oferecer aos homens a
possibilidade de viverem em
comunhão com Ele, para
poderem participar dos seus
bens e da sua vida e chegar
assim à felicidade.



01/10/2022

Sumário:

1. O porquê da Revelação
2. A Revelação na história da
salvação
3. O Deus pessoal e o Deus trino
4. A chamada à comunhão e à fé

Bibliografia e Leituras

1. O porquê da Revelação

No homem existe um desejo natural
de atingir um conhecimento pleno de
Deus. No entanto, este conhecimento
não se pode atingir só com as forças
humanas, porque Deus não é uma
criatura material ou um fenómeno
sensível de que possamos ter
experiência. Claro que o homem

• 
• 

• 
• 

◦ 



pode obter algumas certezas sobre
Deus a partir das realidades criadas e
do seu próprio ser, mas essas vias
dão-nos um conhecimento bastante
limitado d’Ele e da sua vida. Mesmo
para alcançar essa certeza há
dificuldades notáveis. Por isso, se
Deus não saísse do seu mistério e
revelasse aos homens o seu ser, a
situação do homem seria parecida
com a que, segundo alguns autores
medievais, Santo Agostinho viveu em
certa ocasião.

O episódio é bastante famoso. Um
dia, Santo Agostinho passeava à
beira-mar, dando voltas na sua
cabeça à doutrina sobre Deus e sobre
o mistério da Trindade. Num
determinado momento, levantou os
olhos e viu um menino pequeno a
brincar na areia. Via que o menino
corria para o mar, enchia um
pequeno recipiente com água,
voltava para onde estava antes e
esvaziava a água num buraco. Depois



de observar este fenómeno várias
vezes, o santo teve curiosidade,
aproximou-se do menino e
perguntou-lhe: «Olá, que estás a
fazer?» Ao que o pequeno
respondeu: «Estou a tirar toda a água
do mar e vou pô-la neste buraco».
«Mas isso é impossível», respondeu-
lhe o santo. Ao que o rapaz
respondeu: «Mais impossível é tratar
de fazer o que estás a fazer:
compreender na tua mente pequena
o mistério de Deus».

Deus, no entanto, não deixou o
homem nesta situação. Quis revelar-
se, quer dizer, manifestar-se, sair do
seu mistério e tirar o “véu” que nos
impedia de reconhecer quem Ele é e
como é. Não fez isto apenas para
satisfazer a nossa curiosidade, e
também não o fez comunicando
simplesmente uma mensagem sobre
Si mesmo; mas revelou-se, vindo Ele
próprio ao encontro dos homens –
especialmente com o envio ao



mundo do seu Filho e com o dom do
Espírito Santo – e convidando-nos a
entrar numa relação de amor com
Ele. Quis revelar a sua própria
intimidade, tratar os homens como
amigos e como filhos amados, para
os fazer plenamente felizes com o
seu amor infinito.

Os anseios de plenitude e os anseios
de salvação que estão inscritos na
nossa condição humana não se
podem satisfazer com algo terreno.
No entanto, a Revelação de Deus, a
entrega que Ele faz de si próprio
doando o seu amor infinito, tem a
capacidade de colmatar
superabundantemente o coração
humano, enchendo-o duma
felicidade muito maior do que a que
o próprio homem é capaz de desejar
ou imaginar. Como S. Paulo escreveu
aos Coríntios: «Nem olho viu, nem
ouvido ouviu, nem passou pelo
coração do homem as coisas que
Deus preparou para os que O



amam» (1 Cor 2, 9). A Revelação «é a
realização das aspirações mais
profundas, daquele desejo de infinito
e de plenitude que o ser humano
alberga no seu íntimo, e o abre a
uma felicidade não momentânea e
limitada, mas eterna»[1].

2. A Revelação na história da
salvação

Segundo o Concílio Vaticano II, a
Revelação corresponde a um plano, a
um projeto que se desenvolve
mediante a intervenção de Deus na
história dos homens. Deus toma a
iniciativa e intervém na história
através de determinados
acontecimentos (como o
chamamento do Patriarca Abraão à
fé, a libertação dos israelitas do Egito,
etc.), e ordena esses factos para que
exprimam a salvação que deseja dar



aos homens. O próprio Deus
comunica o sentido profundo desses
acontecimentos, o seu significado
para a salvação, a homens escolhidos
por Ele, que constitui em
testemunhas dessa ação divina. Por
exemplo, Moisés e Aarão foram
testemunhas dos milagres que Deus
fez para obrigar o faraó do Egito a
deixar partir o povo de Israel, e
assim libertá-lo da escravidão. Dessa
maneira, Deus revelou e realizou
uma etapa do seu desígnio, abriu uns
caminhos previstos por Ele a partir
da sua eterna sabedoria para que os
homens soubessem que estar com
Deus significa liberdade e salvação. A
essa etapa seguiram-se outras, assim
como outros acontecimentos
salvadores; por isso se fala duma
“história da salvação” de Deus com
os homens.

Essa “história da salvação” está
narrada no Antigo Testamento e,
mais concretamente, nos livros



iniciais (Génesis e Êxodo
principalmente) e nos livros
históricos do Antigo Testamento (16
livros, entre os quais o livro de Josué,
os dois livros de Samuel e os dos
Reis). A história da salvação culmina
num grande acontecimento: o da
Encarnação do Filho de Deus, um
acontecimento situado num
determinado momento da história
humana e que marca a plenitude
desse projeto de Deus.

A Encarnação é um acontecimento
absolutamente singular. Aí Deus não
intervém na história como antes,
através de certos acontecimentos e
de palavras transmitidas por meio de
homens escolhidos, mas Ele próprio
entra na “história”, quer dizer, faz-se
homem e faz-se protagonista dessa
história humana, para a guiar e
reconduzir ao Pai a partir de dentro,
com a sua pregação e os seus
milagres, com a sua paixão, morte e
ressurreição. E com o envio final do



Espírito Santo prometido aos seus
discípulos.

Na história da salvação, que culmina
na vida de Cristo e no envio do
Espírito Santo, Deus, além de nos
revelar o seu próprio mistério,
desvela-nos também qual é o seu
projeto a nosso respeito. É um
projeto grande e belo, porque fomos
escolhidos por Deus, mesmo antes da
criação do mundo, no Filho, Jesus
Cristo. Não somos fruto do acaso,
mas dum projeto que nasce do amor
de Deus, que é um amor eterno. A
nossa relação com Deus não se deve
só a que Ele nos criou, nem a nossa
finalidade se esgota simplesmente no
facto de existir no mundo ou de estar
inseridos numa história. Não somos
apenas criaturas de Deus, porque,
desde que Deus pensou em criar-nos,
nos contemplou com olhos de Pai e
nos destinou a ser seus filhos
adotivos: irmãos de Jesus Cristo, seu
Filho único. Por isso a nossa raiz



última encontra-se escondida no
mistério de Deus e só o
conhecimento desse mistério, que é
um mistério de amor, nos permite
decifrar o motivo último da nossa
existência.

O Compêndio do Catecismo resume
estas ideias do seguinte modo: «Deus
revela-se ao homem, na sua bondade
e sabedoria. Mediante
acontecimentos e palavras, Deus
revela-se a Si mesmo e ao seu
desígnio de benevolência, que Ele,
desde a eternidade, preestabeleceu
em Cristo a favor dos homens. Tal
desígnio consiste em fazer participar,
pela graça do Espírito Santo, todos os
homens na vida divina, como seus
filhos adotivos no seu único
Filho» (n. 6).

3. O Deus pessoal e o Deus trino



Os livros do Antigo Testamento
preparam para a revelação mais
profunda e decisiva sobre Deus, que
tem lugar no Novo Testamento. Essa
preparação apresenta Deus
principalmente como Deus da
Aliança, quer dizer, o Deus que tem a
iniciativa de escolher um povo,
Israel, para estabelecer com ele um
pacto de amizade e de salvação. Deus
não espera para Si nenhum benefício
deste pacto. Não precisa de nada
porque é um ser transcendente, quer
dizer, infinito, eterno, omnipotente e
totalmente acima do mundo; no
entanto, propõe a sua aliança por
pura benevolência, porque esse
pacto é bom para a felicidade de
Israel e para a do mundo inteiro. Por
isso, o Deus que o Antigo Testamento
nos apresenta é plenamente superior
e transcendente ao mundo e, ao
mesmo tempo, intimamente
relacionado com o mundo, com o
homem e com a sua história. Por si
próprio, ficaria inacessível na sua



majestade, mas o seu amor torna-o
imensamente próximo dos homens.
É soberanamente livre nas suas
decisões e, ao mesmo tempo, está
totalmente comprometido com elas.

Tudo isso dá a Deus um carácter
fortemente pessoal, porque é próprio
das pessoas decidir, escolher, amar,
manifestar-se aos outros. Nós,
homens, manifestamos a nossa
personalidade e o nosso
temperamento com o que dizemos e
com os nossos atos. Através deles, os
outros aprendem a conhecer-nos:
revelamos o nosso modo de ser. E
Deus faz o mesmo. No Antigo
Testamento, Deus revela-se, em
primeiro lugar, com as suas palavras.
Encontramos com frequência
expressões em que Deus se refere a si
na primeira pessoa. Por exemplo:
«Eu sou o Senhor teu Deus, que te
tirou do país do Egito, da casa da
escravidão» (Ex 20, 2). Outras vezes é
o profeta que comunica as palavras



que Deus lhe disse: «Isto diz o
Senhor: lembro-me de ti, do carinho
da tua juventude» (Jr 2, 2). E, com as
palavras, as obras: «Deus lembrou-se
de Raquel, ouviu-a e fê-la
fecunda» (Gn 30, 22). «Naquele dia o
Senhor, Deus dos exércitos, fez um
apelo ao pranto e ao luto» (Is, 22, 12).
Palavras e obras que se iluminam
mutuamente, que revelam a vontade
de Deus e que tratam de guiar o povo
eleito para a verdadeira fonte da
vida que é Ele próprio.

O Novo Testamento contém,
relativamente ao Antigo, uma
novidade surpreendente. Os
Evangelhos mostram que Jesus
chama a Deus “meu Pai” numa forma
exclusiva e intransmissível. Há uma
relação entre o Pai e Jesus, única e
totalmente singular, que não se pode
exprimir apenas com termos
humanos e temporais. As palavras e
obras de Jesus também indicam que
ele não é apenas um homem, e



embora Jesus nunca se tenha
proclamado Deus, deu a entender
com absoluta clareza que o era, por
aquilo que disse e fez. Por isso, os
apóstolos proclamaram nos seus
escritos que Jesus é o Filho de Deus
eterno, que se fez homem por nós e
para a nossa salvação. Além disso,
Jesus não desvendou apenas a sua
íntima relação com o Pai, mas
também a do Espírito Santo com o
Pai e com Ele próprio. O Espírito
Santo é «Espírito do Pai» (Jo 15,
26-27), «Espírito do Filho» (Ga 4, 6),
«de Cristo» (Rm 8, 11), ou
simplesmente «Espírito de Deus» (1
Co 6, 11). Deste modo, o caráter
pessoal de Deus que se manifestou
no Antigo Testamento apresenta-se
no Novo com uma dimensão
surpreendente: Deus existe como Pai,
Filho e Espírito Santo.

Isto não significa obviamente que
sejam três deuses, mas que são três
pessoas diferentes na unidade do



único Deus. Isto compreende-se
melhor se se considerarem os nomes
das pessoas, pois manifestam que a
relação entre elas é de intimidade
profunda. Entre os homens é natural
que a relação paterno-filial seja de
amor e de confiança. No plano divino
esse amor e confiança são tão totais
que o Pai é totalmente íntimo do
Filho e vice-versa, o Filho do Pai.
Analogamente a relação entre cada
um e o seu próprio espírito é de
intimidade. Encontramo-nos muitas
vezes connosco próprios no fundo da
nossa consciência, perscrutamos os
nossos pensamentos e sondamos os
nossos sentimentos: assim nos
conhecemos interiormente. De modo
análogo, o Espírito Santo é Deus que
conhece o coração de Deus; Ele
próprio é o mistério dessa recíproca
intimidade do Pai e do Filho. Tudo
isto conduz-nos a uma conclusão:
Deus é um mistério de Amor. Não só
de amor para o exterior, para as
criaturas, mas de amor interior,



entre as pessoas divinas. Esse amor é
tão forte n’Ele que as três pessoas são
uma única realidade, um só Deus.
Um teólogo do séc. XII, Ricardo de
São Vítor, pensando na Trindade
escreveu que «para poder existir, o
amor precisa de duas pessoas, para
ser perfeito requer abrir-se a uma
terceira» (De Trinitate, III. 13). Pai,
Filho e Espírito Santo têm a mesma
dignidade e natureza: são os três um
único Deus, um só mistério de amor.

4. O chamamento à comunhão e à
fé

Um documento do Concílio Vaticano
II sintetiza qual é o objetivo da
Revelação: «Deus invisível – afirma –
fala aos homens como a amigos,
movido pelo seu grande amor e mora
com eles para os convidar à
comunicação consigo e recebê-los na



sua companhia» (Dei Verbum, 2). O
objetivo é proporcionar aos homens
a possibilidade de viver em
comunhão com Ele, para poderem
participar dos seus bens e da sua
vida. A Revelação refere-se à
felicidade e à vida de cada homem e
de cada mulher.

Aqui pode pôr-se o problema de
como essa Revelação de Deus chega a
cada um, quais são os instrumentos
de que Deus se serve, ou que meios
emprega para que os homens saibam
que foram chamados a uma
comunhão de amor e de vida com o
seu Criador. A resposta a estas
perguntas tem uma dupla vertente.

Por um lado, é preciso assinalar que
Cristo fundou a Igreja para que
continuasse a sua missão no mundo.
A Igreja é intrinsecamente
evangelizadora e a sua tarefa
consiste em levar a Boa Nova do
Evangelho a todas as nações e a cada



época histórica, de forma que, por
meio da pregação, os homens possam
conhecer a Revelação de Deus e o seu
projeto salvador. Mas a Igreja não
realiza esta tarefa sozinha. É Cristo, o
seu Senhor e Fundador quem, na
realidade, continua a dirigir a Igreja
a partir do seu lugar no céu junto do
Pai. O Espírito Santo, que é Espírito
de Cristo, conduz e anima a Igreja
para que ela leve a sua mensagem
aos homens. Desta forma, o trabalho
evangelizador da Igreja está
vivificado pela ação da Trindade.

Por outro lado, é certo que as
circunstâncias históricas nem
sempre permitem que a Igreja
desenvolva eficazmente essa tarefa
de evangelização. Não faltam
obstáculos que se opõem à difusão do
Evangelho e por isso em cada época
há homens – às vezes muitos – que
não chegam de facto a receber a Boa
Nova do chamamento à comunhão
com Deus e à salvação. Não chegam a



conhecer a fé de modo significativo,
porque não recebem o anúncio
salvador. De qualquer modo, isso
não significa que não tenham algum
contacto com a Revelação cristã,
porque a ação do Espírito Santo não
está limitada por nenhuma
circunstância: Ele, sendo Deus, pode
convidar cada um a formas de
comunhão com Ele, que se fazem
presentes no interior da consciência
e que depositam no coração uma
semente da Revelação. Por isso, não
há ninguém que não receba da parte
de Deus a ajuda e as luzes
necessárias para alcançar a
comunhão com Ele. Mas, nestes
casos, em que não se pôde receber a
pregação da Igreja nem o
testemunho duma vida cristã
autêntica, a relação com Deus é
habitualmente confusa e
fragmentária e só se esclarece
quando se chega a perceber a
mensagem da salvação e se recebe o
batismo.



Até aqui, falámos quase sempre da
Revelação como um convite de Deus
à comunhão com Ele e à salvação.
Mas qual é o papel do homem? Como
se aceita essa salvação que Deus
oferece, quando chama os homens a
serem filhos de Deus em Jesus Cristo?
A resposta é dada pelo Catecismo da
Igreja Católica no n. 142: «A resposta
adequada a este convite é a fé». E o
que é a fé? Como se pode obter?

A fé não é mera confiança humana
em Deus, e também não é uma
opinião mais ou menos convicta
sobre algo. Às vezes usamos o verbo
“crer” no sentido de “pensar ou
opinar sobre alguma coisa”. Por
exemplo, “creio que hoje vai chover”,
ou “creio que o que lhe acontece é
passageiro”. Nestes exemplos há
alguns motivos para pensar que
alguma coisa é certa, mas não
podemos ter a certeza de que vai ser
assim. Quando se fala de “fé” na



religião cristã, trata-se de algo
diferente.

A fé é uma luz interior que vem de
Deus e toca o nosso coração, levando-
o a reconhecer a Sua presença e a
Sua atuação. Quando, por exemplo,
num território de missão alguém
entra em contacto com o cristianismo
através do trabalho dum missionário,
pode acontecer que se interesse e
que fique fascinado com o que ouve.
Deus ilumina-o e fá-lo perceber que
tudo aquilo é muito bonito, que
realmente dá sentido à sua vida e
descobre-lhe esse significado que
talvez tenha estado a procurar sem
êxito até então. Essa pessoa não
ouviu apenas um discurso que tem
sentido, mas recebeu além disso uma
luz que o faz sentir-se ditoso, feliz,
porque se abriram para ele uns
horizontes de sentido que talvez não
achasse possível existirem. Por isso,
abraça com alegria aquilo que ouviu,
esse sentido da sua vida que lhe fala



de Deus e dum amor grande, e tem a
certeza de que aí está a chave da sua
existência; nesse Deus que a criou,
que a ama e que a chama à salvação.
Essa luz é um dom, uma graça de
Deus e a resposta que essa luz fez
nascer na alma é a fé.

Portanto, a fé é algo ao mesmo tempo
divino e humano; é ação divina na
alma e abertura do homem a essa
ação divina: ato de adesão ao Deus
que se revela. O Concílio Vaticano II
resume esta ideia quando afirma que
«para dar esta resposta da fé é
necessária a graça de Deus, que se
adianta e nos ajuda, juntamente com
o auxílio interior do Espírito Santo,
que move o coração, o dirige a Deus,
abre os olhos do espírito e concede a
todos gosto por aceitar e crer na
verdade» (Dei Verbum, 5).

Pela sua dimensão humana, a fé é
um ato do homem. Um ato livre. De
facto, pode acontecer que a mesma



pregação dum missionário mova uns
a realizar um ato de fé e a outros
não. Deus, que conhece os corações,
ilumina cada um conforme as suas
disposições, e o homem também fica
sempre livre de acolher ou rejeitar o
convite amoroso de Deus, para
aceitar Jesus como Senhor da sua
vida ou recusá-lo. No entanto, esta
recusa põe-no em perigo de perder a
felicidade terrena e eterna.

A fé é, além disso, um ato de
confiança, porque se aceita ser
guiados por Deus, aceita-se que
Cristo seja Senhor que indica, com a
sua graça, o caminho da liberdade e
da vida. Crer é entregar-se com
alegria ao projeto providencial que
Deus tem para cada um, e que
conduz a viver como bons filhos de
Deus em Jesus Cristo. Faz-nos ter
confiança em Deus, como a teve o
patriarca Abraão, como a teve a
Virgem Maria.



Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
50-73.

– Francisco, Encíclica Lumen Fidei.

– Bento XVI, «O Ano da Fé. O que é a
fé?», Audiência, 24/10/2012.

– Bento XVI, «O Ano da Fé. Deus
revela o seu “desígnio de
benevolência”», Audiência,
05/12/2012.

Leituras recomendadas

– C. Izquierdo Urbina, et al., Entrada 
Revelación, en Diccionario de
teología, EUNSA, Pamplona 2006, p.
864ss.



– J. Burgraff, Teologia fundamental.
Manual de iniciação, Diel, Lisboa,
caps. III e VII.

[1] Bento XVI, Audiência, 05/10/2012

Antonio Ducay

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-2-o-
porque-da-revelacao/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-2-o-porque-da-revelacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-2-o-porque-da-revelacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-2-o-porque-da-revelacao/

	Tema 2. O porquê da Revelação

