
opusdei.org

TEMA 02. A
Revelação

Deus revelou-se como Ser
pessoal, através de uma história
de salvação, criando e
educando um povo para que
fosse o guardião da Sua Palavra
e para preparar nele a
Encarnação de Jesus Cristo.

09/01/2010

1. Deus revela-se aos homens

«Aprouve a Deus na sua bondade e
sabedoria, revelar-Se a Si mesmo e
dar a conhecer o mistério da Sua



vontade, segundo o qual os homens,
por meio de Cristo, Verbo encarnado,
têm acesso ao Pai no Espírito Santo e
se tornam participantes da natureza
divina. Em virtude desta revelação,
Deus invisível na riqueza do seu
amor fala aos homens como amigos e
convive com eles para os convidar e
admitir à comunhão com Ele» [1] (cf. 
Catecismo , 51).

A criação é revelada como primeiro
passo para esta Aliança de Deus,
como primeiro e universal
testemunho de si mesmo [2] (cf. 
Catecismo , 288). Através das
criaturas, Deus manifestou-Se e
manifesta-Se aos homens de todos os
tempos, fazendo-os conhecer a Sua
bondade e as Suas perfeições. Dentre
estas, o ser humano, imagem e
semelhança de Deus, é a criatura que
em maior grau revela Deus. No
entanto, Deus quis revelar-Se como
Ser pessoal, através de uma história
de salvação, criando e educando um



povo para que fosse guardião da Sua
Palavra dirigida aos homens e para
preparar nele a Encarnação do Seu
Verbo, Jesus Cristo [3] (cf. Catecismo ,
54-64). N’Ele, Deus revela o mistério
da Sua vida trinitária: o projecto do
Pai de reconciliar no Seu Filho todas
as coisas e de eleger e adoptar todos
os homens como filhos no Seu Filho
(cf. Ef 1,3-10; Cl 1,13-20), reunindo-os
para participar da Sua eterna vida
divina por meio do Espírito Santo.
Deus revela-Se e cumpre o Seu plano
de salvação mediante as missões do
Filho e do Espírito Santo na história
[4].

São conteúdo da Revelação quer as
verdades naturais, que o ser humano
poderia conhecer também apenas
mediante a razão, quer as verdades
que ultrapassam a razão humana e
que podem ser conhecidas apenas
pela livre e gratuita bondade com
que Deus se revela. O objecto
principal da Revelação divina não



são verdades abstractas sobre o
mundo e o homem: o seu núcleo
substancial é a oferta por parte de
Deus do mistério da Sua vida pessoal
e o convite para participar nela.

A Revelação divina realiza-se com
palavras e obras; é de modo
inseparável mistério e evento;
manifesta, ao mesmo tempo, uma
dimensão objectiva – palavra que
revela verdade e ensinamentos – e
subjectiva – palavra pessoal que
oferece testemunho de si e convida
ao diálogo. Esta Revelação, portanto,
compreende-se e transmite-se como
verdade e como vida [5] (cf. 
Catecismo , 52-53).

Além das obras e dos sinais externos
com que Se revela, Deus concede o
impulso interior da Sua graça para
que os homens possam aderir com o
coração às verdades reveladas (cf. Mt
16,17; Jn 6,44). Esta revelação íntima
de Deus nos corações dos fiéis não



deve confundir-se com as chamadas
“revelações privadas”, as quais,
embora sejam acolhidas pela
tradição de santidade da Igreja, não
transmitem nenhum conteúdo novo
e original, mas, recordam antes aos
homens a única Revelação de Deus
realizada em Jesus Cristo e exortam a
pô-la em prática (cf. Catecismo , 67).

2. A Sagrada Escritura, testemunho
da Revelação

O povo de Israel, sob inspiração e
mandato de Deus, ao longo dos
séculos registou por escrito o
testemunho da Revelação de Deus na
sua história, relacionando-a
directamente com a revelação do
único e verdadeiro Deus feita aos
nossos Pais. Através da Sagrada
Escritura, as palavras de Deus
manifestam-se com palavras
humanas, até assumir, no Verbo
Encarnado, a própria natureza
humana. Além das Escrituras de



Israel, acolhidas pela Igreja e
conhecidas como Antigo ou Primeiro
Testamento, os apóstolos e os
primeiros discípulos registaram
também, por escrito, o testemunho
da Revelação de Deus tal como se
realizou plenamente no Seu Verbo,
de cuja passagem pela Terra foram
testemunhas, de modo particular, do
mistério pascal da Sua morte e
ressurreição, dando, assim, origem
aos livros do Novo Testamento.

A verdade de que o Deus, de quem as
Escrituras de Israel dão testemunho,
é o único e verdadeiro Deus, criador
do céu e da terra, põe-se em
evidência, em particular, nos “livros
sapienciais”. O seu conteúdo supera
os confins do povo de Israel para
suscitar o interesse pela experiência
comum do género humano diante
dos grandes temas da existência,
desde o sentido do cosmos ao sentido
da vida do homem ( Sabedoria );
desde as interrogações sobre a morte



e do que vem a seguir a ela, até ao
significado da actividade humana
sobre a terra ( Qoh ); desde as
relações familiares e sociais à virtude
que deve regulá-las para viver de
acordo com os planos de Deus
criador e alcançar, assim, a plenitude
da própria humanidade ( Provérbios,
Ben Sirá , etc.).

Deus é o autor da Sagrada Escritura,
que os autores sagrados
(hagiógrafos), também eles autores
do texto, redigiram sob a inspiração
do Espírito Santo. Para a sua
composição, Deus «escolheu e serviu-
se de homens, na posse das suas
faculdades e capacidades, para que,
agindo Ele neles e por eles, pusessem
por escrito, como verdadeiros
autores, tudo aquilo e só aquilo que
Ele queria» [6] (cf. Catecismo , 106).
Tudo o que os escritores sagrados
afirmam pode considerar-se
«afirmado pelo Espírito Santo, por
isso mesmo se deve acreditar que os



livros da Escritura ensinam com
certeza, fielmente e sem erro a
verdade que Deus, para nossa
salvação, quis que fosse consignada
nas sagradas Letras» [7].

Para compreender correctamente a
Sagrada Escritura há que ter
presente o sentido da Escritura –
literal e espiritual; este último
reconhecível também no alegórico,
moral e analógico – e os diversos
géneros literários em que foram
redigidos os diferentes livros ou
partes dos mesmos (cf. Catecismo ,
110, 115-117). Em particular, a
Sagrada Escritura deve ser lida na
Igreja, ou seja, à luz da sua tradição
viva e da analogia da fé (cf. 
Catecismo , 111-114): a Escritura deve
ser lida e compreendida de acordo
com o mesmo Espírito com que foi
escrita.

Os diversos estudiosos que se
esforçam por interpretar e



aprofundar o conteúdo da Escritura
propõem os seus resultados a partir
da autoridade científica pessoal. Ao
Magistério da Igreja compete a
função de formular uma
interpretação autêntica, vinculativa
para os fiéis, baseada na autoridade
do Espírito que assiste ao ministério
docente do Romano Pontífice e dos
Bispos em comunhão com ele. Graças
a esta assistência divina, a Igreja, já
desde os primeiros séculos,
reconheceu os livros que continham
o testemunho da Revelação, no
Antigo e no Novo Testamento,
formulando assim o “cânon” da
Sagrada Escritura (cf. Catecismo ,
120-127).

Uma recta interpretação da Sagrada
Escritura, reconhecendo os
diferentes sentidos e géneros
literários nela presentes, é necessária
quando os autores sagrados
descrevem aspectos do mundo que
pertencem também ao âmbito das



ciências naturais: a formação dos
elementos do cosmos, a aparição das
diversas formas de vida sobre a
terra, a origem do género humano e,
em geral, os fenómenos naturais.
Deve evitar-se o erro do
fundamentalismo, que não se separa
do sentido literal e do género
histórico, quando seria lícito fazê-lo.
Também deve evitar-se o erro de
quem considera as narrações bíblicas
como formas puramente mitológicas,
sem nenhum conteúdo de verdade a
transmitir sobre a história dos
acontecimentos e a sua radical
dependência da vontade de Deus [8].

3. A Revelação como história da
salvação culminada em Cristo

Como diálogo entre Deus e os
homens, através do qual Ele os
convida a participar na sua vida
pessoal, a Revelação manifesta-se,
desde o início, com um carácter de
“aliança” que dá origem a uma



“história da salvação”. «Decidindo
abrir o caminho da salvação
sobrenatural, manifestou-se a Si
mesmo, desde o princípio, aos nossos
primeiros pais. Depois da sua queda,
com a promessa de redenção, deu-
lhes a esperança da salvação, e
cuidou continuamente do género
humano, para dar a vida eterna a
todos aqueles que, perseverando na
prática das boas obras, procuram a
salvação. No devido tempo chamou
Abraão, para fazer dele pai dum
grande povo, povo que, depois dos
patriarcas, ele instruiu, por meio de
Moisés e dos profetas, para que o
reconhecessem como único Deus
vivo e verdadeiro, pai providente e
juiz justo, e para que esperassem o
Salvador prometido; assim preparou
Deus através dos tempos o caminho
ao Evangelho» [9].

Iniciada já com a criação dos nossos
primeiros pais e a elevação à vida da
graça, que lhes permitia participar



da intimidade divina e depois
prefigurada no pacto cósmico com
Noé, a aliança de Deus com o homem
revela-se de modo explícito com
Abraão e depois, de maneira
particular, com Moisés, a quem Deus
entrega as Tábuas da Aliança. Quer a
numerosa descendência prometida a
Abraão, na qual seriam abençoadas
todas as nações da terra, quer a lei
entregue a Moisés, com os sacrifícios
e o sacerdócio que acompanham o
culto divino, são preparações e figura
da nova e eterna aliança selada em
Jesus Cristo, Filho de Deus, realizada
e revelada na Sua Encarnação e no
Seu sacrifício pascal. A aliança em
Cristo redime do pecado dos
primeiros pais, que quebraram com
a sua desobediência a primeira
oferta de aliança por parte de Deus
criador.

A história da salvação manifesta-se
como uma grandiosa pedagogia
divina que aponta para Cristo. Os



profetas, cuja função era recordar a
aliança e as suas exigências morais,
falam especialmente d’Ele, o Messias
prometido. Eles anunciam a
economia de uma nova aliança,
espiritual e eterna, escrita nos
corações; será Cristo quem a revelará
com as Bem-aventuranças e os
ensinamentos do Evangelho,
promulgando o mandamento da
caridade, realização e cumprimento
de toda a Lei.

Jesus Cristo é, simultaneamente,
mediador e plenitude da Revelação;
Ele é o Revelador, a Revelação e o
conteúdo da mesma, enquanto Verbo
de Deus feito carne: «Deus, tendo
falado outrora muitas vezes e de
muitos modos aos nossos pais pelos
profetas, nestes dias que são os
últimos, falou-nos por meio de Seu
Filho, a Quem constituiu herdeiro de
tudo, por Quem criou o mundo» ( Hb
1,1-2). Deus, no Seu Verbo, disse tudo
e de modo concludente: «A economia



cristã, portanto, como aliança nova e
definitiva, nunca cessará e não há
que esperar já nenhuma revelação
pública antes da gloriosa
manifestação de nosso Senhor Jesus
Cristo» [10] (cf. Catecismo , 65-66). De
modo particular, a realização e
plenitude da Revelação divina
manifestam-se no mistério pascal de
Jesus Cristo, ou seja, na Sua paixão,
morte e ressurreição, como Palavra
definitiva na qual Deus manifestou a
totalidade do Seu amor de
condescendência e renovou o
mundo. Somente em Jesus Cristo,
Deus revela o homem a si próprio e
fá-lo compreender o grau da sua
dignidade e altíssima vocação [11].

A fé enquanto virtude é a resposta do
homem à revelação divina, uma
adesão pessoal a Deus em Cristo,
motivada pelas Suas palavras e pelas
obras que Ele realiza. A credibilidade
da revelação apoia-se sobretudo na
credibilidade da pessoa de Jesus



Cristo, em toda a Sua vida. A Sua
posição de mediador, plenitude e
fundamento da credibilidade da
Revelação, diferenciam a pessoa de
Jesus Cristo de qualquer outro
fundador de uma religião que não
solicita dos seus seguidores que
tenham fé nele, nem pretende ser a
plenitude e realização do que Deus
quer revelar, mas que somente se
propõe como mediador para fazer
com que os homens conheçam tal
revelação.

4. A transmissão da Revelação divina

A Revelação divina está contida nas
Sagradas Escrituras e na Tradição,
que constituem um único depósito
onde se guarda a palavra de Deus
[12]. São interdependentes entre si: a
Tradição transmite e interpreta a
Escritura e esta, por sua vez, verifica
e confirma quanto se vive na
Tradição [13] (cf. Catecismo , 80-82).



A Tradição, fundada na pregação
apostólica, testemunha e transmite
de modo vivo e dinâmico quanto a
Escritura recolheu através de um
texto fixado. «Esta Tradição
apostólica progride na Igreja sob a
assistência do Espírito Santo. Com
efeito, progride a percepção tanto
das coisas como das palavras
transmitidas, quer mercê da
contemplação e estudo dos crentes,
que as meditam no seu coração, quer
mercê da íntima inteligência que
experimentam das coisas espirituais,
quer mercê da pregação daqueles
que, com a sucessão do episcopado,
receberam o carisma da
verdade» [14].

Os ensinamentos do Magistério da
Igreja e dos Padres da Igreja, a
oração da Liturgia, o sentir comum
dos fiéis que vivem em graça de
Deus, e também realidades
quotidianas como a educação na fé
transmitida pelos pais aos filhos ou o



apostolado cristão, contribuem para
a transmissão da Revelação divina.
De facto, o que foi recebido pelos
apóstolos e transmitido aos seus
sucessores, os Bispos, compreende
«tudo o necessário para que o Povo
de Deus viva santamente e aumente
a sua fé e desta forma a Igreja, na sua
doutrina, na sua vida e no seu culto
perpetue e transmite a todas as
gerações tudo o que ela é, tudo o que
crê» [15]. A grande Tradição
apostólica deve distinguir-se das
diversas tradições, teológicas,
litúrgicas, disciplinares, etc. cujo
valor pode ser limitado e, inclusive,
provisório, (cf. Catecismo , 83).

A realidade conjunta da Revelação
divina, como verdade e como vida,
implica que o objecto da transmissão
não seja somente um ensinamento,
mas também um estilo de vida:
doutrina e exemplo são inseparáveis.
O que se transmite é, efectivamente,
uma experiência viva, a do encontro



com Cristo ressuscitado e o que este
evento significou e continua a
significar para a vida de cada um.
Por este motivo, ao falar da
transmissão da Revelação, a Igreja
fala de fides et mores , fé e costumes,
doutrina e conduta.

5. O Magistério da Igreja, guardião e
intérprete autorizado da Revelação

«O encargo de interpretar
autenticamente a palavra de Deus
escrita ou contida na Tradição, foi
confiado só ao magistério vivo da
Igreja, cuja autoridade é exercida em
nome de Jesus Cristo» [16], ou seja,
aos Bispos em comunhão com o
sucessor de Pedro, o Bispo de Roma.
Este ofício do Magistério da Igreja é
um serviço à palavra divina e tem
como fim a salvação das almas. Logo,
«este Magistério não está acima da
palavra de Deus, mas sim ao seu
serviço, ensinando apenas o que foi
transmitido, enquanto, por mandato



divino e com a assistência do Espírito
Santo, a ouve piamente, a guarda
religiosamente e a expõe fielmente,
haurindo deste depósito único da fé
tudo quanto propõe à fé como
divinamente revelado» [17]. Os
ensinamentos do Magistério da
Igreja representam o lugar mais
importante em que está contida a
Tradição apostólica: o Magistério é, a
respeito desta tradição, como que a
sua dimensão sacramental.

A Sagrada Escritura, a Sagrada
Tradição e o Magistério da Igreja
constituem uma certa unidade, de
modo que nenhuma destas
realidades pode subsistir sem as
outras [18]. O fundamento desta
unidade é o Espírito Santo, autor da
Escritura, protagonista da Tradição
viva da Igreja, guia do Magistério, a
que assiste com os seus carismas. Na
sua origem, as igrejas da Reforma
protestante quiseram seguir sola
Scriptura , deixando a sua



interpretação aos fiéis
individualmente: tal posição deu
lugar à grande dispersão das
confissões protestantes e revelou-se
pouco sustentável, já que todo o texto
tem necessidade de um contexto,
concretamente uma Tradição, em
cujo seio nasceu, é lida e
interpretada. Também o
fundamentalismo separa a Escritura
da Tradição e do Magistério,
procurando erroneamente manter a
unidade de interpretação ancorando-
se de modo exclusivo no sentido
literal (cf. Catecismo , 108).

Ao ensinar o conteúdo do depósito
revelado, a Igreja é sujeito de uma
infalibilidade in docendo , fundada
sobre as promessas de Jesus Cristo
acerca da sua indefectibilidade; ou
seja, que se realizará sem falhar a
missão de salvação a ela confiada (cf.
Mt 16,18; Mt 28,18-20; Jn 14,17.26).
Este Magistério infalível exercita-se:



a) quando os Bispos se reúnem em
Concílio ecuménico em união com o
sucessor de Pedro, cabeça do colégio
apostólico;

b) quando o Romano Pontífice
promulga alguma verdade ex
cathedra , ou empregando um estilo
nas expressões e um tipo de
documento que fazem referência
explícita ao seu mandato petrino
universal, promulga um
ensinamento específico que
considera necessário para o bem do
povo de Deus;

c) quando os Bispos da Igreja, em
união com o sucessor de Pedro, são
unânimes ao professar a mesma
doutrina ou ensino, embora não se
encontrem reunidos no mesmo
lugar. Se bem que a pregação de um
Bispo que propõe isoladamente um
ensinamento específico não goze do
carisma de infalibilidade, os fiéis
estão igualmente obrigados a uma



respeitosa obediência, bem como
devem observar os ensinamentos
provenientes do Colégio episcopal ou
do Romano Pontífice, ainda que não
sejam formulados de modo definitivo
e irreformável [19].

6. A imutabilidade do depósito da
Revelação

O ensino dogmático da Igreja – 
dogma que significa doutrina, ensino
– está presente desde os primeiros
séculos. Os principais conteúdos da
pregação apostólica foram postos por
escrito, dando origem às profissões
de fé exigidas a todos os que
recebiam o baptismo, contribuindo,
assim, para definir a identidade da fé
cristã. Os dogmas crescem em
número com o desenvolvimento
histórico da Igreja: não porque mude
ou aumente a doutrina, aquilo em
que há que acreditar, mas porque há
frequentemente necessidade de
esclarecer algum erro ou de ajudar a



fé do povo de Deus com oportunos
aprofundamentos, definindo
aspectos de modo claro e preciso.
Quando o Magistério da Igreja
propõe um novo dogma não está a
criar nada novo, mas somente a
explicitar quanto já está contido no
depósito revelado. «O Magistério da
Igreja faz pleno uso da autoridade
que recebeu de Cristo quando define
dogmas, isto é, quando propõe, dum
modo que obriga o povo cristão a
uma adesão irrevogável de fé,
verdades contidas na Revelação
divina ou quando propõe, de modo
definitivo, verdades que tenham com
elas um nexo necessário» ( 
Catecismo , 88).

O ensino dogmático da Igreja, como
por exemplo os artigos do Credo, é
imutável, visto que manifesta o
conteúdo de uma Revelação recebida
de Deus e não feita pelos homens. No
entanto, os dogmas admitiram e
admitem um desenvolvimento



homogéneo, quer porque o
conhecimento da fé se vai
aprofundando com o tempo, quer
porque em culturas e épocas diversas
surgem problemas novos, aos quais o
Magistério da Igreja deve dar
respostas que estejam de acordo com
a palavra de Deus, explicitando
quanto está implicitamente nela
contido [20].

Fidelidade e progresso, verdade e
história, não são realidades em
conflito em relação à Revelação [21]:
Jesus Cristo, sendo a Verdade
incriada é também o centro e o
cumprimento da história; o Espírito
Santo, Autor do depósito da
Revelação é O garante da sua
fidelidade e também Aquele que a
faz aprofundar ao longo da história
no sentido adequado, conduzindo «à
verdade total» (cf. Jo 16,13). «Apesar
da Revelação já estar completa, ainda
não está plenamente explicitada. E
está reservado à fé cristã apreender



gradualmente todo o seu alcance, no
decorrer dos séculos» (cf. Catecismo ,
66).

Os factores de desenvolvimento do
dogma são os mesmos que fazem
progredir a Tradição viva da Igreja: a
pregação dos Bispos, o estudo dos
fiéis, a oração e a meditação da
palavra de Deus, a experiência das
coisas espirituais, o exemplo dos
santos. Frequentemente o Magistério
recolhe e ensina de modo autorizado
coisas que previamente foram
estudadas pelos teólogos, acreditadas
pelos fiéis, pregadas e vividas pelos
santos.

Giuseppe Tanzella-Nitti Bibliografia
básica Catecismo da Igreja Católica ,
50-133.

Concílio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 1-20.

João Paulo II, Enc. Fides et Ratio , 14-
IX-1988, 7-15.



Notas

[1] Concílio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 2.

[2] Concílio Vaticano II , Const. Dei
Verbum , 3; João Paulo II, Enc. Fides et
Ratio , 14-IX-1988, 19.

[3] Cf. Concílio Vaticano I, Const. Dei
Filius , 24-IV-1870, DS 3004.

[4] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium , 2-4; Decr. Ad
gentes , 2-4.

[5] Cf. Concílio Vaticano II , Const. Dei
Verbum , 2

[6] Concílio Vaticano II , Const. Dei
Verbum , 11.

[7] Ibidem.

[8] Podem encontrar-se elementos
interessantes para uma correcta
interpretação da relação com as
ciências em Leão XIII, Enc. 



Providentissimus Deus , 18-XI-1893;
Bento XV, Enc. Spiritus Paraclitus ,
15-IX-1920 e Pio XII, Enc. Humani
Generis , 12-VII-1950.

[9] Concílio Vaticano II , Const. Dei
Verbum , 3.

[10] Concílio Vaticano II , Const. Dei
Verbum , 4.

[11] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes, 22.

[12] «Permiti-me esta insistência
maçadora, as verdades de fé e de
moral não se determinam por
maioria de votos: compõem o
depósito – depositum fidei – entregue
por Cristo a todos os fiéis e confiado,
na sua exposição e ensino
autorizado, ao Magistério da Igreja»,
São Josemaria, Homilia “O fim
sobrenatural da Igreja”, em Amar a
Igreja , 15.



[13] Cf. Concílio Vaticano II , Const.
Dei Verbum , 9.

[14] Concílio Vaticano II , Const . Dei
Verbum , 8.

[15] Ibidem . Cf. Concílio de Trento,
Decr. Sacrosancta , 8-IV-1546, DS
1501.

[16] Concílio Vaticano II , Const. Dei
Verbum , 10.

[17] Ibidem.

[18] Cf. Ibidem.

[19] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium , 25; Concílio
Vaticano I, Const. Pastor Aeternus ,
18-VII-1870, DS 3074.

[20] «É conveniente, portanto, que
através de todos os tempos e de todas
as épocas, cresça e progrida a
inteligência, a ciência e a sabedoria
de cada uma das pessoas e do
conjunto dos homens, quer por parte



da Igreja inteira, quer por parte de
cada um dos seus membros. Mas este
crescimento deve seguir a sua
própria natureza, ou seja, deve estar
de acordo com as linhas do dogma e
deve seguir o dinamismo de uma
única e idêntica doutrina», São
Vicente de Lerins , Commonitorium ,
23.

[21] Cf. João Paulo II, Enc. Fides et
Ratio , 11-12, 87.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-2-a-

revelacao/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-2-a-revelacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-2-a-revelacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-2-a-revelacao/

	TEMA 02. A Revelação

