
opusdei.org

Tema 19. A
Ressurreição da
carne

O corpo ressuscitado será real e
material, mas não terreno nem
mortal. O enigma da morte do
homem só se compreende à luz
da ressurreição de Cristo e da
nossa ressurreição n’Ele. A vida
eterna é o que dá o sentido
último e permanente à vida
humana, ao empenho ético, à
entrega generosa, ao serviço
abnegado, ao esforço por
comunicar a doutrina e o amor
de Cristo a todas as almas.



01/10/2022

Sumário:

Introdução
1. A fé na ressurreição
2. O sentido cristão da morte
3. A vida eterna em comunhão
íntima com Deus
4. O inferno como rejeição
definitiva de Deus
5. Purificar-se para poder
encontrar Deus
Bibliografia e Leituras

Introdução

No final do Símbolo dos Apóstolos a
Igreja proclama: «Creio na
ressurreição da carne e na vida
eterna». Nesta fórmula estão

• 
• 
• 
• 

• 

• 

• 



contidos e brevemente enunciados,
os elementos fundamentais da
esperança escatológica da Igreja, ou
seja, do que o homem espera no final
da sua vida. A base da esperança
cristã é a promessa divina.

1. A fé na ressurreição

Em muitas ocasiões a Igreja
proclamou a sua fé na ressurreição
de todos os mortos no final dos
tempos. Trata-se em certa medida da
“extensão” da Ressurreição de Jesus
Cristo, «o primogénito de muitos
irmãos» (Rm 8, 29), a todos os
homens, justos e pecadores, que terá
lugar quando Ele vier no final dos
tempos para julgar os vivos e os
mortos. Com a morte, como sabemos,
a alma separa-se do corpo, mas com
a ressurreição, corpo e alma unem-se
de novo entre si na glória, para



sempre (cf. Catecismo da Igreja
Católica, n. 997). O dogma da
ressurreição dos mortos, ao mesmo
tempo que fala da plenitude de vida
imortal à qual o homem está
destinado, apresenta-se como uma
viva lembrança da sua dignidade,
especialmente na sua vertente
corporal. Fala da bondade do mundo,
do corpo, do valor da história vivida
dia após dia, da vocação eterna da
matéria. Por isso, contra os gnósticos
do século II, os Padres da Igreja
insistiram na ressurreição da carne,
ou seja, da vida do homem na sua
materialidade corpórea.

S. Tomás de Aquino considera que a
ressurreição dos mortos é natural no
que se refere ao destino do homem
(porque a alma imortal está feita
para estar unida ao corpo e vice-
versa), mas é sobrenatural no que diz
respeito a Deus que é quem a realiza
(cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Contra Gentes, IV, 81), ou seja, natural



quanto à “causa final”, sobrenatural
no que se refere à “causa eficiente”.

O corpo ressuscitado será real e
material; mas não terreno nem
mortal. S. Paulo opõe-se à ideia de
uma ressurreição como
transformação humana dentro da
história e, portanto, fala do corpo
ressuscitado como “glorioso” (cf. Fl 3,
21) e “espiritual” (cf. 1Cor 15, 44). A
ressurreição do homem, como a de
Cristo, terá lugar, para todos, depois
da morte no final dos tempos.

A Igreja não promete aos cristãos
uma vida de êxito seguro nesta terra,
o que é uma utopia, porque a nossa
vida terrena está sempre marcada
pela Cruz. Ao mesmo tempo, pela
receção do Batismo e da Eucaristia, o
processo da ressurreição já começou
de certo modo aqui na terra (cf. 
Catecismo da Igreja Católica, n. 1000).
Segundo S. Tomás, no estado
ressuscitado, a alma enformará o



corpo tão profundamente, que neste
ficarão refletidas todas as suas
qualidades morais e espirituais (S.
Tomás de Aquino, Summa Theologiae,
III. Suppl., q. 78-86). Neste sentido a
ressurreição final, que terá lugar
com a vinda de Jesus Cristo na glória,
tornará possível o juízo definitivo de
vivos e mortos.

Relativamente à doutrina da
ressurreição podem fazer-se quatro
observações práticas:

1) A doutrina da ressurreição final
exclui as teorias da reencarnação,
segundo as quais a alma humana,
depois da morte, emigra para outro
corpo, tantas vezes quantas
necessárias, até ficar definitivamente
purificada. A vida humana é única…
não se repete; isto dá densidade a
tudo o que fazemos diariamente. A
este respeito, o Concílio Vaticano II
falou de «único curso da nossa



vida» (Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 48).

2) Uma manifestação clara da fé da
Igreja na ressurreição do próprio
corpo é a veneração das relíquias dos
santos, tão central na piedade dos
crentes.

3) Apesar de a cremação não ser
ilícita, a não ser que se escolha por
razões contrárias à fé (cf. Catecismo
da Igreja Católica, n. 1176), a Igreja
aconselha vivamente a conservar o
piedoso costume de sepultar os
corpos[1]; o corpo, na sua
materialidade, é parte integrante da
pessoa, ressuscita no final dos
tempos, teve contacto com os
sacramentos instituídos por Cristo e
foi templo do Espírito Santo;
entende-se assim que no momento
da sepultura seja respeitada na sua
materialidade ao máximo nível
possível; o desprezo moderno pela
corporeidade humana como criatura



de Deus destinada à ressurreição
aconselha evitar a cremação de
modo particular hoje em dia;

4) A ressurreição dos mortos coincide
com o que a Sagrada Escritura chama
a vinda «de uns novos céus e uma
nova terra» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 1042; 2Pe 3, 13; Ap 21, 1).
Não só o homem chegará à glória,
mas todo o cosmos em que o homem
vive e atua, será transformado. «A
Igreja, à qual todos somos chamados
e na qual por graça de Deus
alcançamos a santidade, só na glória
celeste alcançará a sua realização
acabada, quando vier o tempo da
restauração de todas as coisas (cf. At
3, 21) e, quando, juntamente com o
género humano, também todo o
universo inteiro, que ao homem está
intimamente ligado e por ele atinge o
seu fim, for perfeitamente
restaurado em Cristo (cf. Ef 1, 10; Col
1, 20; 2Pe 3, 10-13)» (Concílio
Vaticano II, Lumen gentium, n. 48).



Haverá continuidade certamente
entre este mundo e o mundo novo,
mas também uma importante
descontinuidade marcada pela
perfeição, a permanência e a
felicidade completa.

2. O sentido cristão da morte

O enigma da morte do homem só se
compreende à luz da ressurreição de
Cristo e da nossa ressurreição n’Ele.
Com efeito, a morte, a perda da vida
humana, a separação da alma e do
corpo, apresenta-se como o mal
maior na ordem natural. Mas será
superada de modo completo quando
Deus em Cristo ressuscitar os
homens no final dos tempos.

É certo que a morte se apresenta
como natural no sentido que a alma
pode separar-se do corpo. Marca o
termo da peregrinação terrena.



Depois da morte, o homem não pode
merecer ou desmerecer mais; já não
terá possibilidade de se arrepender.
Logo depois da morte a alma irá para
o céu, o inferno ou o purgatório,
passando pelo que se chama o juízo
particular (cf. Catecismoda Igreja
Católica, n. 1021-1022). A
inexorabilidade da morte serve para
o homem retificar a sua vida, para
aproveitar o tempo e os outros
talentos que Deus lhe deu, para atuar
retamente, para gastar-se no serviço
aos outros.

Por outro lado, a Escritura ensina
que a morte entrou no mundo por
causa do pecado (cf. Gn 3, 17-19; Sb 1,
13-14; 2, 23-24; Rm 5, 12; 6,23; Tg 1,
15; Catecismoda Igreja Católica, n.
1008). Neste sentido, a morte
considera-se como castigo pelo
pecado: o homem que queria viver à
margem de Deus, deve aceitar a
contrariedade e as consequências da
rutura com Ele, com a sociedade e



consigo mesmo como fruto do seu
afastamento.

No entanto, Cristo com a sua
obediência venceu a morte e ganhou
a ressurreição e a salvação para a
humanidade. Para quem vive em
Cristo pelo Batismo, a morte
continua a ser dolorosa e
repugnante, mas já não é uma
lembrança viva do pecado, mas uma
oportunidade preciosa de poder
redimir com Cristo, mediante a
mortificação e a entrega aos outros.
«Se morremos com Cristo, também
viveremos com Ele» (2Tm 1, 11). Por
esta razão, «graças a Cristo, a morte
cristã tem um sentido
positivo» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 1010). A morte gradual de
si mesmo que acompanha a vida
cristã (a mortificação) serve para a
definitiva união com Cristo por meio
da morte.



3. A vida eterna em comunhão
íntima com Deus

Ao criar e redimir o homem, Deus
destinou-o à eterna comunhão com
Ele, ao que S. João chama a “vida
eterna”, o que se costuma chamar “o
céu”. Assim Jesus comunica a
promessa do Pai aos seus: «Muito
bem, servo bom e fiel, foste fiel em
coisas de pouca monta, muito te
confiarei. Entra no gozo do teu
Senhor» (Mt 25, 21). E em que
consiste a vida eterna? Não é como
«uma sucessão contínua de dias do
calendário, mas algo parecido com o
instante repleto de satisfação, onde a
totalidade nos abraça e nós
abraçamos a totalidade. Será o
instante do mergulhar no oceano do
amor infinito, no qual o tempo – o
antes e o depois – já não existe.
Podemos somente pensar que este
instante é a vida em sentido pleno,
um incessante mergulhar na
vastidão do ser, ao mesmo tempo que



ficamos simplesmente inundados
pela alegria» (Bento XVI, Spe salvi, n.
12).

No final de contas, a vida eterna é o
que dá o sentido último e
permanente à vida humana, ao
empenho ético, à entrega generosa,
ao serviço abnegado, ao esforço por
comunicar a doutrina e o amor de
Cristo a todas as almas. A esperança
cristã no céu não é individualista,
“para mim”, mas refere-se a todos os
homens (cf. Bento XVI, Spe salvi, n.
13-15, 28, 48). Com base na promessa
da vida eterna o cristão convence-se
firmemente de que “vale a pena”
viver a vida cristã em plenitude. «O
céu é o fim último e a realização das
aspirações mais profundas do
homem, o estado de felicidade
suprema e definitiva» (Catecismoda
Igreja Católica, n. 1024).

Os que morrem em graça serão para
sempre semelhantes a Deus, porque



o vêm “tal como Ele é” (1Jo 3, 2), isto
é, “face a face” (1Cor 13, 12), a que se
chama “visão beatífica” de Deus. O
céu é a máxima expressão de doação
de Deus ao homem.

Ao mesmo tempo, no céu o homem
poderá amar os que amou no mundo
com um amor puro e perpétuo.
«Nunca esqueçais que depois da
morte vos receberá o Amor. E no
amor de Deus encontrareis, além do
mais, todos os amores limpos que
tenhais tido na terra» (S. Josemaria, 
Amigos de Deus, n. 221). A alegria do
céu atinge o seu auge pleno com a
ressurreição dos mortos.

Que o Céu dure eternamente não
quer dizer que nele o homem deixe
de ser livre. Certamente que no céu o
homem não peca; não pode pecar
porque, vendo Deus face a face, na
realidade o homem não quer pecar.
Livre e filialmente, o homem salvo
ficará em comunhão com Deus para



sempre, porque “tem vontade”. Com
o céu, a sua liberdade alcança a
plena realização.

Finalmente, segundo S. Tomás a vida
eterna depende da caridade que cada
um tenha: «Quem tem mais caridade
participa mais da luz da glória e mais
perfeitamente verá Deus e será feliz»
(S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 12, a. 6, c).

4. O inferno como rejeição
definitiva de Deus

A Sagrada Escritura ensina que os
homens que não se arrependam dos
seus pecados graves perderão o
prémio eterno da comunhão com
Deus, sofrendo pelo contrário a
desgraça perpétua. «Morrer em
pecado mortal sem arrependimento
e sem dar acolhimento ao amor
misericordioso de Deus, significa



permanecer separado d’Ele para
sempre, por nossa própria livre
escolha. E é este estado de
autoexclusão definitiva da
comunhão com Deus e com os bem-
aventurados que se designa pela
palavra “Inferno”» (Catecismo da
Igreja Católica, n. 1033). Não é que
Deus predestine alguém à
condenação perpétua; é o homem
que, ao procurar o seu derradeiro
fim à margem de Deus e da sua
vontade, constrói para si um mundo
isolado no qual não pode penetrar a
luz e o amor de Deus. O inferno é um
mistério, o mistério do Amor
rejeitado, é sinal do poder destruidor
do homem livre quando se afasta de
Deus. O inferno é “o não amar mais”,
diziam muitos literatos.

A doutrina sobre o inferno no Novo
Testamento apresenta-se como um
chamamento à responsabilidade no
uso dos dons e talentos recebidos e à
conversão. A sua existência revela ao



homem a gravidade do pecado
mortal e a necessidade de evitá-lo
por todos os meios, principalmente,
como é lógico, mediante a oração
confiada e humilde. A possibilidade
da condenação perpétua lembra
além disso aos cristãos a necessidade
de viver uma vida inteiramente
dedicada aos outros no apostolado
cristão.

5. Purificar-se para poder
encontrar Deus

«Os que morrem na graça e na
amizade de Deus, mas não de todo
purificados, embora seguros da sua
salvação eterna, sofrem depois da
morte uma purificação, a fim de
obterem a santidade necessária para
entrar na alegria do céu» (Catecismo
da Igreja Católica, n. 1030). Podemos
pensar que muitos homens, apesar



de não terem vivido uma vida santa
na terra, também não se fecharam
definitivamente no pecado. A
possibilidade de serem limpos,
depois da morte, das impurezas e
imperfeições de uma vida mais ou
menos fracassada, apresenta-se
então como uma nova bondade de
Deus, que quer viver em comunhão
íntima com ele. «O Purgatório é uma
misericórdia de Deus, para limpar os
defeitos dos que desejam identificar-
se com Ele» (S. Josemaria, Sulco, n.
889).

O Antigo Testamento fala da
purificação ultraterrena (cf. 2Mac 12,
40-45). S. Paulo na primeira carta aos
Coríntios (1Cor 3, 10-15) apresenta a
purificação cristã, nesta vida e na
futura, com a imagem do fogo; fogo
que de algum modo emana de Jesus
Cristo, Salvador, Juiz e Fundamento
da vida cristã. Apesar de a doutrina
do Purgatório não ter sido definida
formalmente até à Idade Média (cf.



DH 856, 1304), a antiquíssima e
unânime prática de oferecer
sufrágios pelos defuntos,
especialmente mediante o santo
Sacrifício eucarístico, é indício claro
da fé da Igreja na purificação depois
da morte. Não faria sentido rezar
pelos defuntos se não pudessem ser
ajudados.

O purgatório pode ser considerado,
portanto, como um estado de
afastamento temporário e doloroso
de Deus, no qual se perdoam os
pecados veniais, se purifica a
inclinação para o mal que o pecado
deixa na alma e se supera a “pena
temporal” devida pelo pecado. Com
efeito, o pecado não só ofende a Deus
e prejudica o próprio pecador, como,
por meio da comunhão dos santos,
prejudica a Igreja, o mundo, toda a
humanidade. Mas a oração da Igreja
pelos defuntos restabelece de certo
modo a ordem e a justiça e



reconcilia-nos definitivamente com
Deus.

No purgatório sofre-se muito,
segundo a situação de cada um. No
entanto, trata-se de uma dor com um
grande significado, «uma dor bem-
aventurada» (Bento XVI, Spe salvi, n.
47). Por isso, convida-se os cristãos a
procurar a purificação dos pecados
na vida presente mediante a
contrição, a mortificação, a
reparação e a vida santa.

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
988-1050.

Leituras recomendadas



– S. João Paulo II: Creo en la vida
eterna: Catequesis sobre el Credo VI,
Palabra, Madrid 2000 (audiências
desde 25/05/1999 até 04/08/1999).

– Bento XVI, Spe salvi, 30/11/2007.

– S. Josemaria, Homilia A esperança
do cristão, em Amigos de Deus, n.
205-221.

[1] cf. Instrução Ad Resurgendum
cum Christo, da Congregação para a
Doutrina da Fé (2016), acerca da
sepultura dos defuntos e a
conservação das cinzas no caso de
cremação.

Paul O’Callaghan



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-19-a-
ressurreicao-da-carne/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-19-a-ressurreicao-da-carne/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-19-a-ressurreicao-da-carne/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-19-a-ressurreicao-da-carne/

	Tema 19. A Ressurreição da carne

