
opusdei.org

TEMA 18. O Batismo
e a Confirmação

O Batismo outorga ao cristão a
justificação. Com a Confirmação
completa-se o património
batismal com os dons
sobrenaturais da maturidade
cristã.

07/01/2020

Batismo

1. Fundamentos bíblicos e
instituição



De entre as numerosas prefigurações
veterotestamentárias do Batismo,
destaca-se o dilúvio universal, a
travessia do Mar Vermelho e a
circuncisão, visto se encontrarem
explicitamente mencionadas no
Novo Testamento ao aludirem a este
sacramento (cf. 1 Pe 3, 20-21; 1 Cor
10, 1; Cl 2, 11-12). Com S. João Batista,
o rito da água, ainda sem eficácia
salvadora, une-se à preparação
doutrinal, à conversão e ao desejo da
graça, pilares do futuro
catecumenato.

Jesus é batizado nas águas do rio
Jordão no início do Seu ministério
público (cf. Mt 3, 13-17), não por
necessidade, mas por solidariedade
redentora. Nessa ocasião fica
definitivamente indicada a água
como elemento material do signo
sacramental. Além disso, abrem-se os
céus, desce o Espírito Santo em
forma de pomba e ouve-se a voz de
Deus Pai que confirma a filiação



divina de Cristo: acontecimentos que
revelam nos primórdios da futura
Igreja o que depois se realizará
sacramentalmente nos seus
membros.

Depois disso, teve lugar o encontro
com Nicodemos, durante o qual Jesus
afirma o vínculo pneumatológico que
existe entre a água batismal e a
salvação, daí a sua necessidade:
«quem não nascer da água e do
Espírito não pode entrar no Reino de
Deus» ( Jo 3, 5).

O mistério pascal confere ao batismo
o seu valor salvífico. Jesus, com
efeito, «já tinha falado da sua paixão,
que ia sofrer em Jerusalém, como
dum “batismo” com que devia ser
batizado ( Mc 10, 38; cf. Lc 12, 50). O
sangue e a água que manaram do
lado aberto de Jesus crucificado (cfr.
Jo 19, 34) são tipos do Batismo e da
Eucaristia, sacramentos da vida
nova» ( Catecismo, 1225).



Antes de subir aos céus, o Senhor
disse aos Apóstolos: «Ide, pois, fazei
discípulos de todos os povos,
batizando-os em nome do Pai, do
Filho e do Espírito Santo, ensinando-
os a cumprir tudo quanto vos tenho
mandado» ( Mt 28, 19-20). Este
mandato é seguido fielmente a partir
do Pentecostes e marca o sentido
primordial da evangelização, que
continua a ser actual.

Comentando estes textos, disse S.
Tomás de Aquino que a instituição do
Batismo foi múltipla: no que se
refere à matéria, no Batismo de João;
a sua necessidade foi afirmada em Jo
3, 5; o seu começou quando Jesus
enviou os seus discípulos a pregar e a
batizar; a sua eficácia provém da
Paixão; a sua difusão foi imposta em 
Mt 28, 19 [1].

2. A justificação e os efeitos do
Batismo



Lê-se na Epístola aos Romanos ( Rm
6, 3-4): «Ou ignorais que todos nós,
que fomos batizados em Cristo Jesus,
fomos batizados na sua morte? Pelo
Batismo fomos, pois, sepultados com
Ele na morte, para que, tal como
Cristo foi ressuscitado de entre os
mortos pela glória do Pai, também
nós caminhemos numa vida nova». O
Batismo, que reproduz no fiel a
passagem de Jesus Cristo pela Terra e
a sua acção salvadora, outorga ao
cristão a justificação. Para isto
mesmo aponta Cl 2, 12: «Sepultados
com Ele no Batismo, foi também com
Ele que fostes ressuscitados, pela fé
que tendes no poder de Deus, que o
ressuscitou dos mortos». Acrescente-
se agora a incidência da fé que, com
o rito da água, nos «revestimos de
Cristo», como afirma Gl 3, 26-27: «É
que todos vós sois filhos de Deus em
Cristo Jesus, mediante a fé; pois todos
os que fostes batizados em Cristo,
revestistes-vos de Cristo mediante a
fé».



Esta realidade de justificação pelo
Batismo traduz-se em efeitos
concretos na alma do cristão, que a
teologia apresenta como efeitos
curativos e santificantes. Os
primeiros referem-se ao perdão dos
pecados, como sublinha a pregação
petrina: «Pedro respondeu-lhes:
“Convertei-vos e peça cada um o
batismo em nome de Jesus Cristo,
para a remissão dos seus pecados;
recebereis, então, o dom do Espírito
Santo”» ( Act 2, 38). Isto inclui o
pecado original e, nos adultos, todos
os pecados pessoais. Ocorre também
a remissão da totalidade da pena
temporal e eterna. No entanto,
permanecem no batizado «certas
consequências temporais do pecado,
como os sofrimentos, a doença, a
morte, ou as fragilidades inerentes à
vida, como as fraquezas de carácter,
etc., assim como uma inclinação para
o pecado a que a Tradição chama
concupiscência ou, metaforicamente,



a “isca” ou “aguilhão” do pecado 
(“fomes peccati”)» ( Catecismo, 1264).

O aspecto santificante consiste na
efusão do Espírito Santo; com efeito,
«num só Espírito, fomos todos
batizados» ( 1 Cor 12, 13). Porque se
trata do próprio «Espírito de Cristo» (
Rm 8, 9), recebemos «um Espírito que
faz de vós filhos adoptivos» ( Rm 8,
15), como filhos no Filho. Deus
concede ao batizado a graça
santificante, as virtudes teologais e
morais e os dons do Espírito Santo.

Com esta realidade de graça «o
Batismo marca o cristão com um selo
espiritual indelével («charactere») da
sua pertença a Cristo. Esta marca não
é apagada por nenhum pecado,
embora o pecado impeça o Batismo
de produzir frutos de salvação» ( 
Catecismo, 1272).

Como fomos batizados num só
Espírito «para formar um só corpo» ( 
1 Cor 12, 13), a incorporação em



Cristo é contemporaneamente
incorporação na Igreja, e nela
ficamos vinculados com todos os
cristãos, também com aqueles que
não estão em comunhão plena com a
Igreja Católica.

Finalmente, recordemos que os
batizados são «linhagem escolhida,
sacerdócio régio, nação santa, povo
adquirido em propriedade, a fim de
proclamarem as maravilhas daquele
que os chamou das trevas para a sua
luz admirável» ( 1 Pe 2, 9):
participam do sacerdócio comum dos
fiéis, «”devem confessar diante dos
homens a fé que de Deus receberam
por meio da Igreja” (LG 11 ) e
participar na actividade apostólica e
missionária do povo de Deus»( 
Catecismo, 1270).

3. Necessidade

A catequese neotestamentária afirma
categoricamente de Cristo que «não
há no Céu outro nome dado aos



homens pelo qual sejamos salvos». E
visto que ser «batizados em Cristo»
equivale a ser «revestido de Cristo» ( 
Gl 3, 27), devem entender-se com
toda a sua força aquelas palavras de
Jesus segundo as quais «quem
acreditar e for batizado será salvo;
mas, quem não acreditar será
condenado» ( Mc 16, 16). Daqui
deriva a fé da Igreja sobre a
necessidade do Batismo para a
salvação.

Deve-se entender esta última
afirmação segundo a cuidadosa
formulação do Magistério: «O
Batismo é necessário para a salvação
de todos aqueles a quem o Evangelho
foi anunciado e que tiveram a
possibilidade de pedir este
sacramento (cf. Mc 16, 16). A Igreja
não conhece outro meio a não ser o
Batismo para garantir a entrada na
bem-aventurança eterna. Por isso,
tem cuidado em não negligenciar a
missão que recebeu do Senhor de



fazer “renascer da água e do
Espírito” todos os que podem ser
batizados . Deus ligou a salvação ao
sacramento do Batismo; mas Ele
próprio não está prisioneiro dos seus
sacramentos» ( Catecismo, 1257).

Com efeito, existem situações
especiais nas quais os principais
frutos do Batismo se podem adquirir
sem a mediação sacramental. Mas
precisamente porque não há signo
sacramental, não existe a certeza da
graça conferida. O que a tradição
eclesial chamou Batismo de sangue e
Batismo de desejo não são «actos
recebidos», mas um conjunto de
circunstâncias que concorrem num
sujeito, determinando as condições
para que se possa falar de salvação.
Entende-se assim «a firme convicção
de que aqueles que sofrem a morte
por causa da fé, sem terem recebido
o Batismo, são batizados pela sua
morte por Cristo e com Cristo» ( 
Catecismo, 1258). De modo análogo, a



Igreja afirma que «todo o homem
que, na ignorância do Evangelho de
Cristo e da sua Igreja, procura a
verdade e faz a vontade de Deus
conforme o conhecimento que dela
tem, pode salvar-se. Podemos supor
que tais pessoas teriam desejado
explicitamente o Batismo se dele
tivessem conhecido a necessidade» ( 
Catecismo, 1260).

As situações de Batismo de sangue e
de desejo não incluem as crianças
mortas sem Batismo. A essas, «a
Igreja não pode senão confiá-las à
misericórdia de Deus, como o faz no
rito do respectivo funeral. De facto, a
grande misericórdia de Deus, “que
quer que todos os homens se
salvem” ( 1 Tm 2, 4) (...) permite-nos
esperar que haja um caminho de
salvação para as crianças que
morrem sem Batismo» (cf. Catecismo,
1261).

4. Celebração litúrgica



Os «ritos de acolhimento» tentam
discernir devidamente a vontade dos
candidatos, ou dos seus pais, de
receber o sacramento e de assumir
as consequências. Seguem-se as
leituras bíblicas, que ilustram o
mistério batismal, e são comentadas
na homilia. A seguir, invoca-se a
intercessão dos santos, em cuja
comunhão o candidato será
integrado; a oração de exorcismo e a
unção com o óleo dos catecúmenos
significa a protecção divina contra as
insídias do maligno. Depois, benze-se
a água com fórmulas de alto
conteúdo catequético, que dão forma
litúrgica ao nexo água-Espírito. A fé e
a conversão tornam-se presentes
mediante a profissão trinitária e a
renúncia a Satanás e ao pecado.

Entra-se agora na fase sacramental
do rito, «para a santificar,
purificando-a, no banho da água,
pela palavra» ( Ef 5, 26). A ablução,
seja por infusão ou por imersão,



deve-se realizar de tal modo que a
água escorra pela cabeça,
significando assim a verdadeira
lavagem da alma. A matéria válida
do Sacramento é a água tida como tal
segundo o juízo comum dos homens.
Enquanto o ministro derrama três
vezes a água sobre a cabeça do
candidato, ou o submerge, pronuncia
as palavras: «N., eu te batizo em
nome do Pai, e do Filho, e do Espírito
Santo».

Os ritos após o Batismo (ou
explicativos) ilustram o mistério
realizado. Unge-se a cabeça do
candidato (se não se administra a
seguir a Confirmação), para
significar a sua participação no
sacerdócio comum e evocar o futuro
Crisma. Entrega-se uma veste branca
como exortação a conservar a
inocência batismal e como símbolo
da nova vida concedida. A vela acesa
no círio pascal simboliza a luz de
Cristo de Cristo, entregue para viver



como filhos da luz. O rito do effeta,
realizado nas orelhas e na boca do
candidato, quer significar a atitude
de escuta e de proclamação da
palavra de Deus. Finalmente, a
recitação do Pai Nosso em frente do
altar – nos adultos, dentro da liturgia
eucarística – sublinha a nova
condição de filho de Deus.

5. Ministro e sujeito

O ministro ordinário é o bispo e o
presbítero e, na Igreja latina,
também o diácono. Em caso de
necessidade, pode batizar qualquer
homem ou mulher, mesmo não
cristão, desde que tenha a intenção
de realizar o que a Igreja crê quando
assim actua.

O Batismo destina-se a todos os
homens e mulheres que ainda o não
tenham recebido. As condições do
candidato dependem da sua
condição de criança ou adulto. Os
primeiros, que ainda não tenham



chegado ao uso da razão, devem
receber o sacramento durante os
primeiros dias de vida, mal o permita
a saúde da mãe: proceder de outro
modo é, na expressão forte de S.
Josemaria, «um grave atentado
contra a justiça e contra a
caridade» [2]. Com efeito, como porta
da vida da graça, o Batismo é um
evento absolutamente gratuito, para
cuja validade basta que não seja
rejeitado; por outro lado, a fé do
candidato, que é necessariamente fé
eclesial, torna-se presente na fé da
Igreja. No entanto, existem
determinados limites à praxe do
Batismo das crianças: é ilícita se falta
o consenso dos pais, ou não existe
garantia suficiente da futura
educação católica. Face a esta última
condição, designam-se os padrinhos,
escolhidos entre pessoas de vida
exemplar.

Os candidatos adultos preparam-se
através do catecumenato,



estruturado segundo os diversos
usoslocais, com vista a receber
também na mesma cerimónia a
Confirmação e a primeira
Comunhão. Durante este período,
procura-se que aumente o desejo da
graça, o que inclui a intenção de
receber o sacramento, como
condição da sua validade. Tudo isto
acompanha a instrução doutrinal,
que progressivamente leccionada
procura suscitar no candidato a
virtude da fé, e a verdadeira
conversão do coração, o que pode
pedir mudanças radicais na vida do
candidato.

Confirmação

1. Fundamentos bíblicos e
históricos

As profecias sobre o Messias tinham
anunciado que «sobre Ele repousará
o espírito do Senhor» ( Is 11, 2), e isto
estaria unido à sua eleição como
enviado: «Eis o meu servo, que Eu



amparo, o meu eleito, que Eu preferi.
Fiz repousar sobre Ele o meu
espírito, para que leve às nações a
verdadeira justiça» ( Is 42, 1). O texto
profético é ainda mais explícito
quando é colocado nos lábios do
Messias: «O espírito do Senhor Deus
está sobre mim, porque o Senhor me
ungiu: enviou-me para levar a boa-
nova aos que sofrem, para curar os
desesperados, para anunciar a
libertação aos exilados e a liberdade
aos prisioneiros» ( Is 61, 1).

Algo similar se anuncia também para
o povo de Deus; aos seus membros,
Deus disse: «Dentro de vós porei o
meu espírito, fazendo com que sigais
as minhas leis e obedeçais e
pratiqueis os meus preceitos» ( Ez 36,
27); e em Jl 3,2 acentua-se a
universalidade desta difusão: «sobre
servos e servas, naqueles dias,
derramarei o meu espírito».



No mistério da Encarnação realiza-se
a profecia messiânica (cf. Lc 1, 35),
confirmada, completada e
publicamente manifestada na unção
do Jordão (cf. Lc 3, 21-22), quando
desce sobre Cristo o Espírito Santo
em forma de pomba e a voz do Pai
actualiza a profecia de eleição. O
próprio Senhor apresenta-se no
início do seu ministério como o
ungido de Yahvé em quem se
cumprem as profecias (cf. Lc 4,
18-19), e deixa-se guiar pelo Espírito
(cf. Lc 4, 1; 4, 14; 10, 21) até ao
próprio momento da morte (cf. Heb
9, 14).

Antes de oferecer a Sua vida por nós,
Jesus promete o envio do Espírito (cf.
Jo 14, 16; 15, 26; 16, 13), como
efectivamente sucede no Pentecostes
(cf. Act 2, 1-4), referindo-se
explicitamente à profecia de Joel (cf. 
Act 2, 17-18), dando assim início à
missão universal da Igreja.



O próprio Espírito Santo descido em
Jerusalém sobre os Apóstolos é por
eles comunicado aos batizados
mediante a imposição das mãos e a
oração (cf. Act 8, 14-17; 19, 6). Esta
praxechega a ser tão conhecida na
Igreja primitiva, que é referida na
Carta aos Hebreus como parte dos
«ensinamentos elementares» e dos
«temas fundamentais» ( Heb 6, 1-2).
Este quadro bíblico completa-se com
a tradição paulina e joanina que
vincula os conceitos de «unção» e
«selo» com o Espírito infundido
sobre os cristãos (cf. 2 Cor 1, 21-22; Ef
1, 13; 1 Jo 2, 20. 27). Este último
encontra expressão litúrgica já nos
mais antigos documentos, com a
unção do candidato com óleo
perfumado.

Estes mesmos documentos atestam a
unidade ritual primitiva dos três
sacramentos de iniciação cristã,
administrados durante a celebração
pascal presidida pelo bispo na



catedral. Quando o cristianismo se
difunde fora das cidades e o Batismo
das crianças passa a ser massivo, já
não é possível continuar com a praxe
primitiva. Enquanto no ocidente se
reserva a administração da
Confirmação ao bispo, separando-a
do Batismo, no oriente conserva-se a
unidade dos sacramentos de
iniciação, concedidos um a seguir ao
outro ao recém-nascido pelo
presbítero. Daí a importância
crescente no oriente da unção com o 
myron, que se estende a diversas
partes do corpo; no ocidente, a
imposição das mãos torna-se uma
imposição geral a todos os
confirmandos, enquanto cada um
recebe a unção na testa.

2. Significação litúrgica e efeitos
sacramentais

O crisma, composto de azeite e
bálsamo, é consagrado pelo bispo ou
patriarca, e só por ele, durante a



missa crismal de quinta-feira santa.
A unção do confirmando com o santo
crisma é sinal da sua consagração.
«Pela Confirmação, os cristãos, quer
dizer, os que são ungidos, participam
mais na missão de Jesus Cristo e na
plenitude do Espírito Santo de que
Ele está repleto, a fim de que toda a
sua vida espalhe “o bom odor de
Cristo” (cf. 2 Cor 2, 15). Por esta
unção, o confirmando recebe “a
marca”, o selo do Espírito Santo» ( 
Catecismo, 1294-1295).

Esta unção é liturgicamente
precedida – quando se realiza
separadamente do Batismo – da
renovação das promessas do Batismo
e a profissão de fé dos confirmandos.
«Assim se evidencia claramente que
a Confirmação se situa na
continuação do Batismo» ( Catecismo,
1298). Na liturgia romana, continua-
se com a extensio manuum para todos
os confirmandos do bispo, enquanto
se pronuncia uma oração em voz alta



de grande conteúdo epiclético (isto é,
de invocação e súplica). Chega-se
assim ao rito especificamente
sacramental, que se realiza «pela
unção do santo crisma sobre a
fronte, feita com a imposição da mão,
e por estas palavras : “Accipe
signaculum doni Spiritus Sancti –
Recebe por este sinal o Espírito
Santo, o Dom de Deus”». Nas igrejas
orientais, a unção faz-se sobre as
partes mais significativas do corpo,
acompanhada cada uma pela
fórmula: «Selo do dom que é o
Espírito Santo» ( Catecismo, 1300). O
rito termina com o beijo da paz,
como manifestação da comunhão
eclesial com o bispo (cf. Catecismo,
1301).

Assim, a Confirmação possui uma
unidade intrínseca com o Batismo,
mesmo que não se expresse
necessariamente no mesmo rito. Com
ela, o património batismal do
candidato completa-se com os dons



sobrenaturais característicos da
maturidade cristã. A Confirmação é
dada uma só vez, pois «imprime na 
alma uma marca espiritual indelével ,
o “carácter”, que é sinal de que Jesus
Cristo marcou um cristão com o selo
do seu Espírito, revestindo-o da
fortaleza do Alto, para que seja sua
testemunha» (Catecismo, 1304).
Através dela, os cristãos recebem
com particular abundância os dons
do Espírito Santo, ficam mais
estreitamente vinculados à Igreja, «e
deste modo ficam obrigados a
difundir e defender a fé por palavras
e obras» [3].

3. Ministro e sujeito

Enquanto sucessores dos Apóstolos,
só os bispos são «os ministros
originários da Confirmação» [4]. No
rito latino, o ministro ordinário é
exclusivamente o bispo; um
presbítero pode confirmar
validamente só nos casos previstos



na legislação geral (batismo de
adultos, acolhimento na fé católica,
equiparação episcopal, perigo de
morte), quando recebe a faculdade
específica ou quando é associado
momentaneamente a estes efeitos
pelo bispo. Nas igrejas orientais, o
presbítero também é ministro
ordinário, o qual deve usar sempre o
crisma consagrado pelo patriarca ou
bispo.

Como sacramento de iniciação, a
Confirmação está destinada a todos
os cristãos e não só a alguns
escolhidos. No rito latino, é conferida
uma vez que o candidato chegue ao
uso da razão: a idade concreta
depende dos usos locais, as quais
devem respeitar o seu carácter de
iniciação. Requer-se a prévia
instrução, verdadeira intenção de a
receber e estado de graça.

Philip Goyret

Bibliografia básica



Catecismo da Igreja Católica,
1212-1321.

Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica 251-270.

Notas

[1] Cf. S. Tomás, In IV Sent., d.3, q. 1,
a. 5, sol. 2.

[2] S. Josemaria, Cristo que Passa , 78.

[3] Concílio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 11.

[4] Ibidem, 26

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-18-o-

baptismo-e-a-confirmacao/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-18-o-baptismo-e-a-confirmacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-18-o-baptismo-e-a-confirmacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-18-o-baptismo-e-a-confirmacao/

	TEMA 18. O Batismo e a Confirmação

