
opusdei.org

Tema 18. A Doutrina
Social da Igreja

A Boa Nova da salvação exige a
presença da Igreja no mundo. O
Evangelho constitui de facto um
anúncio de transformação de
acordo com o desígnio de Deus.
A doutrina social da Igreja faz
parte da Teologia Moral social
que deriva de uma conceção
cristã do homem e da vida
política. A moral social da
Igreja mostra que existe uma
primazia dos bens espirituais e
morais sobre os bens materiais.



01/10/2022

Sumário:

1. A origem da Doutrina Social
da Igreja
2. Os princípios da Doutrina
Social da Igreja
3. Modos de incidir na
sociedade
Bibliografia

1. A origem da Doutrina Social da
Igreja

Jesus Cristo, nosso Salvador, «deseja
que todos os homens se salvem e
cheguem ao conhecimento da
verdade» (1Tim 2, 4). A Igreja
continua o anúncio do Evangelho no
mundo, a boa nova da salvação,

• 

• 

• 

• 



anunciado por Jesus Cristo: «A Igreja,
partícipe dos gozos e das esperanças,
das angústias e das tristezas dos
homens, é solidária com todo o
homem e toda a mulher, de todo o
lugar e de todo o tempo e leva-lhes a
Boa Nova do Reino de Deus que, com
Jesus Cristo, se vem colocar no meio
deles»[1].

A boa nova da salvação exige a
presença da Igreja no mundo: esta
oferece os sacramentos, a pregação
da Palavra de Deus e numerosos
ensinamentos que se referem a
realidades sociais pela repercussão
antropológica e ética que têm. «A
convivência social, com efeito, não
raramente determina a qualidade da
vida e, por conseguinte, as condições
em que cada homem e cada mulher
se compreendem a si próprios e
decidem acerca de si mesmos e da
própria vocação. Por esta razão, a
Igreja não é indiferente a tudo o que
na sociedade se decide, se produz e



se vive, numa palavra, à qualidade
moral, autenticamente humana e
humanizadora, da vida social»[2].

O anúncio da salvação própria do
cristianismo não leva a desentender-
se do mundo e da sociedade, como
se, para se ser autenticamente
cristãos, devêssemos deixar de lado o
bem comum. «A caridade não é uma
realidade abstrata; significa entrega
real e total ao serviço de Deus e de
todos os homens (…) exige que se
viva a justiça, a solidariedade, a
responsabilidade familiar e social, a
pobreza, a alegria, a castidade, a
amizade» (S. Josemaria, Entrevistas a
S. Josemaria, n. 62).

O Evangelho constitui, de facto, um
anúncio de transformação do mundo
de acordo com o desígnio de Deus.
Por isso, a política, a economia, o
trabalho ou a cultura não são campos
indiferentes para a fé cristã, já que
influem de maneira importante na



vida dos fiéis da Igreja. Por exemplo,
uma organização económica que não
deixe tempo para atender os filhos
ou que não faculte os meios
económicos necessários para levar
adiante a família pode ser um sério
obstáculo para desenvolver a própria
vocação matrimonial. Se os pastores
da Igreja se referem a estes temas,
não é porque desejem propor
soluções técnicas, mas porque se
preocupam pelo impacto que têm na
vida dos fiéis. Convém recordar por
isso que «a missão própria que Cristo
confiou à sua Igreja não é de ordem
política, económica ou social. O fim
que lhe propõe é de ordem religiosa.
Mas, precisamente, desta mesma
missão religiosa derivam funções,
luzes e energias que podem servir
para estabelecer e consolidar a
comunidade humana segundo a lei
divina»[3].

A doutrina social da Igreja faz parte
da Teologia Moral social, que deriva



de uma conceção cristã do homem e
da vida política. Isto significa, por
um lado, que as ações da moral
pessoal não são idênticas às
estudadas pela moral social, já que os
princípios, critérios de juízo e
diretivas da doutrina social são
muito amplas e nelas cabe um
grande pluralismo: não existem
soluções únicas para dilemas
económicos ou políticos. Por outro
lado, os ensinamentos da Igreja não
propõem soluções sociais; considera-
os dilemas pessoais de ética.

A moral social da Igreja sempre
existiu, porque a Igreja sempre se
interessou pela sociedade em que
vive: «Com a sua doutrina social, a
Igreja assume a tarefa de anúncio
que o Senhor lhe confiou. Ela
atualiza no curso da história o
Evangelho do Reino, a mensagem de
libertação e de redenção de Cristo. A
Igreja, anunciando o Evangelho,
atesta ao homem, em nome de Cristo,



a sua dignidade própria e sua
vocação à comunhão das pessoas; e
ensina-lhes as exigências da justiça e
da paz, conformes à sabedoria
divina»[4]. Este interesse
concretizava-se nos primeiros
séculos, por um lado, em fomentar as
boas obras, especialmente as obras
de misericórdia; e por outro, em
denunciar as injustiças,
especialmente aquelas cuja solução
não estava nas mãos dos que as
sofriam.

2. Os princípios da doutrina social
da Igreja

Em termos gerais, a moral social da
Igreja ensina que existe uma
primazia dos bens espirituais e
morais sobre os bens materiais. A
Igreja preocupa-se com o bem
integral dos homens, que inclui



também o bem-estar material, mas a
sua missão é espiritual: daí deriva
que o interesse do Magistério não se
centre nos instrumentos para
organizar a sociedade humana, que
são em geral, políticos ou
económicos, mas na promoção de
uma moral social coerente com o
Evangelho. Os cristãos comuns têm
obrigação, a partir do seu trabalho e
posição na sociedade, de procurar os
modos de conseguir esse bem
comum. Não obstante, o Magistério
orienta os fiéis, apresentando-lhes
princípios de ação e deixa a escolha
técnica dos meios à responsabilidade
daqueles que dirigem os diferentes
campos de ação social.

O anúncio de fé realizado pelo
Magistério, ao observar as realidades
sociais, passa por diferentes etapas.
Em primeiro lugar, a doutrina social
da Igreja não se limita a oferecer
uma compreensão das realidades
sociais: a cultura, a política, a



economia, a educação, etc., mas
ajuda a configurá-las de acordo com
a verdade de Deus e da sua criação,
que o ser humano guarda e da qual é
protagonista. Em segundo lugar,
estes ensinamentos teóricos e as suas
consequências práticas deram lugar
a princípios morais que consolidam
as bases da organização social com
valor permanente e de maneira
unitária: «constituem aquela
primeira articulação da verdade da
sociedade, pela qual cada
consciência é interpelada e
convidada a interagir com todas as
demais na liberdade»[5]. Estes
princípios são a dignidade da pessoa,
o bem comum, a solidariedade e a
cooperação.

A) A dignidade da pessoa

O princípio que se refere à dignidade
da pessoa é central para a doutrina
social da Igreja. Significa conhecer e
respeitar que a pessoa está aberta a



Deus já que, com a sua inteligência e
vontade, alcança uma liberdade que
a torna superior a todas as outras
criaturas. Por outro lado, não se pode
utilizar a pessoa como um meio para
alcançar fins sociais, por exemplo,
abusar dos trabalhadores ou enganar
os cidadãos. Além disso, considera
que cada pessoa é única e irrepetível,
pelo que não é possível suprimir
algumas pessoas ou os seus direitos
fundamentais para conseguir fins
sociais por muito urgentes que
pareçam. Este princípio desdobra-se
noutros três que, em certo modo, o
especificam.

B) O bem comum

O bem comum é «o conjunto de
condições da vida social que tornam
possível às associações e a cada um
dos membros a aquisição mais plena
e mais fácil da própria perfeição»[6]. É
possível observar que o bem comum
não se define como um conjunto de



coisas que se repartem entre os
membros da sociedade, mas que se
trata de condições que permitem o
desenvolvimento social e dos quais
ninguém pode apropriar-se com
exclusividade: são condições que se
conseguem com a colaboração de
todos e de que todos beneficiam.
Poderiam sugerir-se diferentes
imagens para compreender o bem
comum, mas é clássico defini-lo como
uma grande orquestra. Numa
orquestra a perfeição de cada músico
contribui para que toda a orquestra
soe melhor, mas, ao mesmo tempo, a
dinâmica profissional da orquestra
leva cada músico a dar o melhor de
si mesmo. O bem comum é um
conjunto de condições que levam, de
maneira natural, cada indivíduo a
melhorar e, ao mesmo tempo,
permitem que o talento individual
frutifique em benefício de todos. O 
Catecismo da Igreja Católica (n.
1907-1909) ensina que o bem comum
comporta três elementos essenciais:



o respeito dos direitos fundamentais
da pessoa humana (vida, liberdade,
propriedade privada, etc.), o bem-
estar social e as possibilidades e
desenvolvimento (acesso à
alimentação, vestuário, saúde,
trabalho, educação e cultura, etc.) e a
paz que é o resultado duma ordem
social justa. Bento XVI define-o desta
maneira: «Ao lado do bem
individual, existe um bem ligado à
vida social das pessoas: o bem
comum. É o bem daquele «nós-
todos», formado por indivíduos,
famílias e grupos intermédios que se
unem em comunidade social. Não é
um bem procurado por si mesmo,
mas para as pessoas que fazem parte
da comunidade social e que, só nela
podem realmente e com maior
eficácia obter o próprio bem. Querer
o bem comum e trabalhar por ele é 
exigência de justiça e de
caridade» (Bento XVI, Caritas in
Veritate, n. 7).



Apesar de o bem comum não se
referir a coisas, a Igreja ensina
também que os bens da terra foram
criados por Deus para todos.
«Voltemos de novo ao primeiro
princípio de todo o ordenamento
ético-social: o princípio do destino
universal dos bens»[7]. O destino
universal dos bens alcança-se de
maneira mais eficaz quando se
respeita a propriedade privada,
porque o que pertence a todos, não
pertence a ninguém e termina
negligenciado. Além disso, quando
uma pessoa não pode possuir os seus
próprios bens, perde interesse na sua
atividade e acaba por abandonar o
seu trabalho, gerando todo o tipo de
pobreza. Em todo o caso, a
propriedade privada não é absoluta,
porque deve usar-se, tendo em conta
a responsabilidade que todos temos
pelo bem-estar dos outros
(solidariedade), e porque em
algumas ocasiões excecionais, o bem
comum pode exigir que se conceda



aos necessitados o uso dos próprios
bens – uma crise humanitária, uma
guerra, etc. – e nesses casos, os
pobres e os mais vulneráveis não
podem esperar. Mas fora dessas
circunstâncias excecionais, o
caminho mais eficaz e mais humano
para alcançar o destino universal dos
bens é o respeito pela propriedade
privada.

C) Subsidiariedade

A Igreja, ao definir o princípio da
subsidiariedade, recorda que «uma
sociedade de ordem superior não
deve interferir na vida interna de
uma sociedade de ordem inferior,
privando-a das suas competências,
mas deve antes apoiá-la em caso de
necessidade e ajudá-la a coordenar a
sua ação com a dos outros
componentes sociais, tendo em vista
o bem comum»[8].

O princípio da subsidiariedade exige
que os fiéis cristãos façam valer os



seus direitos e cumpram as suas
obrigações para que as instituições
sociais cumpram a sua função
original. Isto concretiza-se, entre
outras coisas, na necessidade de os
fiéis da Igreja participarem na vida
pública; já que sem essa participação
seria muito difícil evidenciar os
motivos humanos e, tantas vezes,
também cristãos, pelos quais as
instituições sociais foram criadas,
pelo menos no Ocidente.

D) Solidariedade

A solidariedade é um termo que se
refere a um conceito do Direito
Romano. Quando um grupo de
pessoas que não eram familiares
desejavam aventurar-se numa
empresa, era possível estabelecer um
contrato “in solidum”. Através dessa
figura jurídica, cada um dos
contraentes ficava obrigado a pagar,
em caso de necessidade, a totalidade
da dívida que todo o grupo tinha



contraído. Desta forma, o direito
garantia que quem emprestava o
dinheiro podia recuperá-lo de uma
pessoa ou de uma família concreta. A
solidariedade refere-se a este modo
de compreender a própria
responsabilidade sobre a totalidade
de um grupo que se entende como a
sociedade civil. Daí a sua definição
como «a determinação firme e
perseverante de se empenhar pelo
bem comum; quer dizer, pelo bem de
todos e cada um, para que todos
sejamos verdadeiramente
responsáveis por todos»[9]. Graças à
fé, o cristão tem uma motivação
superior para viver a solidariedade,
porque sabe que somos todos filhos
do mesmo Pai e segue o exemplo de
Cristo que tem compaixão de todos.

Uma importante manifestação de
solidariedade consiste em cumprir
bem os próprios deveres e
obrigações. Um empresário, por
exemplo, tem como principal tarefa



solidária criar postos de trabalho
onde as pessoas possam, honesta e
responsavelmente, ganhar a vida e
sustentar a família. Além disso
aqueles que tiverem, como os
empresários, maior capacidade de
contribuir para o bem comum,
poderão empreender outros projetos
de ajuda social, mas convém
recordar que a solidariedade não é
“assistencialismo” mas deve velar
pelo autêntico desenvolvimento
humano que tem lugar sobretudo
quando se permite a cada pessoa
desenvolver os seus talentos no
serviço aos outros. Por isso a Igreja
ensina que «a atividade dos
empresários é uma nobre vocação
orientada para produzir riqueza e a
melhorar o mundo para todos»[10].

Existe uma distinção entre
solidariedade e justiça. A justiça
exige respeitar e dar aos outros o que
é “seu”, enquanto a solidariedade
leva a dar aos outros algo que é



nosso movidos pelo interesse que
temos no bem dos outros que é tão
importante como o nosso. «A
caridade supera a justiça, porque
amar é dar, oferecer ao outro do que
é “meu”; mas nunca existe sem a
justiça, que induz a dar ao outro o
que é “dele”, o que lhe pertence em
virtude do seu ser e do seu
agir» (Bento XVI, Caritas in Veritate,
n. 6).

3. Modos de incidir na sociedade

O primeiro modo como se pode
incidir na sociedade, com a ajuda da
doutrina social da Igreja, é difundir
estes ensinamentos. Para um estudo
temático, é importante o uso do 
Compêndio Social da Igreja. Aos
leigos, que trabalham imersos em
todas as circunstâncias e estruturas
próprias da vida secular,



corresponde de forma específica a
tarefa imediata e direta de ordenar
essas realidades temporais à luz dos
princípios doutrinais enunciados
pelo Magistério, mas atuando ao
mesmo tempo com a necessária
autonomia pessoal perante as
decisões concretas que tenham de
tomar na sua vida social, familiar,
política, cultural, etc. (S. Josemaria, 
Entrevistas a S. Josemaria, n. 11).

Um segundo aspeto é salientar os
modos de aplicação prática que tem.
Dentro deste segundo aspeto, que
pretende dar relevo à doutrina social
da Igreja dentro do desenvolvimento
ordinário das atividades sociais, têm
um papel principal os empresários.
Por exemplo, a criação de empregos
e a sua justa retribuição é um dos
maiores bens sociais que se podem
criar. Em todo o caso, o trabalho bem
feito e a oferta de bens e serviços de
qualidade são já um modo muito



eficaz de contribuir para o bem
comum da própria sociedade.

«O trabalho, todo o trabalho, é
testemunho da dignidade do homem,
do seu domínio sobre a criação. É um
meio de desenvolvimento da
personalidade. É um vínculo de
união com os outros seres; fonte de
recursos para sustentar a família;
meio de contribuir para o
melhoramento da sociedade em que
vive e para o progresso de toda a
Humanidade» (S. Josemaria, Cristo
que Passa, n. 47).

Existe um terceiro modo de incidir
na sociedade dentro de um campo
mais marcadamente profissional ou
académico. Em muitas ocasiões, será
necessário resolver novos problemas
não apresentados até agora. É
necessário que fiéis com experiência
nos diferentes campos sociais
(economia, política, meios de
comunicação, educação, etc.)



proponham soluções coerentes com a
doutrina social para os resolver. Os
documentos do magistério social são
amplos, de modo que é possível um
grande pluralismo, não só de
opiniões, mas também de opções
técnicas para empreender o caminho
do desenvolvimento. Respeitando
sempre as diferentes opiniões,
parece, em todo o caso, possível
convidar a pensar como «fazer mais
pelos outros» sem se desculpar com
as próprias ocupações ou
responsabilidades.

Bibliografia

– Conselho Pontifício Justiça e Paz, 
Compêndio da Doutrina Social da
Igreja.



[1] Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 60.

[2] Ibid, n. 62.

[3] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 42.

[4] Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 63.

[5] Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 163.

[6] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 26.

[7] S. João Paulo II, Laborem
Excercens, n.19; Compêndio da
Doutrina Social da Igreja, n. 171-184.

[8] S. João Paulo II, Centesimus
Annus, n. 48; cf. Pio XII, 
Quadragesimo Anno, n. 80.

[9] S. João Paulo II, Sollicitudo Rei
Socialis, n. 38.



[10] Francisco, Fratelli Tutti, n. 123.

Cristian Mendoza

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tema-18-
doutrina-social-da-igreja/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-18-doutrina-social-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-18-doutrina-social-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-18-doutrina-social-da-igreja/

	Tema 18. A Doutrina Social da Igreja

