opusdei.org

TEMA 17. A liturgia e
0s sacramentos em
geral

A liturgia crista é
essencialmente actio Dei que
nos une a Jesus atraves do
Espirito (cf. Ex. ap.
Sacramentum Caritatis, n. 37).

11/07/2010

1. O Mistério pascal: mistério vivo
e vivificante

As palavras e as ac¢des de Jesus
durante a sua vida oculta em Nazaré
e no seu ministério publico eram



salvificas e antecipavam a forca do
seu ministério pascal. «Uma vez
chegada a sua “Hora” (cf. Jo 13, 1; 17,
1.), Jesus vive o0 unico acontecimento
da historia que ndo passa jamais:
morre, € sepultado, ressuscita de
entre os mortos e senta-Se a direita
do Pai “uma vez por todas” (Rm 6,
10; Heb 7, 27; 9, 12). E um
acontecimento real, ocorrido na
nossa historia, mas unico; todos os
outros acontecimentos da histdria
acontecem uma vez e passam,
devorados pelo passado. Pelo
contrario, o mistério pascal de Cristo
ndo pode ficar somente no passado,
ja que pela sua morte, Ele destruiu a
morte; e tudo o que Cristo é, tudo o
que fez e sofreu por todos os homens,
participa da eternidade divina, e
assim transcende todos os tempos e
em todos se torna presente. O
acontecimento da cruz e da
ressurreicdo permanece e atrai tudo
para a vida» ( Catecismo, 1085).



Como sabemos, «no inicio do ser
cristdo, ndo ha uma decisao ética ou
uma grande ideia, mas o encontro
com um acontecimento, com uma
Pessoa que da a vida um novo
horizonte e, desta forma, o rumo
decisivo» [1]Dai que «a fonte da
nossa fé e da liturgia eucaristica é o
mesmo acontecimento: a doacdo que
Cristo fez de Si proprio no mistério
pascal» [2].

2. O Mistério pascal no tempo da
Igreja: liturgia e sacramentos

«Em Cristo realizou-se plenamente a
nossa reconciliacdo e deu-se-nos a
plenitude do culto divino (...)
principalmente pelo mistério pascal
da sua bem-aventurada Paixao,
Ressurreicdo dos mortos e gloriosa
Ascensdo» [3] «E este mistério de
Cristo que a Igreja proclama e
celebra na sua liturgia» ( Catecismo ,
1068).



«Com razdo se considera a Liturgia
como o exercicio da fung¢ao
sacerdotal de Cristo. Nela, os sinais
sensiveis significam e, cada um a sua
maneira, realizam a santificacdo dos
homens; nela, o Corpo Mistico de
Jesus Cristo - cabeca e membros -
presta a Deus o culto publico
integral» [4]. «Toda a vida liturgica
da Igreja gravita em torno do
sacrificio eucaristico e dos
sacramentos» ( Catecismo, 1113).

«Sentado a direita do Pai, e
derramando o Espirito Santo sobre o
seu corpo que é a Igreja, Cristo age
agora pelos sacramentos, que
instituiu para comunicar a sua
graca» ( Catecismo , 1084).

2.1. Os sacramentos: natureza,
origem e numero

«0Os sacramentos sdo sinais eficazes
da graca, instituidos por Cristo e
confiados a Igreja, pelos quais nos é
dispensada a vida divina. Os ritos



visiveis, com os quais sdo celebrados
0s sacramentos, significam e
realizam as gracas proprias de cada
sacramento» ( Catecismo, 1131). «Os
sacramentos sao sinais sensiveis
(palavras e ac¢Oes), acessiveis a
nossa humanidade actual» (
Catecismo , 1084).

«Aderindo a doutrina da Sagrada
Escritura, as tradi¢des apostolicas e
ao sentir undnime dos santos
Padres», nos professamos que «0s
sacramentos da nova Lei foram todos
instituidos por nosso Senhor Jesus
Cristo» [5].

«Ha na Igreja sete sacramentos:
Baptismo, Confirmacdo ou Crisma,
Eucaristia, Peniténcia, Uncdo dos
enfermos, Ordem e Matrimoénio» (
Catecismo , 1113). «Os sete
sacramentos tocam todas as etapas e
momentos importantes da vida do
cristao: outorgam nascimento e
crescimento, cura e missao, a vida de



fé dos cristaos. Ha aqui uma certa
semelhanca entre as etapas da vida
natural e as da vida espiritual» (
Catecismo, 1210). Formam um
conjunto ordenado em que a
Eucaristia ocupa o centro pois
contém o proprio Autor dos
sacramentos (cf. Catecismo , 1211).

Os sacramentos significam trés
coisas: a causa santificante, que é a
Morte e Ressurreicao de Cristo; o
efeito santificante ou graca; e o fim da
santificacdo, que é a gloria eterna. «O
sacramento € sinal rememorativo
daquilo que o precedeu, isto €, da
paixdo de Cristo; e demonstrativo
daquilo que em nos a paixao de
Cristo realiza, isto é, da gracga; e
prognostico, quer dizer, que anuncia
de antemao a gloria futura» [6].

O signo sacramental, proprio de cada
sacramento, é constituido por coisas
(elementos materiais — agua, azeite,
pdao, vinho - e gestos humanos -



ablucdo, ung¢ao, imposicdo das maos,
etc.), que se chamam matéria ; e
também por palavras que o ministro
do sacramento pronuncia, que sao a
forma . Na realidade, «cada
celebracao sacramental é um
encontro dos filhos de Deus com o
seu Pai, em Cristo e no Espirito Santo.
Tal encontro exprime-se como um
dialogo, através de accoes e de
palavras» ( Catecismo , 1153).

Na liturgia dos sacramentos existe
uma parte imutavel (o que o proprio
Cristo estabeleceu acerca do signo
sacramental), e as partes que a Igreja
pode mudar, para bem dos fiéis e
maior veneracdo dos sacramentos,
adaptando-as as circunstancias de
lugar e de tempo [7]. «Nenhum rito
sacramental pode ser modificado ou
manipulado ao arbitrio do ministro
ou da comunidade» ( Catecismo ,
1125).



2.2 Efeitos e necessidade dos
sacramentos

Todos os sacramentos conferem a
graca santificante a quem nao coloca
obstaculos [8]. Esta graca é «o dom
do Espirito que nos justifica e nos
santifica» ( Catecismo , 2003). Além
disso, os sacramentos conferem a
graca sacramental, que 4 a graca
«propria de cada sacramento» (
Catecismo , 1128): um certo auxilio
divino para conseguir o fim desse
sacramento.

Nao s recebemos a graca
santificante, mas também o proprio
Espirito Santo. «E pelos sacramentos
da Igreja que Cristo comunica aos
membros do seu corpo o seu Espirito
Santo e santificador» ( Catecismo ,
739) [9]. O fruto da vida sacramental
consiste em que o Espirito Santo
deifica os fiéis unindo-os vitalmente
a Cristo (cf. Catecismo , 1129).



Os trés sacramentos do Baptismo,
Confirmacdo e Ordem conferem,
além da graca, o chamado cardcter
sacramental, que é um selo espiritual
indelével impresso na alma [10], pelo
qual o cristdo participa do sacerdocio
de Cristo e forma parte da Igreja
segundo os diversos estados e
fungdes. O caracter sacramental
permanece para sempre no cristao
como disposicdo positiva para a
gracga, como promessa e garantia da
proteccdo divina e como vocacgao
para o culto divino e servico da
Igreja. Por conseguinte, estes trés
sacramentos ndo podem ser
reiterados (cf. Catecismo , 1121).

Os sacramentos que Cristo confiou a
sua Igreja sdo necessarios — pelo
menos o seu desejo — para a salvacao,
para alcancar a graca santificante, e
nenhum é supérfluo, embora nem
todos sejam necessarios para todas
as pessoas [11].



2.3. Eficacia dos sacramentos

Os sacramentos «sdo eficazes, porque
neles é o proprio Cristo que opera: €
Ele que baptiza, é Ele que age nos
sacramentos para comunicar a graca
que o sacramento significa» (
Catecismo , 1127). O efeito
sacramental produz-se ex opere
operato (pelo proprio facto do signo
sacramental se ter realizado) [12]. «O
sacramento ndo actua em virtude da
justica do homem que o administra
ou do que o recebe, mas pelo poder
de Deus» [13] «Desde que um
sacramento seja celebrado conforme
a intenc¢do da Igreja, o poder de
Cristo e do seu Espirito age nele e por
ele, independentemente da santidade
pessoal do ministro» ( Catecismo ,
1128).

O homem que realiza o sacramento
coloca-se ao servico de Cristo e da
Igreja, por isso chama-se ministro do
sacramento; e ndo pode ser qualquer



fiel cristdo indistintamente, mas de
modo ordindrio, necessita da
especial configuracdo com Cristo
Sacerdote que da o sacramento da
Ordem [14].

A eficacia dos sacramentos deriva do
proprio Cristo, que actua neles, «<no
entanto, os frutos dos sacramentos
dependem também das disposi¢coes
de quem os recebe» ( Catecismo ,
1128): quanto melhores forem as
disposicdes de fé que possua,
conversdo do coracdo e adesdo a
vontade de Deus, mais abundantes
sdo nos efeitos da graca que recebe
(cf. Catecismo, 1098).

«A Santa Mae Igreja instituiu
também os sacramentais. Estes sdo
sinais sagrados por meio dos quais,
imitando de algum modo os
sacramentos, se significam e se
obtém, pela oracdo da Igreja, efeitos
principalmente de ordem espiritual.
Por meio deles, disp6em-se 0s



homens para a recepc¢ao do principal
efeito dos sacramentos e sdo
santificadas as varias circunstancias
da vida» [15]. «Os sacramentais ndo
conferem a graca do Espirito Santo a
maneira dos sacramentos; mas, pela
oracao da Igreja, preparam para
receber a graca e dispdem para
cooperar com ela» ( Catecismo, 1671).

3. A Liturgia

A liturgia cristd «é essencialmente
accao de Deus (actio Dei) que nos
envolve em Jesus por meio do
Espirito» [16], e possui uma dupla
dimensdo: ascendente e descendente
[17]. «A liturgia é “ac¢do” do “Cristo
total” (Christus totus)» ( Catecismo,
1136), por isso «é toda a comunidade,
o corpo de Cristo unido a sua Cabeca,
que celebra» ( Catecismo, 1140). No
centro da assembleia encontra-se o
proprio Jesus Cristo (cf. Mt 18, 20),
agora ressuscitado e glorioso. Cristo
precede a assembleia que celebra.



Ele — que actua inseparavelmente
unido ao Espirito Santo — convoca-a,
reune-a e ensina-a. Ele, o Sumo e
Eterno Sacerdote € o principal
protagonista da ac¢ao ritual que
torna presente o evento fundador,
embora se sirva dos seus ministros
para re-presentar (para tornar
presente, real e verdadeiramente, no
aqui e agora da celebracao liturgica)
0 seu sacrificio redentor e tornar-nos
participantes dos dons conviviais da
sua Eucaristia.

Sem esquecer que, formando com
Cristo-Cabeca «como que uma unica
pessoa mistica» [18], a Igreja actua
nos sacramentos como “comunidade
sacerdotal”, “organicamente
estruturada”: gracas ao Baptismo e a
Confirmacdo, o povo sacerdotal
torna-se apto para celebrar a
Eucaristia. Por isso, «as ac¢oes
litargicas ndo sdo acgodes privadas,
mas celebracdes da Igreja (...),
pertencem a todo o corpo da Igreja,



manifestam-no e afectam-no,
atingindo, porém, cada um dos
membros de modo diverso, segundo
a variedade de estados, funcdes e
participacdo actual» [19].

Em cada celebracao liturgica
comparticipa toda a Igreja, céus e
terra, Deus e os homens (cf. Ap 5). A
liturgia cristd, embora se celebre
apenas aqui e agora, num lugar
concreto e expresse em sl uma certa
comunidade, é por natureza catdlica,
provém do todo e conduz ao todo, em
unidade com o Papa, com os bispos
em comunhdo com o Romano
Pontifice, com os crentes de todas as
épocas e lugares «para que Deus seja
tudo em todas as coisas» ( 1 Cor 15,
28). Nesta perspectiva, €
fundamental o principio de que o
verdadeiro sujeito da liturgia é a
Igreja, concretamente a communio
sanctorum de todos os lugares e de
todos os tempos [20]. Por isso, quanto
mais uma celebracdo esta imbuida



desta consciéncia, tanto mais nela se
realiza concretamente o sentido da
liturgia. Expressdo desta consciéncia
de unidade e universalidade da
Igreja é o uso do latim e do canto
gregoriano em algumas partes da
celebracdo liturgica [21].

A partir destas consideracoes,
podemos afirmar que a assembleia
que celebra a Eucaristia é a
comunidade dos baptizados que,
«pela regeneracdo e pela uncdo do
Espirito Santo, sdo consagrados para
serem casa espiritual, sacerddcio
santo, para que, por meio de todas as
obras proprias do cristdo, oferecam
oblagoes espirituais» [22]. Este
“sacerdocio comum” é o de Cristo,
unico Sacerdote, no qual todos os
seus membros participam [23].
«Assim, na celebracdo dos
sacramentos, toda a assembleia é
“liturga”, cada qual segundo a sua
funcdo, mas “na unidade do Espirito”
que age em todos» ( Catecismo, 1144).



Por isso, a participacdo nas
celebracdes liturgicas, mesmo que
ndo abarque toda a vida
sobrenatural dos fiéis, constitui para
eles, como para toda a Igreja, o cume
para o qual tende toda a sua
actividade e a fonte donde mana a
sua forca [24]. Na realidade, «a Igreja
recebe-se e simultaneamente
exprime-se nos sete sacramentos,
pelos quais a graca de Deus
influencia concretamente a
existéncia dos fiéis para que toda a
sua vida, redimida por Cristo, se
torne culto agradavel a Deus» [25].

Quando nos referimos a assembleia
como sujeito da celebracdo quer
dizer que cada fiel, ao actuar como
membro participante da assembleia,
faz tudo e s6 o que lhe corresponde.
«0s membros ndo tém todos a
mesma funcdo» (Rm 12, 4). Alguns
sdo chamados por Deus na e pela
Igreja para um servico especial da
comunidade. Estes servidores sdo



escolhidos pelo sacramento da
Ordem, por meio do qual o Espirito
Santo os torna aptos para actuar em
representacdo de Cristo-Cabeca ao
servico de todos os membros da
Igreja [26]. Como Jodo Paulo II
esclareceu em diversos momentos, «
in persona Christi quer dizer algo
mais do que “em nome”, ou entdo
“nas vezes” de Cristo. In persona , isto
é, na especifica e sacramental
identificagdo com o Sumo e Eterno
Sacerdote, que é o Autor e o principal
Sujeito deste seu proprio sacrificio,
no que verdadeiramente ndo pode
ser substituido por ninguémn» [27].
Podemos dizer graficamente, como
diz o Catecismo, que «0 ministro
ordenado é como que o “icone” de
Cristo-Sacerdote» ( Catecismo, 1142).

«0O mistério celebrado na liturgia é
um so, mas as formas da sua
celebracdo sdo diversas. A riqueza
insondavel do mistério de Cristo é
tal, que nenhuma tradicdo litargica



pode esgotar-lhe a expressao». (
Catecismo, 1200-1201). «As tradigGes
litargicas ou ritos, actualmente em
uso na Igreja, sdo: o rito latino
(principalmente o rito romano, mas
também os ritos de certas igrejas
locais, como o rito ambrosiano ou o
de certas ordens religiosas) e os ritos
bizantino, alexandrino ou copta,
sirfaco, arménio, maronita e
caldeu» ( Catecismo, 1203). «A Igreja
considera iguais em direito e honra
todos os ritos legitimamente
reconhecidos, quer que se
mantenham e sejam por todos o0s
meios promovidos» [28].

Juan José Silvestre
Bibliografia basica

Catecismo da Igreja Catolica,
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 e
1667-1671.

Leituras recomendada



S. Josemaria, Homilia «A Eucaristia,
mistério de fé e de amor», em Cristo
que Passa , 83-94; também os n. 70 e
80. Temas Actuais do Cristianismo,
115.

J. Ratzinger, Introdugdo ao Espirito
da Liturgia , Edi¢des Paulinas, 2002.

]J.L. Gutiérrez-Martin, Belleza y
misterio. La liturgia, vida de la
Iglesia, EUNSA (Astrolabio),
Pamplona 2006, pp. 53-84, 13-126.

Notas

[1] Bento XVI, Enc. Deus Caritas Est,
25-X11-2005, 1.

[2] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
Caritatis, 22-11-2007, 34.

[3] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium , 5; cf.
Catecismo, 1067.



[4] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium , 7; cf.
Catecismo , 1070.

[5] Concilio de Trento: DS 1600-1601;
cf. Catecismo , 1114.

[6] S. Tomds de Aquino, Suma
Teologica , 111, q. 60, a. 3; cf.
Catecismo , 1130.

[7] Cf. Catecismo , 1205; Concilio de
Trento: DS 1728; Pio XII: DS 3857.

[8] Cf. Concilio de Trento: DS 1606.

[9] A accdo do Espirito Santo em nds
«é que vivamos a vida de Cristo
ressuscitado» ( Catecismo , 1091);
«une a Igreja a vida e a missao de
Cristo» ( Catecismo , 1092); «cura e
transforma aqueles que O recebem,
conformando-os com o Filho de
Deus» ( Catecismo , 1129).

[10] Cf. Concilio de Trento: DS 1609.

[11] Cf. Concilio de Trento: DS 1604.



[12] Cf. Concilio de Trento: DS 1608.

[13] S. Tomas de Aquino, Suma
Teologica , 111, q. 68, art.8.

[14] O sacerddcio ministerial
«garante que, nos sacramentos, € de
certeza Cristo que age pelo Espirito
Santo em favor da Igreja. A missdo
de salvacao, confiada pelo Pai ao seu
Filho Enc.arnado, é confiada aos
Apostolos e, por eles, aos seus
sucessores; eles recebem o Espirito
de Jesus para agirem em seu nome e
na sua pessoa (cf. Jo 20, 21-23; Lc 24,
47; Mt 28, 18-20). Assim, o ministro
ordenado é o laco sacramental que
une a acc¢ao liturgica aquilo que
disseram e fizeram os Apdstolos e,
por eles, ao que disse e fez o proprio
Cristo, fonte e fundamento dos
sacramentos» ( Catecismo, 1120).
Apesar da eficacia do sacramento
ndo provir das qualidades morais do
ministro, no entanto a sua fé e
devocgao, além de contribuir para a



sua santificacdo pessoal, favorece
bastante as boas disposi¢cdes do
sujeito que recebe o sacramento e,
por conseguinte, o fruto que dele
obtém.

[15] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium , 60; cf.
Catecismo, 1667.

[16] Bento XVI, EX. ap. Sacramentum
Caritatis, 37.

[17] «Por um lado, a Igreja, unida ao
seu Senhor e “sob a ac¢do do Espirito
Santo” ( Lc 10, 21), bendiz o Pai “pelo
seu Dom inefavel” (2 Cor 9, 15),
mediante a adoracdo, o louvor e a
accao de gracas. Por outro lado, e até
a consumacdo do designio de Deus, a
Igreja ndo cessa de oferecer ao Pai “a
oblac¢do dos seus proprios dons” e de
Lhe implorar que envie o Espirito
Santo sobre esta oblacao, sobre si
propria, sobre os fiéis e sobre o
mundo inteiro, a fim de que, pela
comunhdo na morte e ressurreicao



de Cristo-Sacerdote e pelo poder do
Espirito, estas béncaos divinas
produzam frutos de vida, «para que
seja enaltecida a gldria da sua
graca» ( Ef 1, 6)» ( Catecismo, 1083).

[18] Pio XII, Enc. Mystici Corporis ; cf.
Catecismo, 1119.

[19] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium , 26; cf.
Catecismo, 1140.

[20] «A oblacdo deve redundar em
beneficio de todos - Orate, fratres,
reza o sacerdote -, porque este
sacrificio é meu e vosso, de toda a
Igreja Santa. Orai, irmaos, mesmo
que sejam poucos 0S que se
encontram reunidos, mesmo que se
encontre materialmente presente
apenas um cristdo ou até so o
celebrante, porque uma Missa é
sempre o holocausto universal, o
resgate de todas as tribos e linguas e
povos e nacdes! (cf. Ap 5, 9). Todos os
cristaos, pela comunhéo dos Santos,



recebem as gracas de cada Missa,
quer se celebre diante de milhares de
pessoas, quer haja apenas como
unico assistente um menino,
possivelmente distraido, a ajudar o
sacerdote. Tanto num caso como
noutro, a Terra e o Céu unems-se para
entoar com o0s Anjos do Senhor:
Sanctus, Sanctus, Sanctus...»( S.
Josemaria Escriva, Cristo que Passa).

[21] Cf. Bento XVI, Ex. ap.
Sacramentum Caritatis , 62; Concilio
Vaticano II, Const. Sacrosanctum
Concilium, 54.

[22] Concilio Vaticano II, Const.
Lumen Gentium, 10.

[23] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Lumen Gentium, 10 e 34; Decr.
Presbyteorum Ordinis, 2.

[24] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium , 20.



[25] Bento XVI, EX. ap. Sacramentum
Caritatis, 16.

[26] Cf. Concilio Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis , 2 e 15.

[27] Jodo Paulo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 29. Nas notas 59 e 60
reproduzems-se as intervencgoes do
Magistério do século XX sobre este
ponto: «O ministro do altar age
personificando Cristo cabeca, que
oferece em nome de todos os
membros»

[28] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium , 4.a

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-17-a-
liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/
(15/12/2025)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-17-a-liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-17-a-liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-17-a-liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/

	TEMA 17. A liturgia e os sacramentos em geral

