
opusdei.org

TEMA 17. A liturgia e
os sacramentos em
geral

A liturgia cristã é
essencialmente actio Dei que
nos une a Jesus através do
Espírito (cf. Ex. ap.
Sacramentum Caritatis, n. 37).

11/07/2010

1. O Mistério pascal: mistério vivo
e vivificante

As palavras e as acções de Jesus
durante a sua vida oculta em Nazaré
e no seu ministério público eram



salvíficas e antecipavam a força do
seu ministério pascal. «Uma vez
chegada a sua “Hora” (cf. Jo 13, 1; 17,
1.), Jesus vive o único acontecimento
da história que não passa jamais:
morre, é sepultado, ressuscita de
entre os mortos e senta-Se à direita
do Pai “uma vez por todas” ( Rm 6,
10; Heb 7, 27; 9, 12). É um
acontecimento real, ocorrido na
nossa história, mas único; todos os
outros acontecimentos da história
acontecem uma vez e passam,
devorados pelo passado. Pelo
contrário, o mistério pascal de Cristo
não pode ficar somente no passado,
já que pela sua morte, Ele destruiu a
morte; e tudo o que Cristo é, tudo o
que fez e sofreu por todos os homens,
participa da eternidade divina, e
assim transcende todos os tempos e
em todos se torna presente. O
acontecimento da cruz e da
ressurreição permanece e atrai tudo
para a vida» ( Catecismo, 1085).



Como sabemos, «no início do ser
cristão, não há uma decisão ética ou
uma grande ideia, mas o encontro
com um acontecimento, com uma
Pessoa que dá à vida um novo
horizonte e, desta forma, o rumo
decisivo» [1]Daí que «a fonte da
nossa fé e da liturgia eucarística é o
mesmo acontecimento: a doação que
Cristo fez de Si próprio no mistério
pascal» [2].

2. O Mistério pascal no tempo da
Igreja: liturgia e sacramentos

«Em Cristo realizou-se plenamente a
nossa reconciliação e deu-se-nos a
plenitude do culto divino (…)
principalmente pelo mistério pascal
da sua bem-aventurada Paixão,
Ressurreição dos mortos e gloriosa
Ascensão» [3] «É este mistério de
Cristo que a Igreja proclama e
celebra na sua liturgia» ( Catecismo ,
1068).



«Com razão se considera a Liturgia
como o exercício da função
sacerdotal de Cristo. Nela, os sinais
sensíveis significam e, cada um à sua
maneira, realizam a santificação dos
homens; nela, o Corpo Místico de
Jesus Cristo - cabeça e membros -
presta a Deus o culto público
integral» [4]. «Toda a vida litúrgica
da Igreja gravita em torno do
sacrifício eucarístico e dos
sacramentos» ( Catecismo , 1113).

«Sentado à direita do Pai, e
derramando o Espírito Santo sobre o
seu corpo que é a Igreja, Cristo age
agora pelos sacramentos, que
instituiu para comunicar a sua
graça» ( Catecismo , 1084).

2.1. Os sacramentos: natureza,
origem e número

«Os sacramentos são sinais eficazes
da graça, instituídos por Cristo e
confiados à Igreja, pelos quais nos é
dispensada a vida divina. Os ritos



visíveis, com os quais são celebrados
os sacramentos, significam e
realizam as graças próprias de cada
sacramento» ( Catecismo , 1131). «Os
sacramentos são sinais sensíveis
(palavras e acções), acessíveis à
nossa humanidade actual» ( 
Catecismo , 1084).

«Aderindo à doutrina da Sagrada
Escritura, às tradições apostólicas e
ao sentir unânime dos santos
Padres», nós professamos que «os
sacramentos da nova Lei foram todos
instituídos por nosso Senhor Jesus
Cristo» [5].

«Há na Igreja sete sacramentos:
Baptismo, Confirmação ou Crisma,
Eucaristia, Penitência, Unção dos
enfermos, Ordem e Matrimónio» ( 
Catecismo , 1113). «Os sete
sacramentos tocam todas as etapas e
momentos importantes da vida do
cristão: outorgam nascimento e
crescimento, cura e missão, à vida de



fé dos cristãos. Há aqui uma certa
semelhança entre as etapas da vida
natural e as da vida espiritual» ( 
Catecismo , 1210). Formam um
conjunto ordenado em que a
Eucaristia ocupa o centro pois
contém o próprio Autor dos
sacramentos (cf. Catecismo , 1211).

Os sacramentos significam três
coisas: a causa santificante, que é a
Morte e Ressurreição de Cristo; o 
efeito santificante ou graça; e o fim da
santificação, que é a glória eterna. «O
sacramento é sinal rememorativo
daquilo que o precedeu, isto é, da
paixão de Cristo; e demonstrativo
daquilo que em nós a paixão de
Cristo realiza, isto é, da graça; e
prognóstico, quer dizer, que anuncia
de antemão a glória futura» [6].

O signo sacramental, próprio de cada
sacramento, é constituído por coisas
(elementos materiais – água, azeite,
pão, vinho – e gestos humanos –



ablução, unção, imposição das mãos,
etc.), que se chamam matéria ; e
também por palavras que o ministro
do sacramento pronuncia, que são a 
forma . Na realidade, «cada
celebração sacramental é um
encontro dos filhos de Deus com o
seu Pai, em Cristo e no Espírito Santo.
Tal encontro exprime-se como um
diálogo, através de acções e de
palavras» ( Catecismo , 1153).

Na liturgia dos sacramentos existe
uma parte imutável (o que o próprio
Cristo estabeleceu acerca do signo
sacramental), e as partes que a Igreja
pode mudar, para bem dos fiéis e
maior veneração dos sacramentos,
adaptando-as às circunstâncias de
lugar e de tempo [7]. «Nenhum rito
sacramental pode ser modificado ou
manipulado ao arbítrio do ministro
ou da comunidade» ( Catecismo ,
1125).



2.2 Efeitos e necessidade dos
sacramentos

Todos os sacramentos conferem a
graça santificante a quem não coloca
obstáculos [8]. Esta graça é «o dom
do Espírito que nos justifica e nos
santifica» ( Catecismo , 2003). Além
disso, os sacramentos conferem a
graça sacramental, que á a graça
«própria de cada sacramento» ( 
Catecismo , 1128): um certo auxílio
divino para conseguir o fim desse
sacramento.

Não só recebemos a graça
santificante, mas também o próprio
Espírito Santo. «É pelos sacramentos
da Igreja que Cristo comunica aos
membros do seu corpo o seu Espírito
Santo e santificador» ( Catecismo ,
739) [9]. O fruto da vida sacramental
consiste em que o Espírito Santo
deifica os fiéis unindo-os vitalmente
a Cristo (cf. Catecismo , 1129).



Os três sacramentos do Baptismo,
Confirmação e Ordem conferem,
além da graça, o chamado carácter
sacramental, que é um selo espiritual
indelével impresso na alma [10], pelo
qual o cristão participa do sacerdócio
de Cristo e forma parte da Igreja
segundo os diversos estados e
funções. O carácter sacramental
permanece para sempre no cristão
como disposição positiva para a
graça, como promessa e garantia da
protecção divina e como vocação
para o culto divino e serviço da
Igreja. Por conseguinte, estes três
sacramentos não podem ser
reiterados (cf. Catecismo , 1121).

Os sacramentos que Cristo confiou à
sua Igreja são necessários – pelo
menos o seu desejo – para a salvação,
para alcançar a graça santificante, e
nenhum é supérfluo, embora nem
todos sejam necessários para todas
as pessoas [11].



2.3. Eficácia dos sacramentos

Os sacramentos «são eficazes, porque
neles é o próprio Cristo que opera: é
Ele que baptiza, é Ele que age nos
sacramentos para comunicar a graça
que o sacramento significa» ( 
Catecismo , 1127). O efeito
sacramental produz-se ex opere
operato (pelo próprio facto do signo
sacramental se ter realizado) [12]. «O
sacramento não actua em virtude da
justiça do homem que o administra
ou do que o recebe, mas pelo poder
de Deus» [13] «Desde que um
sacramento seja celebrado conforme
a intenção da Igreja, o poder de
Cristo e do seu Espírito age nele e por
ele, independentemente da santidade
pessoal do ministro» ( Catecismo ,
1128).

O homem que realiza o sacramento
coloca-se ao serviço de Cristo e da
Igreja, por isso chama-se ministro do
sacramento; e não pode ser qualquer



fiel cristão indistintamente, mas de
modo ordinário, necessita da
especial configuração com Cristo
Sacerdote que dá o sacramento da
Ordem [14].

A eficácia dos sacramentos deriva do
próprio Cristo, que actua neles, «no
entanto, os frutos dos sacramentos
dependem também das disposições
de quem os recebe» ( Catecismo ,
1128): quanto melhores forem as
disposições de fé que possua,
conversão do coração e adesão à
vontade de Deus, mais abundantes
são nos efeitos da graça que recebe
(cf. Catecismo, 1098).

«A Santa Mãe Igreja instituiu
também os sacramentais. Estes são
sinais sagrados por meio dos quais,
imitando de algum modo os
sacramentos, se significam e se
obtêm, pela oração da Igreja, efeitos
principalmente de ordem espiritual.
Por meio deles, dispõem-se os



homens para a recepção do principal
efeito dos sacramentos e são
santificadas as várias circunstâncias
da vida» [15]. «Os sacramentais não
conferem a graça do Espírito Santo à
maneira dos sacramentos; mas, pela
oração da Igreja, preparam para
receber a graça e dispõem para
cooperar com ela» ( Catecismo, 1671).

3. A Liturgia

A liturgia cristã «é essencialmente
acção de Deus (actio Dei) que nos
envolve em Jesus por meio do
Espírito» [16], e possui uma dupla
dimensão: ascendente e descendente
[17]. «A liturgia é “acção” do “Cristo
total” (Christus totus)» ( Catecismo,
1136), por isso «é toda a comunidade,
o corpo de Cristo unido à sua Cabeça,
que celebra» ( Catecismo, 1140). No
centro da assembleia encontra-se o
próprio Jesus Cristo (cf. Mt 18, 20),
agora ressuscitado e glorioso. Cristo
precede a assembleia que celebra.



Ele – que actua inseparavelmente
unido ao Espírito Santo – convoca-a,
reúne-a e ensina-a. Ele, o Sumo e
Eterno Sacerdote é o principal
protagonista da acção ritual que
torna presente o evento fundador,
embora se sirva dos seus ministros
para re-presentar (para tornar
presente, real e verdadeiramente, no
aqui e agora da celebração litúrgica)
o seu sacrifício redentor e tornar-nos
participantes dos dons conviviais da
sua Eucaristia.

Sem esquecer que, formando com
Cristo-Cabeça «como que uma única
pessoa mística» [18], a Igreja actua
nos sacramentos como “comunidade
sacerdotal”, “organicamente
estruturada”: graças ao Baptismo e à
Confirmação, o povo sacerdotal
torna-se apto para celebrar a
Eucaristia. Por isso, «as acções
litúrgicas não são acções privadas,
mas celebrações da Igreja (…),
pertencem a todo o corpo da Igreja,



manifestam-no e afectam-no,
atingindo, porém, cada um dos
membros de modo diverso, segundo
a variedade de estados, funções e
participação actual» [19].

Em cada celebração litúrgica
comparticipa toda a Igreja, céus e
terra, Deus e os homens (cf. Ap 5). A
liturgia cristã, embora se celebre
apenas aqui e agora, num lugar
concreto e expresse em si uma certa
comunidade, é por natureza católica,
provém do todo e conduz ao todo, em
unidade com o Papa, com os bispos
em comunhão com o Romano
Pontífice, com os crentes de todas as
épocas e lugares «para que Deus seja
tudo em todas as coisas» ( 1 Cor 15,
28). Nesta perspectiva, é
fundamental o princípio de que o
verdadeiro sujeito da liturgia é a
Igreja, concretamente a communio
sanctorum de todos os lugares e de
todos os tempos [20]. Por isso, quanto
mais uma celebração está imbuída



desta consciência, tanto mais nela se
realiza concretamente o sentido da
liturgia. Expressão desta consciência
de unidade e universalidade da
Igreja é o uso do latim e do canto
gregoriano em algumas partes da
celebração litúrgica [21].

A partir destas considerações,
podemos afirmar que a assembleia
que celebra a Eucaristia é a
comunidade dos baptizados que,
«pela regeneração e pela unção do
Espírito Santo, são consagrados para
serem casa espiritual, sacerdócio
santo, para que, por meio de todas as
obras próprias do cristão, ofereçam
oblações espirituais» [22]. Este
“sacerdócio comum” é o de Cristo,
único Sacerdote, no qual todos os
seus membros participam [23].
«Assim, na celebração dos
sacramentos, toda a assembleia é
“liturga”, cada qual segundo a sua
função, mas “na unidade do Espírito”
que age em todos» ( Catecismo, 1144).



Por isso, a participação nas
celebrações litúrgicas, mesmo que
não abarque toda a vida
sobrenatural dos fiéis, constitui para
eles, como para toda a Igreja, o cume
para o qual tende toda a sua
actividade e a fonte donde mana a
sua força [24]. Na realidade, «a Igreja
recebe-se e simultaneamente 
exprime-se nos sete sacramentos,
pelos quais a graça de Deus
influencia concretamente a
existência dos fiéis para que toda a
sua vida, redimida por Cristo, se
torne culto agradável a Deus» [25].

Quando nos referimos à assembleia
como sujeito da celebração quer
dizer que cada fiel, ao actuar como
membro participante da assembleia,
faz tudo e só o que lhe corresponde.
«Os membros não têm todos a
mesma função» ( Rm 12, 4). Alguns
são chamados por Deus na e pela
Igreja para um serviço especial da
comunidade. Estes servidores são



escolhidos pelo sacramento da
Ordem, por meio do qual o Espírito
Santo os torna aptos para actuar em
representação de Cristo-Cabeça ao
serviço de todos os membros da
Igreja [26]. Como João Paulo II
esclareceu em diversos momentos, « 
in persona Christi quer dizer algo
mais do que “em nome”, ou então
“nas vezes” de Cristo. In persona , isto
é, na específica e sacramental
identificação com o Sumo e Eterno
Sacerdote, que é o Autor e o principal
Sujeito deste seu próprio sacrifício,
no que verdadeiramente não pode
ser substituído por ninguém» [27].
Podemos dizer graficamente, como
diz o Catecismo, que «o ministro
ordenado é como que o “ícone” de
Cristo-Sacerdote» ( Catecismo, 1142).

«O mistério celebrado na liturgia é
um só, mas as formas da sua
celebração são diversas. A riqueza
insondável do mistério de Cristo é
tal, que nenhuma tradição litúrgica



pode esgotar-lhe a expressão». ( 
Catecismo, 1200-1201). «As tradições
litúrgicas ou ritos, actualmente em
uso na Igreja, são: o rito latino
(principalmente o rito romano, mas
também os ritos de certas igrejas
locais, como o rito ambrosiano ou o
de certas ordens religiosas) e os ritos
bizantino, alexandrino ou copta,
siríaco, arménio, maronita e
caldeu» ( Catecismo, 1203). «A Igreja
considera iguais em direito e honra
todos os ritos legitimamente
reconhecidos, quer que se
mantenham e sejam por todos os
meios promovidos» [28].

Juan José Silvestre

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 e
1667-1671.

Leituras recomendada



S. Josemaria, Homilia «A Eucaristia,
mistério de fé e de amor», em Cristo
que Passa , 83-94; também os n. 70 e
80. Temas Actuais do Cristianismo,
115.

J. Ratzinger, Introdução ao Espírito
da Liturgia , Edições Paulinas, 2002.

J.L. Gutiérrez-Martín, Belleza y
misterio. La liturgia, vida de la
Iglesia, EUNSA (Astrolabio),
Pamplona 2006, pp. 53-84, 13-126.

Notas

[1] Bento XVI, Enc. Deus Caritas Est,
25-XII-2005, 1.

[2] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
Caritatis, 22-II-2007, 34.

[3] Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , 5; cf. 
Catecismo, 1067.



[4] Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , 7; cf. 
Catecismo , 1070.

[5] Concílio de Trento: DS 1600-1601;
cf. Catecismo , 1114.

[6] S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica , III, q. 60, a. 3; cf. 
Catecismo , 1130.

[7] Cf. Catecismo , 1205; Concílio de
Trento: DS 1728; Pio XII: DS 3857.

[8] Cf. Concílio de Trento: DS 1606.

[9] A acção do Espírito Santo em nós
«é que vivamos a vida de Cristo
ressuscitado» ( Catecismo , 1091);
«une a Igreja à vida e à missão de
Cristo» ( Catecismo , 1092); «cura e
transforma aqueles que O recebem,
conformando-os com o Filho de
Deus» ( Catecismo , 1129).

[10] Cf. Concílio de Trento: DS 1609.

[11] Cf. Concílio de Trento: DS 1604.



[12] Cf. Concílio de Trento: DS 1608.

[13] S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica , III, q. 68, art.8.

[14] O sacerdócio ministerial
«garante que, nos sacramentos, é de
certeza Cristo que age pelo Espírito
Santo em favor da Igreja. A missão
de salvação, confiada pelo Pai ao seu
Filho Enc.arnado, é confiada aos
Apóstolos e, por eles, aos seus
sucessores; eles recebem o Espírito
de Jesus para agirem em seu nome e
na sua pessoa (cf. Jo 20, 21-23; Lc 24,
47; Mt 28, 18-20). Assim, o ministro
ordenado é o laço sacramental que
une a acção litúrgica àquilo que
disseram e fizeram os Apóstolos e,
por eles, ao que disse e fez o próprio
Cristo, fonte e fundamento dos
sacramentos» ( Catecismo, 1120).
Apesar da eficácia do sacramento
não provir das qualidades morais do
ministro, no entanto a sua fé e
devoção, além de contribuir para a



sua santificação pessoal, favorece
bastante as boas disposições do
sujeito que recebe o sacramento e,
por conseguinte, o fruto que dele
obtém.

[15] Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , 60; cf. 
Catecismo, 1667.

[16] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
Caritatis, 37.

[17] «Por um lado, a Igreja, unida ao
seu Senhor e “sob a acção do Espírito
Santo” ( Lc 10, 21), bendiz o Pai “pelo
seu Dom inefável” ( 2 Cor 9, 15),
mediante a adoração, o louvor e a
acção de graças. Por outro lado, e até
à consumação do desígnio de Deus, a
Igreja não cessa de oferecer ao Pai “a
oblação dos seus próprios dons” e de
Lhe implorar que envie o Espírito
Santo sobre esta oblação, sobre si
própria, sobre os fiéis e sobre o
mundo inteiro, a fim de que, pela
comunhão na morte e ressurreição



de Cristo-Sacerdote e pelo poder do
Espírito, estas bênçãos divinas
produzam frutos de vida, «para que
seja enaltecida a glória da sua
graça» ( Ef 1, 6)» ( Catecismo, 1083).

[18] Pio XII, Enc. Mystici Corporis ; cf.
Catecismo, 1119.

[19] Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , 26; cf.
Catecismo, 1140.

[20] «A oblação deve redundar em
benefício de todos - Orate, fratres,
reza o sacerdote -, porque este
sacrifício é meu e vosso, de toda a
Igreja Santa. Orai, irmãos, mesmo
que sejam poucos os que se
encontram reunidos, mesmo que se
encontre materialmente presente
apenas um cristão ou até só o
celebrante, porque uma Missa é
sempre o holocausto universal, o
resgate de todas as tribos e línguas e
povos e nações! (cf. Ap 5, 9). Todos os
cristãos, pela comunhão dos Santos,



recebem as graças de cada Missa,
quer se celebre diante de milhares de
pessoas, quer haja apenas como
único assistente um menino,
possivelmente distraído, a ajudar o
sacerdote. Tanto num caso como
noutro, a Terra e o Céu unem-se para
entoar com os Anjos do Senhor: 
Sanctus, Sanctus, Sanctus...»( S.
Josemaria Escrivá , Cristo que Passa).

[21] Cf. Bento XVI, Ex. ap. 
Sacramentum Caritatis , 62; Concílio
Vaticano II, Const. Sacrosanctum
Concilium, 54.

[22] Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 10.

[23] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 10 e 34; Decr. 
Presbyteorum Ordinis, 2.

[24] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , 20.



[25] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
Caritatis , 16.

[26] Cf. Concílio Vaticano II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis , 2 e 15.

[27] João Paulo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 29. Nas notas 59 e 60
reproduzem-se as intervenções do
Magistério do século XX sobre este
ponto: «O ministro do altar age
personificando Cristo cabeça, que
oferece em nome de todos os
membros»

[28] Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , 4.a

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-17-a-
liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/

(15/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-17-a-liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-17-a-liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-17-a-liturgia-e-os-sacramentos-em-geral/

	TEMA 17. A liturgia e os sacramentos em geral

