
opusdei.org

Tema 17. A Igreja e o
mundo

A Igreja é inseparavelmente
humana e divina. Vive e atua
no mundo, mas o seu fim e a
sua força não se encontram na
terra, mas sim no Céu. A Igreja
não procura apenas a salvação
da humanidade, mas preocupa-
se também com os assuntos
temporais. Cada fiel cristão
participa na missão da Igreja
segundo a sua condição e
vocação, e os dons recebidos. Os
leigos são chamados a
santificarem-se no mundo a
partir de dentro. A Igreja não
pode nem deve substituir o



Estado, mas também não pode
nem deve ficar de lado.

01/10/2022

Sumário:

Introdução
1. A Igreja na história
2. A secularidade cristã e a
missão da Igreja
3. O papel dos leigos:
santificação do mundo a partir
de dentro
4. Liberdade e responsabilidade
dos leigos
5. A Igreja e o Estado
6. A liberdade religiosa
Bibliografia e Leituras

Introdução

• 
• 
• 

• 

• 

• 
• 
• 



A Igreja apresenta-se ao mundo
como comunidade dos discípulos de
Jesus. Cremos que Cristo é o Filho de
Deus feito carne, o rosto humano de
Deus, que continua a atuar em união
com o Espírito Santo na missão da
Igreja seguindo o projeto divino da
salvação.

«A Igreja é, pois, inseparavelmente
humana e divina. É sociedade
humana e divina. É sociedade divina
pela sua origem, sobrenatural pelo
seu fim e pelos meios que se
ordenam a esse fim; mas, como é
composta de homens é uma
comunidade humana (Leão XIII, Satis
cognitum). Vive e atua no mundo,
mas o seu fim e a sua força não são
da terra, mas do Céu»[1].

Todos os seres criados possuem uma
marca de Deus, especialmente as
pessoas, criadas à sua imagem e
semelhança. Além disso, já no Antigo
Testamento se vê que Deus



estabeleceu uma ordem de
realidades a que chamamos
“sagradas” através de determinados
sinais que podem ser pessoas
(ministros sagrados) ou realidades
materiais (o templo e os outros
objetos preservados do uso comum
para o serviço de Deus). Ao lado
destas “realidades sagradas” cujo fim
é o culto, situa-se o âmbito das outras
realidades criadas (tais como o
trabalho, a família, a cultura e as
relações sociais, económicas e
políticas, etc.) a que chamamos
“profanas” ou “seculares”. Mas não
se deve pensar que o sagrado é
relativo a Deus e que o profano é
alheio a Deus.

Com a Encarnação do Filho de Deus,
as realidades profanas podem ser
vividas em união com Ele, pela ação
do Espírito Santo, através da fé e dos
sacramentos. E assim todas estas
realidades podem ser também, sem
necessidade de as separar do seu uso



corrente, meio de colaboração com a 
redenção e meio de santificação. A
isto se chama “secularidade
cristã” (de saeculum = século ou
mundo). Os cristãos amam o mundo,
antes de mais, porque foi criado por
Deus. E procuram levá-lo a Deus,
sabendo que o pecado também está
presente no mundo; mas que a graça
de Deus cura e eleva essa realidade.

1. A Igreja na história

A Igreja, como comunidade humana
e social, está e vive no mundo. Igreja
e mundo estão intimamente
relacionados, mas não se
identificam. O mundo não é um
espaço alheio a Deus; o seu
significado não se esgota nas coisas
terrenas, porque é chamado em
Cristo a uma nova forma de
existência, que Jesus chama de



“Reino de Deus”. Este reino não é
uma realidade política, mas
espiritual. O mundo não é
independente de Deus, como afirma
o laicismo, querendo relegar a
religião para a esfera do privado e
irrelevante.

Ao mesmo tempo, o mundo tem 
autonomia em relação à Igreja como
instituição eclesiástica. Jesus disse:
«Dai a César o que é de César» (Mt 22,
21). Não existe uma solução cristã
oficial para todos os problemas do
mundo, mas sim várias soluções
concretas. E a Igreja não se identifica
com nenhuma ordem histórica
concreta: com nenhuma ideologia,
regime político, económico ou social.
Isto, como dissemos, não significa
que os valores terrenos sejam
independentes de Deus. Na visão
cristã do mundo, tudo é dom de Deus
e o mundo é chamado a ser um
caminho para conhecer e amar Deus;
e, como consequência, amar o



próximo e servir a unidade da
linhagem humana.

A missão da Igreja não é um projeto
político nem aspira a “sacralizar” o
mundo, mas sim uma missão
religiosa: procura apenas a salvação
da humanidade, uma salvação que
vai para além do bem-estar ou da
justiça terrena. Ao mesmo tempo, a
Igreja preocupa-se também com as
questões temporais: porque a pessoa
não é um ser abstrato, mas situado
num contexto familiar e social,
laboral e económico, e porque a
mensagem evangélica apela à
redenção de todas as realidades com
a promoção da justiça e da paz, para
que o Reino de Deus se vá
construindo na história.

A Igreja lembra a todos o carácter
provisório das conquistas temporais.
O que os homens fazem precisa de
ser melhorado, completado e, por
último, transformado por Deus. E



assim pode fazer parte desse novo
mundo que corresponde ao Reino.

Por estas razões a Igreja, também
institucionalmente, lida com
questões sociais e temporais, não nos
seus aspetos técnicos e contingentes,
mas na medida em que podem
impedir a união com Deus e a vida
eterna. O principal obstáculo para
isso é o pecado, e todo pecado é
pessoal. As consequências do pecado
podem vir a constituir verdadeiras
“estruturas de pecado” no meio
social, que impedem os homens de
alcançar a verdade e o bem comum,
a vida da graça e de amor a Deus e ao
próximo. Por isso, quando a Igreja
ensina a sua Doutrina social, não se
afasta da sua própria missão, mas
enfrenta-a no meio da complexidade
do mundo atual e procura mediar o
diálogo entre culturas e religiões.



2. A secularidade cristã e a missão
da Igreja

Como indicámos, a visão cristã do
mundo, que a Igreja anuncia e
ensina, chama-se secularidade cristã
ou também “dimensão secular” do
cristianismo e da Igreja. A
secularidade cristã tem as suas raízes
no facto de que o Filho de Deus se fez
homem num determinado tempo e
cultura. E isso realiza-se de modos
diferentes em todos os cristãos. O
magistério da Igreja ensina: «Todos
os membros da Igreja são
participantes da sua dimensão
secular; mas são-no de maneiras
diferentes» (S. João Paulo II, 
Christifideles laici, n. 15).

Neste aspeto particular, percebe-se o
facto de que na Igreja haja uma
pluralidade de posições pessoais que,
por sua vez, envolvem diferentes
modos de relação com o mundo. O
Concílio Vaticano II indica-o quando



usa expressões diferenciadoras:
pastores, leigos e religiosos
participam da missão da Igreja cada
um a seu modo, de modo peculiar ou 
próprio de si.

A missão da Igreja é única e igual
para todos os batizados: a glória de
Deus (que Deus seja conhecido,
reconhecido e amado) e a salvação
das pessoas por meio do encontro
pessoal com Cristo. Esta missão
também pode ser chamada de
evangelização, na medida em que
anuncia a mensagem de salvação
que Cristo nos trouxe: o Evangelho
significa “boa nova” dessa salvação.

Isto depende da vocação e missão de
cada um[2]. Os leigos exercem o
tríplice ofício salvífico de Cristo e
realizam a Missão «a partir de
dentro»[3] das realidades seculares,
isto é, no modo “comum” de se
relacionar com o mundo (e que
partilham com os não-cristãos). A



vida consagrada implica um modo
próprio de testemunho (que se
expressa na “profissão” dos
conselhos evangélicos), necessário
para a Igreja e para o mundo, da
transcendência do Reino de Deus a
que aspiramos[4]. E, quanto aos
ministros sagrados, diz o Vaticano II:
«Para alimentar o Povo de Deus e
fazer com que cresça sempre, Cristo
instituiu na sua Igreja vários
ministérios, ordenados ao bem de
todo o Corpo»[5]; «Os sacerdotes estão,
primeira e expressamente,
destinados ao sagrado ministério em
razão da sua vocação particular»[6].
Essa é a sua maneira própria de
participar na missão.

Assim, cada fiel cristão participa da
missão da Igreja segundo a sua
condição e vocação, e com os dons
recebidos, entre os quais os
sacramentos e os carismas. Disso
também dependem as tarefas que



cabem a cada um, dentro da única
missão da Igreja.

Todos os fiéis cristãos, em virtude do
seu batismo, estão habilitados para
várias tarefas dentro da missão
evangelizadora da Igreja.

Estas tarefas podem ser divididas em
três esferas[7]: A) dentro da própria
Igreja (apostolado cristão ou
“pastoral” comum); B) “para fora”, ou
seja, relações com outras religiões e
com não crentes; C) o campo do
ecumenismo (relações com os
cristãos não católicos, a fim de
procurar a unidade dos cristãos). É
importante sublinhar que em
qualquer destas tarefas em que os
fiéis participam, eles fazem-no de
acordo com sua própria vocação e
missão.

Existem tarefas eclesiais em que
qualquer batizado pode participar e
que podem estar relacionadas com a
fé (como a catequese ou o ensino



religioso escolar), com o culto
(participação na liturgia), com a
caridade (como a atenção aos mais
necessitados) e em geral com a vida
da Igreja (como a participação em
conselhos ou sínodos para ajudar nas
decisões pastorais). Os fiéis também
podem colaborar com os pastores da
Igreja nas tarefas para as quais estão
profissionalmente qualificados, por
exemplo, no campo económico,
jurídico, etc., incluindo algumas
tarefas de governo.

Algumas destas tarefas (que não
requerem o sacramento da Ordem)
podem ser oficialmente estabelecidas
e supervisionadas pela Igreja como
“ministérios instituídos” (não
ordenados). Ao participar nessas
tarefas, os fiéis leigos não são nem
mais nem menos leigos. Ao mesmo
tempo, deve haver o cuidado de que
as cumpram de acordo com a própria
vocação e missão, para que não



sejam confundidos com os pastores
da Igreja.

3. O papel dos leigos: santificação
do mundo a partir de dentro

Os fiéis leigos, pela graça do Batismo
e pelos carismas concedidos pelo
Espírito Santo, receberam de Deus a
vocação e a missão de «procurar o
Reino de Deus cuidando das
realidades temporais e ordenando-as
segundo Deus»[8].

Por conseguinte, além das várias
tarefas que podem desempenhar
como os outros fiéis batizados, a
missão própria dos fiéis leigos
consiste em santificar o mundo «a
partir de dentro»[9]. E isto, não
simplesmente porque passam a
maior parte do tempo em ocupações
seculares ou resolvendo assuntos
temporais, nem porque devem



“entrar” na Igreja para “sair” para
santificar o mundo; mas pela sua
colaboração com a graça, que unifica,
vivifica e estimula a sua vida cristã
onde estão, integrando-a na ação
salvífica de Deus. Na realidade, «a
sua vocação leva-os a serem
testemunhas de Cristo em todos os
momentos no meio da sociedade
humana»[10].

Deste modo, os fiéis leigos, no
cumprimento dos seus deveres
profissionais, familiares, sociais, etc.,
com o olhar posto em Deus, orientam
ao mesmo tempo a realidade
temporal segundo Deus. O Concílio
Vaticano II insistiu claramente neste
ponto: «Erram os cristãos que, com o
pretexto de não termos aqui uma
cidade permanente, visto que
procuramos a futura, consideram
que podem negligenciar as tarefas
temporais, sem perceber que a sua
própria fé é motivo que os obriga ao
mais perfeito cumprimento de todos



elas, segundo a vocação pessoal de
cada um»[11].

Ao abordar o processo moderno de
evolução dos leigos, que conduziu a
estas afirmações do Concílio Vaticano
II sobre a vocação e missão dos fiéis
leigos, S. Josemaria disse pouco
depois do Concílio: «Isto traz consigo
uma visão mais profunda da Igreja,
como comunidade constituída por
todos os fiéis, para que todos sejamos
solidários com a mesma missão, que
cada um deve realizar segundo as
suas circunstâncias pessoais. Os
leigos, graças aos impulsos do
Espírito Santo, estão cada vez mais
conscientes de ser Igreja, de ter uma
missão específica, sublime e
necessária, porque foi querida por
Deus. E sabem que esta missão
depende da sua própria condição de
cristãos, não necessariamente de um
mandato da Hierarquia»[12].



A vocação dos ministros sagrados e
dos religiosos não os isenta de
santificar o mundo, mas é diferente o
modo como levam a cabo essa
santificação. Os ministros ordenados
cumprem-no no exercício do seu
próprio ministério. E os membros da
vida consagrada, por meio do seu
testemunho escatológico peculiar.

Quanto aos pastores da Igreja, a eles
compete, antes de tudo, o
ensinamento da Doutrina Social da
Igreja; em segundo lugar, a formação
dos fiéis e da sua consciência neste
campo; finalmente, quando
necessário, têm direito ao julgamento
moral em situações excecionais de
natureza social ou política. O
discernimento dos pastores ocorre ao
nível de conselho aos fiéis, não de
mandato, embora isso seja possível
em circunstâncias excecionais.

Assim, à Hierarquia não corresponde
uma função direta na organização da



sociedade. Incumbe-lhe prestar
“ajuda moral e espiritual”,
juntamente com a orientação dos
“princípios morais” que devem
orientar a sua atividade, que os
leigos realizarão “com iniciativa livre
e sem esperar passivamente
indicações e diretrizes dos
pastores»[13].

A Igreja aceita qualquer sistema
social em que a dignidade humana
seja respeitada; e os fiéis devem
aceitar o Magistério social com
adesão da inteligência, da vontade e
das obras[14].

A missão da Igreja está toda ela
centrada na caridade, isto é, no amor
a Deus e ao próximo, especialmente
aos mais necessitados. «Um homem
ou uma sociedade que não reage
perante tribulações ou injustiças, e
que não se esforça para aliviá-las,
não é um homem ou uma sociedade



à medida do amor do Coração de
Cristo»[15].

4. Liberdade e responsabilidade
dos leigos

A liberdade e a responsabilidade nas
diversas atividades sociais, políticas e
culturais, dentro da própria vocação
cristã, leva-nos a distinguir entre
laicidade e laicismo. Por laicidade
entende-se que o Estado é autónomo
no que diz respeito às leis
eclesiásticas; enquanto o laicismo
reivindica uma autonomia da
política em relação à ordem moral e
até mesmo ao plano divino, e tende a
confinar a religião na esfera
puramente privada. Dessa forma,
viola o direito à liberdade religiosa e
prejudica a ordem social[16].

Uma laicidade sadia evita dois
extremos: a imposição, por parte do



Estado, de uma moral que decidiria o
que é bom ou mau em todos os
âmbitos – o que equivaleria a uma
pseudorreligião –; e a sua rejeição a
priori de valores morais que provêm
de esferas culturais ou religiosas que
são de pertença livre e não devem
ser geridas pelo poder político.

Deve também salientar-se que é
ilusório e injusto pedir aos fiéis que
atuem na política “como se Deus não
existisse”. É ilusório, porque todas as
pessoas agem com base nas suas
convicções culturais (religiosas,
filosóficas, políticas, etc.),
provenientes ou não de uma fé
religiosa; são, pois, convicções que
influenciam o comportamento social
dos cidadãos. É injusto, porque tanto
os crentes quanto os não crentes
aplicam as suas próprias doutrinas,
independentemente de qual tenha
sido a sua origem. Deve apenas
garantir-se que a atividade social e



política esteja de acordo com a
dignidade humana e o bem comum.

Atuar na política segundo a própria
fé, se for coerente com a dignidade
das pessoas, não significa que a
política esteja subordinada à religião;
significa que a política está para
servir a pessoa e, portanto, deve
respeitar as exigências morais, o que
equivale a dizer que deve respeitar e
promover a dignidade de cada ser
humano. Nesse sentido, viver o
compromisso político por um motivo
transcendente está perfeitamente em
consonância com a natureza humana
e, portanto, estimula esse
compromisso e produz melhores
resultados.

A religião pode e deve servir como
elemento crítico quando se trata dos
valores éticos de uma sociedade.
Reciprocamente, a ética pode e deve
ser capaz de advertir os crentes de
qualquer religião, quanto à



adequação das suas crenças (ou
práticas religiosas, ou
comportamentos cívicos inspirados
na sua fé religiosa) à dignidade
humana e ao bem comum. Religião e
ética devem ser colocadas em diálogo
na vida social e cívica.

5. A Igreja e o Estado

Ao longo da história, os cristãos
entenderam a sua missão de
evangelizar o mundo de maneiras
diferentes. E assim também mudou a
forma como se entenderam as
relações institucionais entre a Igreja
e o Estado. Durante séculos, o modelo
seguido nos países cristãos foi o de
um estado confessional católico,
onde o poder sagrado dos reis era
avalizado pela autoridade espiritual
da Igreja. Foi uma colaboração
mútua que em muitas ocasiões



chegou a tirar a liberdade da Igreja,
que de facto estava sujeita ao poder
temporal do rei. As mudanças
sociopolíticas ocorridas com o
Iluminismo contribuíram para a
separação entre a Igreja e o Estado,
com o reconhecimento por parte da
autoridade da Igreja da legitimidade
de qualquer governo
democraticamente eleito pelo povo.

Mas o regime de separação não é o
ideal. A relação institucional entre a
Igreja e o Estado (que têm
diversidade de natureza e de fins)
comporta, para dizer de algum modo,
uma distinção sem separação, uma
união sem confusão (cf. Mt 22, 15-21
e par.). Esta relação será correta e
frutuosa se existirem relações de
amizade e colaboração entre os dois
âmbitos, se for reconhecido o papel
da religião na vida pessoal e social e
se for respeitado o direito à
liberdade religiosa.



A Igreja recebeu de Cristo o mandato
apostólico: «Ide, pois, fazei discípulos
de todas as nações, batizando-os em
nome do Pai e do Filho e do Espírito
Santo» (Mt 28, 19-20). Com a sua
doutrina e a sua atividade apostólica,
tanto a nível universal como a nível
concreto das Igrejas particulares,
ocidentais ou orientais, a Igreja
contribui para a ordenação correta
das realidades temporais, para que
sirvam o homem na realização do
seu fim último e não o desviem dele.

Os meios que a Igreja como
instituição utiliza para realizar a sua
missão são, antes de tudo, espirituais:
a pregação do Evangelho, a
administração dos sacramentos, a
oração. Necessita também de meios
materiais, adequados à natureza dos
seus membros, que são pessoas
humanas (cf. At 4, 32-37; 1Tm 5, 18);
esses meios devem estar sempre em
sintonia com o Evangelho. A Igreja
precisa também de independência



para realizar a sua missão no
mundo, mas não de um predomínio
de natureza política ou económica[17].

O Estado é uma instituição que
deriva da sociabilidade humana
natural, cuja finalidade é o bem
comum temporal da sociedade civil.
Este bem não é apenas material, mas
também espiritual, pois os membros
da sociedade são pessoas com corpo
e alma. O progresso social requer,
além dos meios materiais, muitos
outros bens de natureza espiritual:
paz, ordem, justiça, liberdade,
segurança, etc. Esses bens só podem
ser alcançados através do exercício
das virtudes sociais, que o Estado
deve promover e proteger (por
exemplo, a moralidade pública).

A distinção entre o âmbito religioso e
o político implica que o Estado não
usufrui de “sacralidade” nem deve
governar as consciências, já que o
fundamento moral da política está



fora do seu âmbito. Além disso, a
Igreja não possui poder político
coercivo. Na medida em que o facto
de a ela pertencer, do ponto de vista
civil, é voluntário, o seu poder é de
natureza espiritual e não impõe uma
solução política única. Deste modo,
Estado e Igreja ajustam-se às suas
próprias funções, o que favorece a
liberdade religiosa e social.

Daqui decorrem dois importantes
direitos: o direito à liberdade
religiosa, que consiste na imunidade
de coação por parte do Estado em
matéria religiosa; e o direito à
liberdade de atuação dos católicos
em relação à hierarquia em matéria
temporal: «Os fiéis leigos têm o
direito de que lhes seja reconhecida
nas questões terrenas a liberdade
que compete a todos os cidadãos; no
entanto, ao fazerem uso dessa
liberdade, devem procurar que as
suas ações sejam inspiradas pelo
espírito do Evangelho, e devem estar



atentos à doutrina proposta pelo
magistério da Igreja, evitando ao
mesmo tempo apresentar o seu
próprio critério como doutrina
própria da Igreja, em assuntos
opináveis»[18].

6. Liberdade religiosa

A distinção institucional entre a
Igreja e o Estado não implica – como
já foi dito – a sua total separação,
nem que a Igreja deva reduzir a sua
ação ao âmbito privado e espiritual.
Certamente a Igreja «não pode e não
deve substituir o Estado. Mas
também não pode e não deve ficar à
margem da luta pela justiça»[19].
Neste sentido, a Igreja tem o direito e
o dever «de ensinar a sua doutrina
sobre a sociedade, de exercer sem
qualquer impedimento a sua missão
entre os homens e de emitir o seu



juízo moral, mesmo em assuntos de
ordem política, quando exigidos por
normas fundamentais da pessoa ou a
salvação das almas»[20].

Um aspeto importante da relação
entre Igreja e Estado é o direito à
liberdade religiosa. Velar pelo
respeito a esse direito é velar pelo
respeito a toda a ordem social. O
direito à liberdade social e civil em
matéria religiosa, para todos os
crentes de qualquer religião, é a
fonte e a síntese de todos os direitos
humanos.

Em muitos países, a Constituição (ou
sistema de leis fundamentais que
regulam o sistema de governo de um
Estado) garante amplamente a
liberdade religiosa de todos os
cidadãos e grupos religiosos. Se
possível, a Igreja tenta estabelecer
também acordos com o Estado,
geralmente chamados de
Concordatas, em que são acordadas



soluções para questões específicas,
como a liberdade da Igreja e suas
entidades para cumprir a sua missão,
convénios em matérias de educação
ou de economia, feriados, etc.

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

– Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 74-76; e Dignitatis humanae,
n. 1-8; 13-14.

– S. João Paulo II, Christifideles laici,
n. 36-44.

Leituras recomendadas



– Congregação para a Doutrina da Fé,
Nota doutrinal sobre algumas
questões relacionadas com o empenho
e a conduta dos católicos na vida
política, 24/11/2002.

– Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 49-55; 60-71; 189-191;
238-243; 377-427.

– S. Josemaria, homilia Amar o
mundo apaixonadamente, em 
Entrevistas a S. Josemaria, n. 113-123.

[1] S. Josemaria, Amar a Igreja, n. 6

[2] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
901-913.

[3] cf. Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 31.



[4] Sobre a vida consagrada, cf. 
Catecismo da Igreja Católica, n.
914-933

[5] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 18.

[6] Ibid., n. 31.

[7] cf. Concílio Vaticano II, Ad Gentes,
n. 6.

[8] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 31.

[9] Ibid.

[10] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 43.

[11] Ibid.

[12] S. Josemaria, Entrevistas com o
Fundador do Opus Dei, n. 59

[13] cf. Concílio Vaticano II, 
Apostolicam actuositatem, 7.



[14] cf. Lc 10, 16; Catecismo da Igreja
Católica, n. 2032 e 2037

[15] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
167.

[16] cf. Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, n. 572.

[17] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2246; Compêndio de Doutrina
Social, n. 426.

[18] Código de Direito Canónico, n.
227; cf. Gaudium et spes, n. 76.

[19] Bento XVI, Deus caritas est, n. 28.

[20] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 76.

Enrique Colom, Christian
Mendoza e Ramiro Pellitero



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-17-a-

igreja-e-o-mundo/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-17-a-igreja-e-o-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-17-a-igreja-e-o-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-17-a-igreja-e-o-mundo/

	Tema 17. A Igreja e o mundo

