
opusdei.org

TEMA 16. Creio na
ressurreição da
carne e na vida
eterna

Esta verdade afirma a plenitude
de imortalidade a que o homem
está destinado; constitui,
portanto, uma lembrança da
dignidade da pessoa,
especialmente do seu corpo.

04/07/2010

No final do Símbolo dos Apóstolos a
Igreja proclama: «Creio na
ressurreição da carne e na vida



eterna». Nesta fórmula estão
contados de uma forma breve os
elementos fundamentais da
esperança escatológica da Igreja.

1. A ressurreição da carne

A Igreja proclamou em muitas
ocasiões a sua fé na ressurreição de
todos os mortos no final dos tempos.
Trata-se, de algum modo da
“extensão” da Ressurreição de Jesus
Cristo, «o primogénito entre muitos
irmãos» ( Rm 8,29) a todos os
homens, vivos e mortos, justos e
pecadores, que terá lugar quando Ele
vier no final dos tempos. Com a
morte, a alma separa-se do corpo;
com a ressurreição, corpo e alma
unem-se de novo entre si, para
sempre (cf. Catecismo , 997). O
dogma da ressurreição dos mortos,
ao mesmo tempo que fala da
plenitude da imortalidade a que o
homem está destinado, é uma viva
lembrança da sua dignidade,



especialmente na sua vertente
corporal. Fala da bondade do mundo,
do corpo, do valor da história vivida
dia a dia, da vocação eterna da
matéria. Por isso, contra os gnósticos
do século II, se falou da ressurreição 
da carne , ou seja, da vida do homem
no seu aspecto mais material,
temporal, mutável e, aparentemente,
caduco.

São Tomás de Aquino considera que
a doutrina sobre a ressurreição é
natural em relação à causa final
(porque a alma está feita para estar
unida ao corpo e vice-versa), mas é
sobrenatural em relação à causa
eficiente (que é Deus) [1].

O corpo ressuscitado será real e
material, mas não terreno nem
mortal. São Paulo opõe-se à ideia de
uma ressurreição como
transformação que se leva a cabo
dentro da história humana e fala do
corpo ressuscitado como



“glorioso” (cf. Fl 3,21) e
“espiritual” (cf. 1 Cor 15,44). A
ressurreição do homem, como a de
Cristo, terá lugar, para todos, depois
da morte.

A Igreja não promete aos homens
uma vida de êxito assegurado nesta
terra em nome da fé cristã. Não
haverá, assim, uma utopia , pois a
nossa vida terrena estará sempre
marcada pela Cruz. Ao mesmo
tempo, pela recepção do Baptismo e
da Eucaristia, o processo da
ressurreição já começou de algum
modo (cf. Catecismo , 1000). Segundo
São Tomás, na ressurreição, a alma
informará o corpo tão
profundamente, que ficarão nele
reflectidas as suas qualidades morais
e espirituais [2]. Neste sentido a
ressurreição final, que terá lugar
com a vinda de Jesus Cristo na glória,
tornará possível o juízo definitivo de
vivos e defuntos.



Relativamente à doutrina da
ressurreição podem acrescentar-se
quatro reflexões:

- a doutrina da ressurreição final
exclui as teorias da reencarnação ,
segundo as quais a alma humana,
depois da morte, emigra para outro
corpo, repetidas vezes se for preciso,
até ficar definitivamente purificada.
A esse respeito, o Concílio Vaticano II
falou do «único curso da nossa
vida» [3], pois «está estabelecido que
os homens morram uma só vez» ( 
Heb 9,27);

- manifestação clara da fé da Igreja
na ressurreição do próprio corpo é a
veneração das relíquias dos Santos;

- embora a cremação do cadáver
humano não seja ilícita, a não ser
que tenha sido escolhida por razões
contrárias à fé ( CIC , 1176), a Igreja
aconselha vivamente a conservar o
piedoso costume de sepultar os
cadáveres. Com efeito, «os corpos dos



defuntos devem ser tratados com
respeito e caridade na fé e a
esperança da ressurreição. Enterrar
os mortos é uma obra de
misericórdia corporal, que honra os
filhos de Deus, templos do Espírito
Santo» ( Catecismo , 2300);

- a ressurreição dos mortos coincide
com o que a Sagrada Escritura chama
a chegada dos «novos céus e da nova
terra» ( Catecismo , 1042; 2 P 3,13; Ap
21,1). Não só o homem chegará à
glória, mas todo o cosmos, em que o
homem vive e actua, será
transformado. «A Igreja, à qual todos
somos chamados e na qual por graça
de Deus alcançamos a santidade»,
lemos na Lumen Gentium (n. 48), não
será levada à sua plena perfeição
senão «quando vier o tempo da
restauração de todas as coisas (cf. Act
3,21) e, quando, juntamente com o
género humano, também o universo
inteiro, que ao homem está
intimamente ligado e por ele atinge o



seu fim, for perfeitamente
restaurado em Cristo». Haverá
continuidade certamente entre este
mundo e o mundo novo, mas
também uma importante
descontinuidade. A espera da
instauração definitiva do Reino de
Cristo não deve debilitar mas avivar,
com a virtude teologal da esperança,
o empenho de procurar o progresso
terreno (cf. Catecismo , 1049).

2. O sentido cristão da morte

O enigma da morte do homem
compreende-se somente à luz da
ressurreição de Cristo. Com efeito, a
morte, a perda da vida humana,
apresenta-se como o maior mal na
ordem natural, precisamente porque
é algo definitivo, que só será vencida
definitivamente quando Deus
ressuscitar os homens em Cristo.

Por um lado, a morte é natural no
sentido em que a alma pode separar-
se do corpo. Deste ponto de vista, a



morte marca o termo da
peregrinação terrena. Depois da
morte, o homem não pode merecer
ou desmerecer mais. «Com a morte, a
opção de vida feita pela pessoa
humana torna-se definitiva» [4]. Já
não terá a possibilidade de se
arrepender. Logo depois da morte irá
para o Céu, para o Inferno ou para o
Purgatório. Para que isto se
verifique, existe aquilo a que a Igreja
chamou juízo particular (cf. 
Catecismo , 1021-1022). O facto da
morte constituir o limite do período
de prova serve ao homem para
orientar bem a sua vida, para
aproveitar o tempo e outros talentos,
para actuar rectamente, para se
consumir ao serviço dos outros.

Por outro lado, a Escritura ensina
que a morte entrou no mundo por
causa do pecado original (cf. Gn
3,17-19; Sb 1,13-14; 2,23-24; Rm 5,12;
6,23; Tg 1,15; Catecismo , 1007). Neste
sentido, deve ser considerada como



castigo pelo pecado; o homem que
queria viver à margem de Deus, deve
aceitar o dissabor da ruptura com a
sociedade e consigo mesmo como
fruto do seu afastamento. No
entanto, Cristo «assumiu a morte
num acto de submissão total e livre à
Vontade do Pai» ( Catecismo , 1009).
Com a sua obediência venceu a
morte e ganhou a ressurreição para a
humanidade. Para quem vive em
Cristo pelo Baptismo, a morte
continua a ser dolorosa e
repugnante, mas já não é uma
lembrança viva do pecado, mas uma
oportunidade preciosa de poder
corredimir com Cristo, mediante a
mortificação e a entrega aos outros.
«Se morremos com Cristo, também
viveremos com Ele» ( 2 Tm 1,11). Por
este motivo, «graças a Cristo, a morte
cristã tem um sentido positivo» ( 
Catecismo , 1010).

3. A vida eterna em comunhão
íntima com Deus



Ao criar e redimir o homem, Deus
destinou-o à eterna comunhão com
Ele, aquilo que São João chama a
“vida eterna”, ou o que se costuma
chamar o “Céu”. Assim, Jesus
comunica a promessa do Pai aos
seus: «muito bem, servo bom e fiel, já
que foste fiel nas pequenas coisas,
entra no gozo do teu Senhor» ( Mt
25,21). A vida eterna não é como
«uma sucessão contínua de dias do
calendário, mas algo parecido com o
instante repleto de satisfação, onde a
totalidade nos abraça e nós
abraçamos a totalidade. Seria o
instante de mergulhar no oceano do
amor infinito, no qual o tempo – o
antes e o depois – já não existe.
Podemos somente procurar pensar
que este instante é a vida em sentido
pleno, um incessante mergulhar na
vastidão do ser, ao mesmo tempo que
ficamos simplesmente inundados
pela alegria» [5].



A vida eterna é que dá sentido à vida
humana, ao empenho ético, à entrega
generosa, ao serviço abnegado, ao
esforço por comunicar a doutrina e o
amor de Cristo a todas as almas. A
esperança cristã no céu não é
individualista, mas referida a todos
[6]. Com base nesta promessa, o
cristão pode estar firmemente
convencido de que “vale a pena”
viver a vida cristã em plenitude. «O
céu é o fim último e a realização das
aspirações mais profundas do
homem, o estado de felicidade
suprema e definitiva» ( Catecismo ,
1024); assim o exprimiu Santo
Agostinho nas Confissões : «Fizestes-
nos, Senhor, para ti, e o nosso
coração está inquieto até descansar
em ti» [7]. A vida eterna, com efeito,
é o objecto principal da esperança
cristã.

«Os que morrem na graça e na
amizade de Deus e estiverem
perfeitamente purificados, viverão



para sempre com Cristo. Serão para
sempre semelhantes a Deus, porque
O verão “tal como Ele é” (1 Jo 3,2),
“face a face” (1 Co 13,12)» ( 
Catecismo , 1023). A teologia
denominou este estado de “visão
beatífica”. «Em virtude da sua
transcendência, Deus não pode ser
visto tal como é, senão quando Ele
próprio abrir o seu mistério à
contemplação imediata do homem e
lhe der capacidade para O
contemplar» ( Catecismo , 1028). O
céu é a máxima expressão da graça
divina.

Por outro lado, o céu não consiste
numa pura, abstracta e imóvel
contemplação da Trindade. Em Deus
o homem poderá contemplar todas
as coisas que, de algum modo, fazem
referência à sua vida, gozando delas
e, em especial, poderá amar os que
amou no mundo com um amor puro
e perpétuo. «Nunca esqueçais que
depois da morte vos receberá o



Amor. E no amor de Deus
encontrareis, além do mais, todos os
amores limpos que tenhais tido na
terra» [8]. O gozo do céu chega ao seu
cume pleno com a ressurreição dos
mortos. Segundo Santo Agostinho, a
vida eterna consiste num descanso
eterno e numa deliciosa e suprema
actividade [9].

Que o Céu dure eternamente não
significa que nele o homem deixe de
ser livre. No céu, o homem não peca,
não pode pecar, porque, vendo Deus
face a face, vendo-O, além do mais,
como fonte viva de toda a bondade
criada, na realidade não quer pecar.
Livre e filialmente, o homem salvo
ficará em comunhão com Deus para
sempre. Com isso, a sua liberdade
alcançou a sua plena realização.

A vida eterna é o fruto definitivo da
doação divina ao homem. Por isso,
tem algo de infinito. No entanto, a
graça divina não elimina a natureza



humana, nem no seu ser, nem nas
suas faculdades, nem a sua
personalidade, nem o que tenha
merecido durante a vida. Por isso, há
distinção e diversidade entre aqueles
que gozam da visão de Deus, não
quanto ao objecto, que é o próprio
Deus, contemplado sem
intermediários, mas quanto à
qualidade do sujeito: «quem tem
mais caridade participa mais da luz
da glória e verá mais perfeitamente a
Deus e será feliz» [10].

4. O inferno como recusa definitiva
de Deus

A Sagrada Escritura afirma, repetidas
vezes, que os homens que não se
arrependerem dos seus pecados
graves perderão o prémio eterno da
comunhão com Deus, sofrendo a
desgraça perpétua. «Morrer em
pecado mortal sem arrependimento
e sem dar acolhimento ao amor
misericordioso de Deus, significa



permanecer separado d’Ele para
sempre, por nossa própria livre
escolha. É este estado de auto-
exclusão definitiva da comunhão
com Deus e com os bem-aventurados
que se designa pela palavra
“Inferno”» ( Catecismo , 1033). Não é
que Deus predestine alguém à
condenação perpétua; é o homem
que, procurando o seu fim último à
margem de Deus e da sua vontade,
constrói para si um mundo isolado
onde não pode penetrar a luz e o
amor de Deus. O inferno é um
mistério, o mistério do Amor
recusado, é sinal do poder destruidor
da liberdade humana quando se
afasta de Deus [11].

Relativamente ao inferno, é
tradicional distinguir entre “pena de
dano”, a mais fundamental e
dolorosa, que consiste na separação
perpétua de Deus, sempre desejado
ardentemente pelo coração humano,
e “pena dos sentidos”, a que se alude



frequentemente nos evangelhos com
a imagem do fogo eterno.

A doutrina sobre o inferno no Novo
Testamento apresenta-se como um
chamamento à responsabilidade no
uso dos dons e talentos recebidos e à
conversão. A sua existência faz com
que o homem vislumbre a gravidade
do pecado mortal e a necessidade de
o evitar por todos os meios,
principalmente, como é lógico,
mediante a oração confiada e
humilde. A possibilidade da
condenação recorda aos cristãos a
necessidade de viver uma vida
inteiramente apostólica.

Sem lugar a dúvidas, a existência do
inferno é um mistério, o mistério da
justiça de Deus para com aqueles que
se fecham ao Seu perdão
misericordioso. Alguns autores
pensaram na possibilidade da
aniquilação do pecador impenitente
quando morre. Esta teoria é difícil de



conciliar com o facto de que Deus
deu, por amor, a existência –
espiritual e imortal – a cada homem
[12].

5. A purificação necessária para o
encontro com Deus

«Os que morrem na graça e na
amizade de Deus, mas não de todo
purificados, embora seguros da sua
salvação eterna, sofrem depois da
morte uma purificação, a fim de
obterem a santidade necessária para
entrar na alegria do céu» ( 
Catecismo , 1030). Pode pensar-se
que muitos homens, mesmo que não
tenham vivido uma vida santa na
terra, não se manterão
definitivamente no pecado. A
possibilidade de serem limpos das
impurezas e imperfeições da vida,
mais ou menos malograda, depois da
morte apresenta-se, então, como una
nova bondade de Deus, como uma
oportunidade para se preparar para



entrar na comunhão íntima com a
santidade de Deus. «O purgatório é
uma misericórdia de Deus, para
limpar os defeitos dos que desejam
identificar-se com Ele» [13].

O Antigo Testamento fala da
purificação ultra-terrena (cf. 2 Mt
12,40-45). São Paulo na primeira
Carta aos Coríntios ( 1 Cor 3,10-15)
apresenta a purificação cristã, nesta
vida e na futura, através da imagem
do fogo; fogo que, de algum modo,
emana de Jesus Cristo, Salvador, Juiz
e Fundamento da vida cristã [14].
Embora a doutrina do Purgatório não
tenha sido definida formalmente até
à Idade Média [15], a antiquíssima e
unânime prática de oferecer
sufrágios pelos defuntos,
especialmente mediante e santo
Sacrifício eucarístico, é indício claro
da fé da Igreja na purificação ultra-
terrena. Com efeito, não teria sentido
rezar pelos defuntos se estivessem,
ou já salvos no céu ou, então,



condenados no inferno. Os
protestantes, na sua maioria, negam
a existência do purgatório, já que
lhes parece uma confiança excessiva
nas obras humanas e na capacidade
da Igreja de interceder pelos que
deixaram este mundo.

Mais do que um lugar , o purgatório
deve ser considerado como um 
estado de temporário e doloroso
afastamento de Deus, em que se
perdoam os pecados veniais, se
purifica a inclinação para o mal, que
o pecado deixa na alma, e se supera a
“pena temporal” devida ao pecado. O
pecado não só ofende a Deus, e causa
dano ao próprio pecador mas,
através da comunhão dos Santos,
causa dano à Igreja, ao mundo, à
humanidade. A oração da Igreja
pelos defuntos restabelece, de algum
modo, a ordem e a justiça:
principalmente por meio da Santa
Missa, das esmolas, das indulgências



e das obras de penitência (cf. 
Catecismo , 1032).

Os teólogos ensinam que no
purgatório se sofre muito, de acordo
com a situação de cada um. No
entanto, trata-se de uma dor com
significado, «uma dor feliz» [16]. Por
isso, convidam-se os cristãos a
procurar a purificação dos pecados
na vida presente mediante a
contrição, a mortificação, a
reparação e a vida santa.

6. As crianças que morrem sem o
Baptismo

A Igreja confia à misericórdia de
Deus as crianças que morreram sem
terem recebido o Baptismo. Há
motivos para pensar que Deus, de
algum modo, as acolhe, quer pelo
grande carinho que Jesus manifestou
pelas crianças (cf. Mc 10,14), quer
porque enviou o seu Filho com o
desejo de que todos os homens se
salvem (cf. 1 Tm 2,4). Ao mesmo



tempo, o facto de confiar na
misericórdia divina não é motivo
para diferir a administração do
Sacramento do Baptismo às crianças
recém-nascidas ( CIC 867), que
confere uma particular configuração
com Cristo: «significa e realiza a
morte para o pecado e a entrada na
vida da Santíssima Trindade através
da configuração com o Mistério
pascal de Cristo» ( Catecismo , 1239).

Paul O’Callaghan

Bibliografia básica Catecismo da
Igreja Católica , 988-1050.

Leituras recomendadas

João Paulo II, Catequese sobre o Credo
IV: Credo en la vida eterna , Palabra,
Madrid 2000 (audiências de 25-
V-1999 a 4-VIII-1999).

Bento XVI, Enc. Spe Salvi , 30-XI-2007.



São Josemaria, Homilia «A esperança
do cristão», em Amigos de Deus ,
205-221.

Notas

[1] Cf. São Tomás, Summa Contra
Gentiles, IV, 81.

[2] Cf. São Tomás, Summa Theologiae,
III. Suppl., qq. 78-86.

[3] Concílio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium , 48.

[4] Bento XVI, Enc. Spe Salvi , 30-
XI-2007, 45.

[5] Ibidem , 12.

[6] Cf. Ibidem , 13-15, 28, 48.

[7] Santo Agostinho, Confissões , 1, 1,
1.

[8] São Josemaria, Amigos de Deus ,
221.



[9] Cf. Santo Agostinho, Epistulae, 55,
9.

[10] São Tomás, Summa Theologiae, I,
q. 12, a. 6, c.

[11] «Com a morte, a opção de vida
feita pelo homem torna-se definitiva;
esta sua vida está diante do Juiz. A
sua opção, que tomou forma ao longo
de toda a sua vida, pode ter
caracteres diversos. Pode haver
pessoas que destruíram totalmente
em si próprias o desejo da verdade e
a disponibilidade para o amor;
pessoas nas quais tudo se tornou
mentira; pessoas que viveram para o
ódio e espezinharam o amor em si
mesmas. Trata-se de uma perspectiva
terrível, mas algumas figuras da
nossa mesma história deixam
entrever, de um forma assustadora,
perfis deste género. Em tais
indivíduos, não haveria nada de
remediável e a destruição do bem
seria irrevogável: é já isto que se



indica com a palavra inferno » (Bento
XVI, Enc. Spe Salvi , 45).

[12] Cf. Ibidem , 47.

[13] São Josemaria, Sulco , 889.

[14] Com efeito, Bento XVI na Spe
Salvi diz que «alguns teólogos
recentes são de parecer que o fogo
que simultaneamente queima e salva
é o próprio Cristo, o Juiz e
Salvador» (Bento XVI, Enc. Spe Salvi ,
47).

[15] Cf. DS 856, 1304.

[16] Bento XVI, Enc. Spe Salvi , 47.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tema-16-creio-
na-ressurreicao-da-carne-e-na-vida-

eterna/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-16-creio-na-ressurreicao-da-carne-e-na-vida-eterna/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-16-creio-na-ressurreicao-da-carne-e-na-vida-eterna/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-16-creio-na-ressurreicao-da-carne-e-na-vida-eterna/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-16-creio-na-ressurreicao-da-carne-e-na-vida-eterna/

	TEMA 16. Creio na ressurreição da carne e na vida eterna

