
opusdei.org

Tema 16. A
constituição
hierárquica da
Igreja

A Igreja é uma sociedade
estruturada onde uns têm a
missão de guiar os outros. A
assistência do Espírito Santo a
toda a Igreja para que não erre
ao crer é dada também ao
Magistério para que ensine fiel
e autenticamente a Palavra de
Deus. A Igreja sempre chamou
apenas homens batizados para
a ordem do sacerdócio: sentiu-
se ligada à vontade de Cristo,
que escolheu apenas homens
como Apóstolos.



01/10/2022

Sumário:

Introdução
1. O Romano Pontífice
2. Os Bispos, sucessores dos
Apóstolos
3. A participação do presbitério
no ministério dos bispos
4. Motivação do acesso ao
sacerdócio apenas por homens
Bibliografia básica

Introdução

A Igreja na terra é, ao mesmo tempo,
comunhão e sociedade estruturada
pelo Espírito Santo através da
Palavra de Deus, dos sacramentos e
dos carismas. É a comunhão dos

• 
• 
• 

• 

• 

• 



filhos de Deus porque todos são
batizados e comungam do mesmo
Pão, que é Cristo. É uma sociedade
estruturada porque entre os
batizados existem relações estáveis
em que alguns têm a missão de guiar
os outros. Assim como o pastor guia e
cuida do rebanho, levando-o a
lugares seguros onde possa alimentá-
lo com boa erva, segundo a imagem
bíblica (cf. Jo 10, 11-18; Sl 22), assim
também Cristo pede aos que foram
nomeados pastores na Igreja que
façam o mesmo[1]. A distinção entre
pastor e rebanho e a dedicação vital
ao rebanho por parte do pastor,
como Cristo que deu a vida pelas
ovelhas, é uma imagem bíblica que –
dentro dos seus limites lógicos – pode
ajudar a compreender a presença
simultânea da comunhão e da
estrutura social da Igreja.

Os mesmos sacramentos que
compõem a Igreja são os que a
estruturam para que seja o



sacramento universal da salvação na
terra. Especificamente, através dos
sacramentos do Batismo, da
Confirmação e da Ordem, os fiéis
participam – de várias maneiras – da
missão sacerdotal de Cristo. Da ação
do Espírito Santo nos sacramentos e
nos carismas surgem as três grandes
posições históricas encontradas na
Igreja: os fiéis leigos, os ministros
sagrados (que receberam o
sacramento da Ordem e formam a
hierarquia da Igreja: os diáconos,
presbíteros e bispos) e os religiosos.

O facto de a Igreja ter uma estrutura
hierárquica não significa que alguns
sejam mais do que outros. Todos,
pelo Batismo, são chamados à missão
de conduzir os homens e o mundo a
Deus. Esta missão vem diretamente
de Deus, sem que ninguém precise da
permissão de outrem para realizá-la.
Porém, para realizá-la é necessária a
graça, porque sem Cristo nada
podemos fazer (cf. Jo 15, 5). Portanto,



é necessário que alguns – a
hierarquia – tornem Cristo
sacramentalmente presente aos
outros, para que todos possam
realizar a missão evangelizadora. O
serviço à missão de todos é a razão
da existência da função hierárquica
na Igreja. A relação entre os fiéis e a
hierarquia tem uma dinâmica
missionária e é uma continuação da
missão do Filho no poder do Espírito
Santo. Portanto, a hierarquia na
Igreja não é o resultado de
circunstâncias históricas em que um
grupo prevaleceu sobre outro
impondo a sua vontade.

1. O Romano Pontífice

O Papa é o Bispo de Roma e sucessor
de S. Pedro, é o perpétuo e visível
princípio e fundamento da unidade
da Igreja. Cristo encarregou o



apóstolo S. Pedro de presidir ao
colégio apostólico e confirmar os
seus irmãos na fé (cf. Lc 22, 31-32).
Todas as Igrejas particulares estão
unidas à Igreja de Roma, e todos os
Bispos que as presidem estão em
comunhão com o Bispo de Roma, que
as preside na caridade. A função
deste último é servir à unidade do
episcopado e assim servir a unidade
da Igreja. Por isso o Papa é o chefe do
colégio dos bispos e pastor de toda a
Igreja, sobre a qual tem, por
instituição divina, poder pleno,
supremo, imediato e universal. Este
poder do Papa tem um limite interno,
porque o Romano Pontífice está
dentro e não acima da Igreja de
Cristo. Portanto, ele está sujeito à lei
divina e à lei natural, como todos os
cristãos.

O Senhor prometeu que a Sua Igreja
permanecerá sempre na fé (cf. Mt 16,
19) e garante essa fidelidade com a
Sua presença, em virtude do Espírito



Santo. Esta propriedade é possuída
pela Igreja como um todo (não em
cada membro). Por isso, o conjunto
dos fiéis não se engana ao aderir
infalivelmente à fé guiada pelo
Magistério vivo da Igreja sob a ação
do Espírito Santo que guia uns aos
outros. A assistência do Espírito
Santo a toda a Igreja para que não
erre ao crer, também é dada ao
Magistério para que ensine fiel e
autenticamente a Palavra de Deus na
Igreja. Em alguns casos específicos,
esta assistência do Espírito garante
que as intervenções do Magistério
não contenham erro, por isso
costuma-se dizer que nesses casos o
Magistério participa da mesma
infalibilidade que o Senhor prometeu
à sua Igreja. «A infalibilidade exerce-
se quando o Romano Pontífice, em
virtude da sua autoridade de
supremo Pastor da Igreja, ou o
Colégio Episcopal, em comunhão com
o Papa, sobretudo reunido num
Concílio Ecuménico, proclamam com



um ato definitivo uma doutrina
respeitante à fé ou à moral, e
também quando o Papa e os Bispos,
no seu Magistério ordinário,
concordam ao propor uma doutrina
como definitiva. A tais ensinamentos
cada fiel deve aderir com o obséquio
da fé»[2].

A convicção sobre a responsabilidade
que comporta a missão do Romano
Pontífice e a autoridade de que goza
para a desempenhar leva os católicos
a cultivar uma intensa oração de
intercessão por ele. Além disso, a
unidade com o Papa levá-los-á a
evitar falar negativamente em
público sobre o Romano Pontífice ou
minar a confiança nele, bem como
nos casos em que não se compartilha
algum critério pessoal concreto. Se
isso chegasse a acontecer, o desejo de
ter critério e de se formar bem leva o
católico a pedir conselho sobre as
dúvidas que possa ter, rezar e
estudar mais a fundo o assunto em



que encontra alguma dificuldade,
tentando entender as motivações
com a mente aberta, o que pode
exigir algum tempo e paciência. Se a
discrepância continuar, é
conveniente permanecer em
silêncio[3] e dar pelo menos um
«consentimento religioso do
entendimento e da vontade»[4] aos
seus ensinamentos.

2. Os Bispos, sucessores dos
Apóstolos

A Igreja é Apostólica porque Cristo a
edificou sobre os Apóstolos,
testemunhas eleitas da Sua
Ressurreição e fundamento da Sua
Igreja; porque com a assistência do
Espírito Santo ensina, guarda e
transmite fielmente o depósito de fé
recebido dos Apóstolos. É também
apostólica pela sua estrutura, na



medida em que é instruída,
santificada e governada, até à vinda
de Cristo, pelos Apóstolos e seus
sucessores, os bispos, em comunhão
com o sucessor de Pedro. A sucessão
apostólica é a transmissão, pelo
sacramento da Ordem, da missão e
do poder dos Apóstolos aos seus
sucessores, os bispos. Estes não
recebem todos os dons que Deus
ofereceu aos Apóstolos, mas apenas
os dons que receberam para
transmitir à Igreja. Graças a esta
transmissão, a Igreja permanece em
comunhão de fé e de vida com as
suas origens, enquanto ao longo dos
séculos ordena todo o seu apostolado
para difundir o Reino de Cristo na
terra[5].

O colégio dos bispos, em comunhão
com o Papa e nunca sem ele, exerce
também o poder supremo e pleno
sobre a Igreja. Os bispos receberam a
missão de ensinar como autênticas
testemunhas da fé apostólica; de 



santificar dispensando a graça de
Cristo no ministério da Palavra e dos
sacramentos, em particular da
Eucaristia; e governar o povo de Deus
na terra[6].

Cristo instituiu a hierarquia
eclesiástica com a missão de O tornar
presente a todos os fiéis por meio dos
sacramentos e da pregação da
Palavra de Deus com autoridade em
virtude do mandato recebido d'Ele.
Os membros da hierarquia
receberam também a missão de
guiar o Povo de Deus (Mt 28, 18-20).
A hierarquia é formada pelos
ministros sagrados: bispos,
presbíteros e diáconos. O ministério
da Igreja tem dimensão colegial, ou
seja, a união dos membros da
hierarquia eclesiástica está ao
serviço da comunhão dos fiéis. Cada
bispo exerce o seu ministério como
membro do colégio episcopal – que
sucede ao colégio apostólico – e em
união com o seu chefe, que é o Papa,



participando com ele e com os outros
bispos no cuidado da Igreja
universal. Além disso, se uma igreja
particular lhe foi confiada, governa-a
em nome de Cristo com a autoridade
que recebeu, com poder ordinário,
próprio e imediato, em comunhão
com toda a Igreja e sob o Santo
Padre. O ministério também tem um
caráter pessoal, porque cada um é
responsável perante Cristo, que o
chamou pessoalmente e lhe conferiu
a missão pelo sacramento da Ordem.

3. A participação do presbitério no
ministério dos bispos

O ministério na Igreja é uno, porque
o ministério apostólico é uno, mas
por instituição divina é participado
em três graus: episcopado,
presbiterado e diaconado. Essa
unidade do ministério manifesta-se



na relação interna entre os seus três
graus, que são cumulativos. Na
verdade, eles não são três classes ou
tipos de ministros, mas graus de um
mesmo e único ministério, de um
único sacramento da Ordem. Quem
recebeu o grau do episcopado não
deixa de ser também sacerdote e
diácono, quem recebeu o presbitério
não deixa de ser diácono. Além disso,
este sacramento tem uma unidade
eclesial. É um ministério de
comunhão porque se exerce em
favor da comunhão e porque se
estrutura internamente como
comunhão ministerial com aqueles
que receberam o mesmo sacramento
nos seus vários graus.

Na sua missão na Igreja particular, o
Bispo conta com os presbíteros
incardinados, que são os seus
principais e insubstituíveis
colaboradores. Os presbíteros são
investidos do único e idêntico
sacerdócio ministerial de que o Bispo



possui a plenitude. Recebem-no por
meio do sacramento da Ordem, com
a imposição das mãos do bispo e a
oração consecratória. A partir de
então, passam a fazer parte do
presbitério, colégio estável formado
por todos os presbíteros que,
juntamente com o bispo,
compartilham a mesma missão
pastoral em favor do povo de Deus.

Portanto, quando o bispo associa os
presbíteros à sua solicitude e
responsabilidade, não o faz como
algo opcional ou conveniente, mas
como consequência necessária da
partilha da mesma missão, da qual
ele é a cabeça e que provém do
sacramento da Ordem. Os
presbíteros são os auxiliares mais
diretos do Bispo na pastoral do povo
de Deus a ele confiado. Eles tornam
presente a solicitude do bispo em
determinado lugar ou área, pregam a
Palavra de Deus e celebram os



sacramentos, especialmente o
sacramento da Eucaristia.

4. Motivação do acesso ao
sacerdócio apenas por homens

A Igreja sempre chamou só homens
batizados à ordem do presbitério. No
período patrístico houve algumas
seitas que defendiam um sacerdócio
feminino, mas já então foram
condenadas por Sto. Ireneu, por Sto.
Epifânio e por Tertuliano. Chamar
apenas homens ao sacerdócio é uma
prática da Igreja que não mudou ao
longo de seus mais de vinte séculos
de missão. Além disso, não se
conhece nenhum ensinamento
contra isso por parte dos pastores,
apesar do facto de que a missão
cristã muitas vezes foi realizada num
ambiente em que as religiões



conheciam uma ordem sacerdotal
feminina.

A razão fundamental para esta
decisão vem da Revelação. A Igreja
sempre se sentiu ligada à vontade de
Cristo, que escolheu apenas homens
como Apóstolos. Ele poderia ter
escolhido a criatura mais excelente, a
Sua Mãe Santíssima, para aquele
colégio apostólico, mas não o fez. E
também teria podido escolher entre
as mulheres que O acompanhavam
na Sua vida pública, algumas das
quais foram mais fiéis e mais fortes
do que alguns dos Apóstolos, mas
não o fez. Os Apóstolos, por sua vez,
contaram com a colaboração de
homens e mulheres, mas sentiram-se
ligados à vontade do Senhor na hora
de escolher os seus sucessores na
missão pastoral, para a qual
escolheram apenas homens. Poder-
se-ia pensar que isso é fruto da
mentalidade judaica, mas em
nenhum caso Cristo deu mostras de



agir condicionado por categorias
culturais no trato com as mulheres, a
quem muito valorizou, ensinando a
igual dignidade de homens e
mulheres. De facto, o Seu
comportamento contrastava com o
que era comum entre os judeus
daquela época, e o mesmo acontecia
com os Apóstolos, que nisso seguiam
o Mestre.

Em vários momentos foi levantada a
possibilidade de acesso das mulheres
ao sacerdócio. Por um lado, esta
opinião ganha força pela vontade de
corresponder a situações culturais
que legitimamente querem dar
maior importância ao papel da
mulher na sociedade e na família.
Esta maior atenção é resultado de
um aprofundamento da mensagem
do Evangelho, que proclama a igual
dignidade de todos os seres
humanos. Por outro lado, esta
opinião olha para a forma
sacramental da Igreja, com a sua



estrutura hierárquica, como se fosse
uma forma meramente humana de
se organizar. Em substância,
afirmam que se os cristãos se
organizarem para a missão,
inspirando-se nos modos culturais
em que vivem, poderiam agora
incorporar as mulheres nessa
estrutura social. Desta forma,
mostrariam melhor a atenção às
mulheres, que já está presente no
Novo Testamento, e isso é útil para a
missão porque estaria mais de
acordo com a mentalidade do
homem moderno.

Certamente há coisas no modo de
organizar a Igreja que são resultado
da criação ou absorção de formas
sociais nas quais os homens se
organizaram, mas há outras que
foram assim escolhidas e queridas
por Cristo. As primeiras são fruto da
criatividade humana na sua resposta
a Deus, as segundas são dadas por
Deus. As primeiras podem ser



alteradas segundo a utilidade que
tenham para a missão. As segundas,
porque vêm de uma vontade positiva
de Cristo, não estão disponíveis para
mudanças substanciais. Ao longo da
história, a Igreja discerne quais
pertencem ao primeiro grupo e quais
correspondem ao segundo. Às vezes,
o discernimento não é uma tarefa
fácil, requer paciência, estudo,
meditação da Palavra de Deus e
disposição aberta aos Seus desígnios.
No seu tempo, S. Paulo VI e S. João
Paulo II, depois de terem estudado o
assunto, reconheceram que a Igreja
não tem o poder de admitir mulheres
ao sacerdócio ministerial. Em 1994, o
Papa S. João Paulo II afirmou que
este assunto é um ensinamento
definitivo da Igreja, que não está
sujeito a revisão[7]. No ano seguinte,
reconhecendo que os pastores
sempre ensinaram isso em todo o
mundo nas suas respetivas igrejas ao
longo dos séculos, a Congregação
para a Doutrina da Fé afirmou que



era um ensinamento que goza da
infalibilidade que Deus prometeu à
Sua Igreja no seu magistério
ordinário e universal.

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
871-896.

– Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 177-187, 333.

[1] cf. Francisco,Evangelii gaudium, n.
24: «Os evangelizadores contraem
assim o “cheiro das ovelhas”, e estas
escutam a sua voz».

[2] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 185.



[3] cf. Instrução Donum veritatis, n.
31.

[4] Código de Direito Canónico, n. 752.
Cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
892.

[5] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
861-862

[6] cf. Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, n. 184, 186-ss

[7] cf. S. João Paulo II, Ordinatio
sacerdotalis, n. 4.

Miguel de Salis Amaral

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-16-a-
constituicao-hierarquica-da-igreja/

(20/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-16-a-constituicao-hierarquica-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-16-a-constituicao-hierarquica-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-16-a-constituicao-hierarquica-da-igreja/

	Tema 16. A constituição hierárquica da Igreja

