
opusdei.org

Tema 15. A Igreja,
fundada por Cristo

Ao longo da sua vida, Cristo foi
manifestando como deveria ser
a Sua Igreja. A Igreja é a
comunidade de todos aqueles
que receberam a graça
regeneradora do Espírito, pela
qual são filhos de Deus. Todos
os batizados participam no
sacerdócio comum: são
chamados a relacionar-se com
Deus e com os outros. O
movimento ecuménico é uma
tarefa eclesial que procura a
unidade visível entre os cristãos
na única Igreja fundada por
Cristo.



01/10/2022

Sumário:

1. Cristo e a Igreja
2. Povo de Deus, corpo de Cristo
e comunhão dos santos
3. Sacerdócio comum
4. Diversidade de vocações na
Igreja
5. Oitavário pela unidade dos
cristãos
Bibliografia básica

1. Cristo e a Igreja

A Igreja é um mistério, isto é, uma
realidade na qual entram em
contacto e comunhão Deus e os
homens. A palavra Igreja vem do
grego “ekklesia”, que significa

• 
• 

• 
• 

• 

• 



assembleia dos convocados. No
Antigo Testamento, esta definição era
usada para traduzir o “quahal
Yahweh”, ou seja, a assembleia
reunida por Deus para fins de
adoração. Exemplos disso são a
assembleia do Sinai e aquela que se
reuniu no tempo do rei Josias para
louvar a Deus e voltar à pureza da
Lei (reforma). No Novo Testamento,
em continuidade com o Antigo
Testamento, o termo Igreja tem
vários significados, mas designa
especialmente o povo que Deus
convoca e reúne, de todos os confins
da terra, para constituir a assembleia
de todos aqueles que, pela fé na Sua
Palavra e no Seu Batismo, são filhos
de Deus, membros de Cristo e
templos do Espírito Santo[1].

«A Igreja é, ao mesmo tempo,
caminho e meta do desígnio de Deus:
prefigurada na criação, preparada na
antiga Aliança, fundada pelas
palavras e atos de Jesus Cristo,



realizada pela sua Cruz redentora e
pela sua ressurreição, manifesta-se
como mistério de salvação pela
efusão do Espírito Santo. Será
consumada na glória do céu como
assembleia de todos os resgatados da
terra»[2].

A Igreja não foi fundada por homens,
nem sequer é uma nobre resposta
humana a uma experiência de
salvação realizada por Deus em
Cristo. Nos mistérios da vida de
Cristo, ungido pelo Espírito Santo,
cumpriram-se as promessas
anunciadas na Lei e nos profetas.
Também na Sua vida – toda ela – foi
fundada a Igreja. Cristo não fundou a
Igreja num momento único, fundou-a
ao longo da Sua vida: da encarnação
à morte, ressurreição, ascensão e
envio do Paráclito. Ao longo da Sua
vida, Cristo – em quem o Espírito
Santo habita – foi manifestando
como deveria ser a Sua Igreja,
dispondo algumas coisas e depois



outras. Depois da Sua Ascensão, o
Espírito Santo foi enviado a toda a
Igreja e permanece nela, recordando
tudo o que o Senhor disse aos
apóstolos e guiando-a ao longo da
história até à sua plenitude. Ele é a
causa da presença de Cristo na Sua
Igreja pelos sacramentos e pela
Palavra, e continuamente a adorna
com vários dons hierárquicos e
carismáticos (cf. Lumen gentium, n. 4
e 12). Pela Sua presença cumpre-se a
promessa do Senhor de estar sempre
com os Seus, até ao fim dos tempos
(Mt 28, 20).

2. Povo de Deus, Corpo de Cristo e
Comunhão dos Santos

Na Sagrada Escritura, a Igreja recebe
diversos nomes, cada um dos quais
destaca de maneira especial alguns
aspetos do mistério da comunhão de



Deus com os homens. “Povo de Deus”
é um título que Israel recebeu.
Quando aplicado à Igreja, o novo
Israel, significa que Deus não quis
salvar os homens isoladamente, mas
constituindo-os num único povo
unido pela unidade do Pai, do Filho e
do Espírito Santo, que O conhecesse
na verdade e O servisse santamente
(cf. Lumen gentium, n. 4 e 9; S.
Cipriano, De Orat Dom. 23; CSEL 3, p.
285).

Também significa que ela foi
escolhida por Deus. O Povo pertence
a Deus e não é propriedade de
nenhuma cultura, governo ou nação.
É também uma comunidade visível
que caminha – entre as nações –
rumo à sua pátria definitiva. Neste
último sentido pode-se dizer que
«Igreja e sínodo são sinónimos» (S.
João Crisóstomo, Explicatio in
Psalmum 149: PG 55.493).
Caminhamos todos juntos para o
mesmo destino comum, todos somos



chamados à mesma missão, todos
estamos unidos em Cristo e no
Espírito Santo com Deus Pai. Nesse
povo, todos têm a dignidade comum
de filhos de Deus, a missão comum
de ser sal da terra, e um objetivo
comum, que é o Reino de Deus. Todos
participam das três funções de
Cristo[3].

Quando dizemos que a Igreja é o
“corpo de Cristo” queremos
sublinhar que, mediante o envio do
Espírito Santo, Cristo se une
intimamente aos fiéis, sobretudo na
Eucaristia, porque nela os fiéis
permanecem e crescem unidos em
caridade, formando um só corpo na
diversidade de membros e funções.
Indica também que a saúde e a
doença de um membro afetam todo o
corpo (cf. 1Cor 12, 1-24), e que os
fiéis, como membros de Cristo, são
Seus instrumentos de trabalho no
mundo[4]. A Igreja também é
chamada «Esposa de Cristo» (Ef 5,



26), o que acentua, na união que a
Igreja tem com Cristo, a distinção
entre Cristo e a Sua Igreja. Esta
definição assinala também o carácter
definitivo da Aliança de Deus com os
homens, a fidelidade de Deus às suas
promessas, e a correspondência fiel
da Igreja ao ser Mãe fecunda de
todos os filhos de Deus.

O Concílio Vaticano II retomou uma
antiga expressão para designar a
Igreja: “comunhão”. Isso indica que
ela é a expansão da comunhão
íntima da Santíssima Trindade com
os homens, que nesta terra ela já é
comunhão com a Trindade divina,
embora não tenha ainda sido
totalmente consumada. Além de
comunhão, a Igreja é sinal e
instrumento dessa comunhão para
todos os homens. Por ela
participamos da vida íntima de Deus
e pertencemos à família de Deus
como filhos no Filho (cf. Gaudium et
spes, n. 22), pelo Espírito Santo. Isso



realiza-se especificamente nos
sacramentos, principalmente na
Eucaristia, também chamada muitas
vezes comunhão (cf. 1Cor 10, 16).

A Igreja é communio sanctorum:
comunhão dos santos, isto é,
comunidade de todos aqueles que
receberam a graça regeneradora do
Espírito, pela qual são filhos de Deus,
unidos a Cristo e chamados santos.
Alguns ainda caminham nesta terra,
outros já morreram e também são
purificados com a ajuda das nossas
orações. Outros, enfim, já desfrutam
da visão de Deus e intercedem por
nós. A comunhão dos santos significa
também que todos os cristãos têm em
comum os dons santos, no centro dos
quais está a Eucaristia e todos os
outros sacramentos, dons e carismas
a ela se ordenam.

Pela comunhão dos santos, os
méritos de Cristo e de todos os santos
que nos precederam na terra



ajudam-nos na missão que o próprio
Senhor nos pede para realizar na
Igreja. Os santos que estão no Céu
não assistem com indiferença à vida
da Igreja peregrina, e esperam que se
realize a plenitude da comunhão dos
santos com a segunda vinda do
Senhor, o juízo e a ressurreição dos
corpos. A vida concreta da Igreja
peregrina e de cada um dos seus
membros é de grande importância
para o cumprimento da sua missão,
para a purificação de muitas almas e
para a conversão de muitas outras:
«Não te esqueças: muitas coisas
grandes dependem de que tu e eu
vivamos como Deus quer»[5].

Ao mesmo tempo, é lamentável que,
por força das suas limitações, erros
ou pecados, os fiéis não
correspondam como Deus quer.
Algumas das parábolas do Reino
explicam que o trigo convive com o
joio, o peixe bom com o mau, até ao
fim do mundo. S. Paulo reconheceu



que os Apóstolos carregavam o
grande tesouro em vasos de barro
(cf. 2Cor 4, 7) e há várias
admoestações no Novo Testamento
contra os falsos profetas e contra
aqueles que escandalizam os outros
(por exemplo, Ap 2 e 3)[6].Como na
Igreja primitiva, também agora os
pecados dos cristãos (ministros ou
fiéis não ordenados) têm uma certa
repercussão na missão e nos outros
cristãos. Esta repercussão é maior
quando a pessoa que peca – por ação
ou omissão – é um ministro ou tem a
responsabilidade de zelar pelos
outros, podendo até causar
escândalo (convite ao pecado).
Embora os pecados afetem a
comunhão e esse efeito possa até ser
bastante visível, nunca pode ofuscar
completamente a santidade da Igreja
ou sufocar completamente a sua
missão, porque isso seria o mesmo
que afirmar que o mal é mais forte
do que o amor que Deus manifestou
e continua a manifestar pelos



homens. Além disso, a repercussão
do bem que tantos cristãos fazem é
menos visível, mas muito maior, do
que a do pecado. A oração de todos
os cristãos pelo Papa, pelos bispos,
por todo o clero, pelos religiosos e
pelos leigos, é uma resposta de fé
diante desta situação que a Igreja
vive até que o seu mistério chegue à
consumação na Pátria. Mesmo
reconhecendo a presença de
pecadores na Igreja, S. Josemaria
afirmou que tal «não autoriza de
maneira nenhuma a julgar a Igreja
por critérios humanos, sem fé
teologal, atendendo apenas ao maior
ou menor valor de certos
eclesiásticos ou de certos cristãos.
Proceder assim é ficar à superfície. O
mais importante na Igreja não é ver
como correspondemos nós, os
homens, mas sim o que Deus realiza.
A Igreja é isto mesmo: Cristo
presente entre nós; Deus que vem ao
encontro da humanidade para a
salvar, chamando-nos com a sua



revelação, santificando-nos com a
sua graça, sustentando-nos com a sua
ajuda constante, nos pequenos e
grandes combates da vida de todos os
dias. Podemos chegar a desconfiar
dos homens, e cada um está obrigado
a desconfiar pessoalmente de si
mesmo e a concluir cada um dos seus
dias com um mea culpa,com um ato
de contrição profundo e sincero. Mas
não temos o direito de duvidar de
Deus. E duvidar da Igreja, da sua
origem divina, da eficácia salvífica
da sua pregação e dos seus
sacramentos, é duvidar do próprio
Deus; é não acreditar plenamente na
realidade da vinda do Espírito
Santo»[7].

A comunhão dos santos está
organicamente estruturada na terra,
porque Cristo e o Espírito Santo
fizeram e fazem dela o sacramento
da Salvação, isto é, o meio e o sinal
pelo qual Deus oferece a Salvação à
humanidade. A Igreja estrutura-se



internamente segundo as relações
que existem entre os que, em virtude
do Batismo, têm o sacerdócio comum
e os que, além disso, receberam o
sacerdócio ministerial pelo
sacramento da Ordem. A Igreja
estrutura-se também externamente
na comunhão das Igrejas
particulares, formadas à imagem da
Igreja universal e cada uma
presidida pelo seu próprio Bispo.
Analogamente, esta comunhão
ocorre noutras realidades eclesiais. A
Igreja, assim estruturada, serve o
Espírito de Cristo para a missão (cf. 
Lumen gentium, n. 8).

3. Sacerdócio comum

Ao entrar na Igreja, o cristão renasce
em Cristo e, com Ele, torna-se rei e
sacerdote pelo sinal da Cruz; pela
unção do Espírito Santo é consagrado



sacerdote. Além disso, alguns
recebem o sacramento da Ordem,
mediante o qual são habilitados a
tornar Cristo presente
sacramentalmente nos outros fiéis,
seus irmãos, pregar a Palavra de
Deus e orientar no que diz respeito à
fé e à vida cristã. Com esta distinção
entre a condição cristã comum e os
ministros sagrados, Deus mostra-nos
que quer comunicar a Sua graça
através dos outros, que a salvação
vem de fora de nós e não depende
das nossas capacidades pessoais. Na
Igreja de Deus há, pois, duas formas
essencialmente diferentes de
participar do sacerdócio de Cristo,
que se ordenam mutuamente; esta
ordenação mútua não é uma mera
condição moral para o
desenvolvimento da missão, mas o
modo como o sacerdócio de Cristo se
torna presente nesta terra (cf. Lumen
gentium, n. 10 e 11).



O sacerdócio não se reduz, portanto,
a um serviço específico na Igreja,
porque todos os cristãos receberam
um carisma específico e se
reconhecem membros de uma
linhagem real e participantes da
função sacerdotal de Cristo (cf. S.
Leão Magno, Sermões, IV, 1: PL 54,
149). Trata-se de uma condição
comum a todos os cristãos, homens e
mulheres, leigos e ministros
sagrados, recebida pelo Batismo e
reforçada pela Confirmação. Neste
sentido, todos os cristãos têm em
comum a condição de fiéis: ao serem
«incorporados em Cristo pelo
Batismo, são constituídos membros
do povo de Deus. Tornados
participantes, segundo a sua
condição, da função sacerdotal,
profética e real de Cristo, são
chamados a exercer a missão
confiada por Deus à Igreja. Entre eles
subsiste uma verdadeira igualdade,
na sua dignidade de filhos de
Deus»[8]. O sacerdócio comum é



exercido em resposta ao
chamamento à santidade e à
continuação da missão de Cristo, que
todos receberam no Batismo.

No judaísmo, nas religiões que
rodearam Israel e em muitas outras
religiões, é o sacerdote que age como
mediador. Portanto, quem quer
entrar em relação com Deus deve
pedir ao sacerdote que o faça em seu
nome. A função do sacerdote é a
mediação: unir os homens a Deus, e
Deus aos homens, oferecer sacrifícios
e abençoar. Para explicar o
sacerdócio dos fiéis, os Padres da
Igreja enfatizaram que cada um dos
cristãos tem acesso direto a Deus.
Uma vez que todos nós participamos
do sacerdócio de Cristo, há um
imediatismo e proximidade de todos
os cristãos a Deus.

Especificamente, o cristão – pela sua
união com Cristo – está capacitado
para oferecer sacrifícios espirituais,



levar o mundo a Deus e Deus ao
mundo. Todos os batizados são
chamados a relacionar-se com Deus e
com os outros. No sacerdócio
comum, há uma dimensão
ascendente e uma dimensão
descendente. A dimensão ascendente
permite-nos elevar a nossa vida a
Deus com tudo o que ela implica,
juntamente com Cristo. Nela, e
através da Santa Missa, os nossos
pequenos trabalhos e sacrifícios
adquirem um valor de eternidade e,
mais tarde, no Céu, vê-los-emos
transfigurados.

A dimensão descendente do
sacerdócio comum implica que o
sacerdote comunique os dons de
Deus aos homens. É o que nos torna
instrumentos da santidade dos
outros, por exemplo, através do
nosso apostolado. Tal ocorre na
missão dos pais quando ajudam os
filhos a crescer na fé, na esperança e
na caridade, ou na santificação do



matrimónio e da vida familiar.
Também acontece quando
aproximamos os nossos amigos e
colegas de trabalho a Deus:
«Enquanto desenvolveis a vossa
atividade no próprio seio da
sociedade, participando em todas as
nobres ocupações e em todas as
obras justas dos homens, não deveis
perder de vista o profundo
significado sacerdotal que a vossa
vida tem: deveis ser mediadores em
Cristo Jesus para levar a Deus todas
as coisas, e para que a graça divina
vivifique tudo»[9]. Esta missão
santificadora dos cristãos não
ordenados está intimamente ligada à
missão santificadora dos ministros
sagrados, e dela necessita. S.
Josemaria abordou este tema,
falando especificamente do
apostolado dos seus filhos,
explicando que cada um «procura
ser apóstolo no seu próprio ambiente
de trabalho, aproximando as almas
de Cristo mediante o exemplo e a



palavra, isto é, através do diálogo.
Mas, no apostolado, ao conduzir as
almas pelos caminhos da vida cristã,
chega-se ao muro sacramental. A
função santificadora do leigo tem
necessidade da função santificadora
do sacerdote, que administra o
sacramento da Penitência, celebra a
Eucaristia e proclama a Palavra de
Deus em nome da Igreja»[10].

O sacerdócio comum inclui também
a verdadeira missão de Cristo,
através da qual todos os cristãos
fazem reinar Cristo na sua vida e ao
seu redor, servindo os outros,
especialmente os pobres, os doentes
e todos os necessitados. O serviço é a
forma de exercitar a dignidade real
dos cristãos. Também nos ajuda a
descobrir e realizar o que Deus tem
em mente para o mundo.

Deus pensou o sacerdócio comum e o
sacerdócio ministerial mutuamente
relacionados entre si na Igreja. O Seu



sacerdócio surge na terra nessa
articulação mútua. Por isso, o
clericalismo traduz-se num
desequilíbrio dessa ordenação
mútua. Ocorre quando os ministros
invadem o campo dos demais fiéis
em assuntos e aspetos que não lhes
dizem respeito, ou quando os fiéis
não ordenados invadem o campo do
sacerdócio ministerial cumprindo
funções que pertencem aos
ministros.

4. Diversidade de vocações na
Igreja

A Igreja deve anunciar e estabelecer,
entre todos os povos, o Reino de Deus
inaugurado por Cristo. Na terra ela é
a semente e o início deste Reino.
Depois da Sua Ressurreição, o Senhor
enviou os Apóstolos a anunciar o
Evangelho, batizar e ensinar a



cumprir tudo o que Ele tinha
mandado (cf. Mt 28, 18-ss). O Senhor
deixou à sua Igreja a mesma missão
que o Pai Lhe tinha confiado (cf. Jo
20, 21). Desde o início da Igreja, esta
missão foi realizada por todos os
cristãos (cf. At 8, 4; 11, 19), que
muitas vezes sacrificaram a própria
vida para cumpri-la. O mandato
missionário do Senhor tem a sua
fonte no amor eterno de Deus, que
enviou o Seu Filho e o Seu Espírito
porque «quer que todos os homens
se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade» (1Tm 2,
4).

Neste envio missionário estão
contidas as três funções da Igreja na
terra: o munus profeticum (anunciar
a boa nova da salvação em Cristo), o 
munus sacerdotale, (tornar presente
e transmitir a vida de Cristo que
salva pelos sacramentos e pela graça)
e o munus regale (ajudar os cristãos a
cumprir a missão de levar o mundo a



Deus e crescer em santidade).
Embora todos os fiéis compartilhem
esta mesma missão, nem todos
desempenham o mesmo papel.
Alguns sacramentos e carismas
configuram e preparam os cristãos
para determinadas funções ligadas à
missão.

Como vimos, os que têm o sacerdócio
comum e os que têm o sacerdócio
ministerial estão mutuamente
relacionados, de modo que tornam
presente o sacerdócio e a mediação
de Cristo na terra, os dons da graça,
da força e da luz de que todos
precisam para poder desempenhar a
sua missão. Alguns deles foram
conformados com Cristo, cabeça da
Igreja, de modo específico, diferente
dos demais. Tendo recebido o
sacramento da Ordem, eles possuem
o sacerdócio ministerial para tornar
Cristo presente sacramentalmente
em todos os outros fiéis. Quem
recebe a plenitude do sacramento da



Ordem são os bispos, sucessores dos
Apóstolos. Quem recebe o
sacramento da Ordem no segundo
grau são os presbíteros, que ajudam
diretamente os bispos. O terceiro
grau do sacramento da Ordem – a
ordenação diaconal –, configura o
cristão com Cristo servidor, para
auxiliar o bispo e os presbíteros na
pregação, nas obras de caridade e na
celebração de alguns sacramentos.

Em relação à missão de levar o
mundo a Deus, duas grandes
condições de vida estão ligadas a esta
tarefa: os leigos têm a peculiar
vocação de trazer o mundo a Deus a
partir de dentro. Fazem-no
ordenando, segundo Deus, as coisas
temporais com que a sua vida está
entrelaçada (cf. Lumen gentium, n.
31). Ao participarem do sacerdócio
de Cristo, os leigos participam da Sua
missão santificadora, profética e
real[11]. Participam da missão
sacerdotal de Cristo quando



oferecem a própria vida, com todas
as suas obras, como sacrifício
espiritual, especialmente na
Eucaristia. Participam da missão
profética de Cristo quando acolhem
com fé a Palavra de Cristo e a
anunciam ao mundo com o
testemunho da vida e da palavra.
Participam da missão real de Cristo
porque recebem d’Ele o poder de
vencer o pecado em si mesmos e no
mundo, por meio da abnegação e da
santidade das suas próprias vidas, e
impregnam de valores morais as
atividades temporais do homem e
das instituições da sociedade.

Outros, os consagrados, têm a
peculiar vocação de se afastarem das
realidades e atividades seculares,
vivendo segundo um estado de vida
específico que se assemelha, tanto
quanto humanamente possível, à
condição de vida que os homens
terão no fim dos tempos (não se
casam e muitas vezes vivem como



irmãos em comunidades, não
possuem propriedades, muitas vezes
mudam de nome para significar que
“morrem” para a sua vida anterior,
etc.). Para entrar neste estado de
vida, consagram-se de modo especial
a Deus pela profissão dos conselhos
evangélicos: castidade (no celibato
ou na virgindade), pobreza e
obediência. A vida consagrada é um
estado de vida reconhecido pela
Igreja, que participa na sua missão
mediante a dedicação plena a Cristo
e aos irmãos, dando testemunho da
esperança do Reino dos Céus[12]. Em
concreto, pelo seu estado de vida,
lembram a todos que não têm
morada permanente neste mundo,
dão testemunho público de que todas
as realizações humanas serão
transfiguradas no dia da vinda do
Senhor e conduzem o mundo a Deus
como por atração, fora das atividades
e assuntos dos quais se retiraram (cf. 
Lumen gentium, n. 44; PC, 5).



Leigos e religiosos levam o mundo a
Deus a partir de diferentes posições:
os primeiros, a partir de dentro e
promovendo o desenvolvimento da
criação segundo a vontade de Deus
(cf. Gn 2, 15); os segundos, a partir de
fora, atraindo a criação para a sua
consumação, que antecipam
simbolicamente no seu modo de
vida. Os primeiros precisam de que
os segundos lhes recordem que o
mundo não pode ser levado a Deus
sem o espírito das bem-
aventuranças, os segundos precisam
de que os primeiros lhes recordem
que a vocação originária do homem
é levar a criação à perfeição que
Deus pensou para ela; uns e outros,
em comunhão, servem para edificar
o Reino de Deus. A vida consagrada
também contribui muito para
promover o cristianismo no mundo
através das obras de caridade,
beneficência e assistência social, às
quais se dedica generosamente.



Além disso, na vida da Igreja surgem
muitos caminhos e maneiras de
realizar a missão comum. O século
XX viu nascer muitas realidades,
movimentos, novas comunidades
monásticas e outras instituições mais
recentes, e todas colaboram na
evangelização a partir dos seus
próprios carismas.

5. Oitavário pela unidade dos
cristãos

A Igreja é Una porque a sua origem e
modelo é a Santíssima Trindade;
porque Cristo – seu fundador –
restaura a unidade de todos em um
só corpo; porque o Espírito Santo une
os fiéis à Cabeça, que é Cristo. Esta
unidade manifesta-se no facto de que
os fiéis professam a mesma fé,
celebram os mesmos sacramentos,
estão unidos na mesma hierarquia,



têm uma esperança comum e a
mesma caridade.

Como sociedade constituída e
organizada no mundo, subsiste na
Igreja Católica, governada pelo
sucessor de Pedro e pelos bispos em
comunhão com ele (cf. Lumen
gentium, n. 8). Somente nela se pode
obter a plenitude dos meios de
salvação, pois o Senhor confiou todos
os bens da Nova Aliança somente ao
Colégio Apostólico, cuja cabeça é
Pedro. Cristo deu unidade à Igreja e
ela subsiste na Igreja Católica. Essa
unidade não se perde por causa da
desunião dos cristãos entre si. As
separações entre cristãos causam,
porém, uma ferida na Igreja,
podendo causar escândalo e atrasar
a evangelização.

Aqueles que nasceram num estado
de separação da Igreja Católica não
podem ser simplesmente
considerados cismáticos ou hereges.



Nas suas comunidades e Igrejas
podem receber a graça através do
Batismo. Nelas existem muitos bens
de santificação e de verdade que vêm
de Cristo e promovem a unidade
católica, e o Espírito Santo serve-se
deles como instrumentos de
salvação, pois a sua força vem da
plenitude de graça e verdade que
Cristo deu à Igreja Católica[13].

Os membros dessas Igrejas e
comunidades são incorporados a
Cristo no Batismo e por isso os
reconhecemos como irmãos.
Estamos, com os cristãos que não
pertencem à Igreja Católica, numa
certa comunhão de orações e outros
benefícios espirituais, incluindo uma
certa união verdadeira no Espírito
Santo (cf. Lumen gentium, n. 15).
Pode crescer-se em unidade:
aproximar-se de Cristo e ajudar
outros cristãos a aproximarem-se
d'Ele, promovendo a unidade no que
é essencial, a liberdade no que é



acidental e a caridade em tudo,
tornando a casa de Deus mais
habitável para os outros, crescendo
na veneração e no respeito pelo Papa
e pela hierarquia, ajudando-os e
seguindo os seus ensinamentos.

O movimento ecuménico é uma
tarefa eclesial que busca a unidade
visível entre os cristãos na única
Igreja fundada por Cristo. É um
desejo do Senhor (cf. Jo 17, 21). Faz-se
através da oração, da conversão do
coração, do conhecimento fraterno
recíproco e do diálogo teológico.

O Oitavário de oração pela unidade
dos cristãos constitui uma das
atividades de que se compõe o
movimento ecuménico, situando-se
no âmbito do chamado ecumenismo
espiritual. Nasceu nos Estados
Unidos da América em 1908, pelas
mãos do episcopaliano Paul Watson,
que mais tarde ingressou na Igreja
Católica. Os Papas Pio X e Bento XV



elogiaram e encorajaram todos os
católicos a aderir a esta iniciativa.
Celebra-se de 18 a 25 de janeiro, festa
da Conversão de S. Paulo. Além da
Igreja Católica, é vivida em várias
Igrejas Ortodoxas e em muitas
comunidades cristãs. Em alguns
lugares pode incluir encontros de
oração ou mesmo uma oração
litúrgica, como as Vésperas, com a
presença de cristãos que não estão
em plena comunhão com a Igreja
Católica. Não obstante, o costume
mais difundido é a oração pessoal
pela intenção comum de unidade
visível dos cristãos, durante os oito
dias indicados.

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
748-945.



– Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 147-193.

– S. João Paulo II, Ut unum sint,
25/05/1995.

[1] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
777; cf. Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, n. 147.

[2] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 149; cf. Catecismo da
Igreja Católica, n. 778.

[3] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
782-786.

[4] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
787-795.

[5] S. Josemaria, Caminho, n. 755.

[6] «Em muitas ocasiões, de há mais
de um quarto de século para cá, ao
recitar o Credo e ao afirmar a minha



fé na divindade da Igreja, una, santa,
católica e apostólica, costumo
acrescentar: apesar dos pesares.
Quando alguma vez me acontece
comentar este costume e alguém me
pergunta a que quero referir-me,
respondo: aos teus pecados e aos
meus» (S. Josemaria,Cristo que passa,
n. 131).

[7] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
131.

[8] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 177.

[9] S. Josemaria, Cartas, n. 4.

[10] S. Josemaria, Entrevistas com o
Fundador do Opus Dei, n. 69. «A
santidade – quando é verdadeira –
transborda do recipiente para encher
outros corações, outras almas, dessa
superabundância. Nós, os filhos de
Deus, santificamo-nos santificando. –
Alastra à tua volta a vida cristã?



Pensa nisso diariamente» (S.
Josemaria, Forja, n. 856).

[11] cf. Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, n. 189-191.

[12] cf. Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, n. 192-ss. «A nossa
missão de cristãos é proclamar essa
Realeza de Cristo; anunciá-la com a
nossa palavra e com as nossas obras.
O Senhor quer os seus em todas as
encruzilhadas da Terra. A alguns,
chama-os ao deserto, desentendidos
das inquietações da sociedade
humana, para recordarem aos outros
homens, com o seu testemunho, que
Deus existe. Encomenda a outros o
ministério sacerdotal. À grande
maioria, o Senhor quere-a no mundo,
no meio das ocupações terrenas.
Estes cristãos, portanto, devem levar
Cristo a todos os ambientes em que
se desenvolve o trabalho humano: à
fábrica, ao laboratório, ao trabalho
do campo, à oficina do artesão, às



ruas das grandes cidades e às
veredas da montanha» (S. Josemaria, 
Cristo que passa, n. 105).

[13] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 819.

Miguel de Salis Amaral

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-15-a-

igreja-fundada-por-cristo/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-15-a-igreja-fundada-por-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-15-a-igreja-fundada-por-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-15-a-igreja-fundada-por-cristo/

	Tema 15. A Igreja, fundada por Cristo

