opusdei.org

TEMA 15. Algrejae o
Estado

A salvacdo realizada por Cristo,
e consequentemente a missao
da Igreja, dirige-se ao homem
na sua integridade e, portanto,
COmo pessoa que vive em
sociedade.

25/06/2010

1. A missdo da Igreja no mundo

A salvacdo realizada por Cristo, e
consequentemente a missdo da
Igreja, dirige-se ao homem na sua
integridade; por isso, quando a Igreja



propde a sua Doutrina Social, ndo sé
nao se afasta da sua missao, como a
cumpre fielmente. Mais ainda, a
evangelizacdo ndo seria auténtica se
ndo tivesse em conta a relagao entre
o Evangelho e a conduta pessoal,
quer a nivel individual quer social.
Além disso, como a Igreja vive no
mundo € logico, e mesmo devido, que
se relacione com ele de modo
harmonico, respeitando a estrutura e
finalidade propria da natureza das
distintas organiza¢6es humanas.

Assim, a Igreja tem a missdo, que é
também um direito, de se ocupar dos
problemas sociais. Quando o faz,
«ndo pode ser acusada de ultrapassar
0 seu campo especifico de
competéncia e, muito menos, o
mandato recebido do Senhor» [1].

Neste ambito, a missdo da Igreja nao
se limita a propor normativas éticas.
Basicamente, trata-se de mostrar a
dimensao evangélica da vida social



de acordo com a verdade completa
sobre o homem, de ensinar a conduta
congruente com essa verdade e de
exortar ao seu cumprimento.

De facto, entre a vida cristd e a
promocdo humana, existe uma
profunda e essencial unido, um nexo
antropolégico, um vinculo teoldgico e
um dever de caridade [2]. No
entanto, essa harmonia néo significa
confusdo: a meta da conduta crista é
a identificagdo com Cristo; a sua
libertacdo é, essencialmente,
libertacdo do pecado, que certamente
exige o empenho das libertacdes
sectoriais [3]. Esta distincdo é a base
da autonomia das realidades
terrenas.

Os ensinamentos do Magistério neste
campo ndo se estendem aos aspectos
técnicos, nem propdem sistemas de
organizacdo social, que néo
pertencem a sua missdo. Estes
ensinamentos tém como objectivo a



formacéao das consciéncias, ndo
dificultando, assim, a autonomia das
realidades terrenas [4].

Deste modo, ndo compete a
Hierarquia uma funcéo directa na
organizacdo da sociedade; a sua
obrigacdo € ensinar e interpretar de
modo auténtico os principios morais
neste campo. Por isso, a Igreja aceita
qualquer sistema social em que se
respeite a dignidade humana e os
fiéis devem acolher o Magistério
social com uma adesdo da
inteligéncia, da vontade e das obras
(cf. Lc 10,16; Catecismo , 2032 e 2037).

2. Relacdo entre a Igreja e o Estado

A religido e a politica sdo ambitos
diferentes, embora ndo separados,
pois o homem religioso e o cidaddo
fundem-se na mesma pessoa que esta
chamada a cumprir, tanto os seus
deveres religiosos, como 0s seus
deveres sociais, econémicos e
politicos. No entanto, € necessario,



que «os fiéis aprendam a distinguir
com cuidado os direitos e deveres
que lhes competem por pertenceram
a Igreja e os que lhes competem
enquanto membros da sociedade
humana. Esforcem-se por concilia-los
entre si, tendo presente que, em
qualquer assunto temporal, devem
guiar-se pela consciéncia cristd, dado
que nenhuma actividade humana,
nem sequer na ordem temporal,
pode subtrair-se ao império de Deus.
Concretamente, no nosso tempo € da
maior importancia que essa distin¢do
e esta harmonia brilhem com suma
clareza no comportamento dos

fiéis» [5]. Pode dizer-se que nestas
palavras se resume o modo como 08
catdlicos devem viver os
ensinamentos do Senhor: «Dai, a
César o que é de César e a Deus o que
¢ de Deus» ( Mt 22,21).

A relacdo entre a Igreja e o Estado
implica, portanto, uma distin¢do sem
separacdo, uma uniao sem confusao



(cf. Mt 22,15-21). Essa relacdo sera
correcta e frutuosa se seguir trés
principios fundamentais: aceitar a
existéncia de um ambito ético que
precede e informa a esfera politica,
distinguir a missdo da religido e da
politica, favorecer a colaboracao
entre estes dois ambitos.

a) Os valores morais devem
informar a vida politica

A proposta de um “Estado ético”, que
pretendesse definir o
comportamento moral dos cidadaos,
seria uma teoria amplamente
recusada, ja que com frequéncia
conduz ao totalitarismo ou, pelo
menos, implicaria uma tendéncia
marcadamente autoritaria. Nao
compete ao Estado decidir o que esta
bem ou o que esta mal, mas sim, tem
a obrigacao de procurar e promover
0 bem comum e para isso tera,
algumas vezes, a necessidade de



regulamentar o comportamento dos
cidadaos.

No entanto, esta recusa de um
“Estado ético”, ndo deve levar ao erro
oposto: a sua “neutralidade” moral
que de facto nem existe nem se pode
dar. Com efeito, os valores morais
indicam os critérios que favorecem o
desenvolvimento integral das
pessoas; esse desenvolvimento, na
sua dimensdao social, faz parte do
bem terreno comum; e o principal
responsavel do bem comum € o
Estado. O Estado deve, entre outras
coisas, favorecer a conduta moral
das pessoas, ao menos na vida social.

b) A Igreja e o Estado diferenciam-
se pela sua natureza e pelos seus
fins

A Igreja recebeu de Cristo o mandato
apostolico: «ide, pois, ensinai todas
as gentes, baptizando-as em nome do
Pai e do Filho e do Espirito Santo» (
Mt 28,19-20). Com a sua doutrina e



com a sua actividade apostolica, a
Igreja contribui para a recta
ordenacdo das coisas temporais, de
modo que sirvam ao homem para
alcancar o seu fim ultimo e ndo o
desviem dele.

Os meios que a Igreja utiliza para
levar a cabo a sua missao sao, antes
de mais, espirituais: a pregacao do
Evangelho, a administracdo dos
sacramentos, a oracdo. Também
necessita de utilizar meios materiais,
adequados a natureza dos seus
membros que sdo pessoas humanas
(cf. Act 4,32-37; 1 Tm 5,18); estes
meios hdo-de estar sempre em
conformidade com o Evangelho.
Além disso, a Igreja necessita de
independéncia para realizar a sua
missao no mundo, mas ndo de um
dominio de caracter politico ou
economico (cf. Catecismo , 2246;
Compéndio , 426) [6].



O Estado é uma instituicdo que
deriva da natural sociabilidade
humana, cuja finalidade é o bem
comum temporal da sociedade civil;
este bem é ndo so material, mas
também espiritual, pois os membros
da sociedade sdo pessoas com corpo
e alma. Além disso, o progresso social
requer meios materiais e outros bens
de caracter espiritual: a paz, a
ordem, a justica, a liberdade, a
seguranca, etc. Estes bens so se
podem alcancar mediante o exercicio
das virtudes sociais, que o Estado
deve promover e tutelar (p. ex. a
moralidade publica).

A diversidade entre o &mbito
religioso e o politico implica que o
Estado ndo goza de “sacralidade”,
nem deve dirigir as consciéncias,
porque o fundamento moral da
politica se encontra fora dela. Por
outro lado, a Igreja ndo possui poder
politico coercivo; enquanto ao facto
de a ela se pertencer do ponto de



vista civil, é voluntaria a sua
potestade, é de caracter espiritual e
ndo impde uma unica solucgdo
politica. Deste modo, o Estado e a
Igreja remetem-se as suas proprias
funcdes, o que favorece a liberdade
religiosa e social.

Daqui derivam dois importantes
direitos:

a) o direito a liberdade religiosa que
consiste na imunidade de coacgao
por parte do Estado em matéria
religiosa;

b) o direito a liberdade de actuacdo
dos catdlicos em relacdo a Hierarquia
em matéria temporal, embora com a
obrigacdo de seguir o Magistério da
Igreja (cf. CIC, 227).

Além disso, a Igreja, «pregando a
verdade evangélica e iluminando
com a sua doutrina e o testemunho
dos cristdos todos os campos da
actividade humana, ela respeita e



promove também a liberdade e
responsabilidade politica dos
cidadéos» [7].

c) Colaboracao entre a Igreja e o
Estado

A distin¢do entre a Igreja e o Estado
ndo implica — como foi dito — a sua
total separacdo, nem que a Igreja
deva reduzir a prdopria ac¢ao ao
ambito privado e espiritual.
Certamente, «a Igreja ndo pode nem
deve tomar nas suas proprias maos a
batalha politica para realizar a
sociedade mais justa possivel. Ndo
pode nem deve colocar-se no lugar
do Estado. Mas também ndo pode
nem deve ficar a margem na luta
pela justica» [8]. Neste sentido, a
Igreja tem o direito e o dever «de
ensinar a sua doutrina acerca da
sociedade; exercer sem entraves a
propria missdo entre os homens; e
pronunciar o seu juizo moral mesmo
acerca das realidades politicas,



sempre que os direitos fundamentais
da pessoa ou a salvacdo das almas o
exigirem» [9].

Assim, por exemplo, a Igreja pode e
deve assinalar que uma lei é injusta
por ser contraria a lei natural (leis
sobre o aborto ou o divércio), ou que
determinados costumes ou situacoes
sdo imorais embora sejam
permitidas pelo poder civil, ou que o0s
catolicos ndo devem dar o seu apoio
aquelas pessoas ou partidos que
proponham objectivos contrarios a
lei de Deus e, portanto, a dignidade
da pessoa humana e ao bem comum
[10].

Tanto a Igreja como a actividade
politica, que os governantes exercem
através das diferentes institui¢does ou
partidos, embora por diverso titulo,
estdo ao servico do homem, e «tanto
mais eficazmente exercitarao este
servico para bem de todos, quanto
melhor cultivarem entre si uma sa



cooperacao» [11]. Se a comunidade
politica (ou seja, a sociedade tomada
no seu conjunto, governantes e
governados de um determinado
Estado) ignora a Igreja, fica em
contradicdo consigo propria, visto
que dificulta o exercicio dos direitos
e deveres de parte dos cidadéos,
concretamente dos fiéis catolicos.

As formas praticas de regulamentar
estas relacbes podem variar de
acordo com as circunstancias: por
exemplo, ndo serd a mesma em
paises de tradicao catolica e naqueles
em que a presenca de catolicos é
minoritaria.

Um aspecto essencial que se deve
cuidar sempre € a salvaguarda do
direito a liberdade religiosa [12].
Velar pelo respeito deste direito é
velar pelo respeito cabal da ordem
social. O direito a liberdade social e
civil em matéria religiosa € a fonte e



sintese de todos os direitos do
homem [13].

Em muitos paises, a Constituicdo (ou
o sistema de leis fundamentais que
regulam o sistema de governo de um
Estado) garante amplamente a
liberdade religiosa de todos os
cidaddos e grupos religiosos; por este
meio, a Igreja pode encontrar
liberdade suficiente para cumprir a
sua missdo e espaco para
desenvolver as suas iniciativas
apostolicas [14].

Além disso, e quando é possivel, a
Igreja procura estabelecer acordos
com o Estado, em geral,
denominados Concordatas nos quais
se estabelecem solucgdes concretas
para as questdes eclesiasticas
relacionadas com a finalidade do
Estado: liberdade da Igreja e das suas
instituicOes para exercerem a sua
missao, convénios em matéria
econdmica, dias santos, etc.



3. Regime sobre as questdes mistas

Ha matérias nas quais quer a Igreja
quer o Estado devem intervir no
ambito das respectivas competéncias
e finalidades (chamadas questdes
mistas), como sdo a educacdo, o
casamento, a comunicacdo social, a
assisténcia aos necessitados [15].
Nestas matérias, é especialmente
necessaria a colaboracao de modo
que cada instituicdo possa cumprir a
sua missdo sem impedimento por
parte da outra [16].

a) A Igreja compete regular o
casamento dos catolicos, mesmo que
s6 um dos contraentes o seja; além
disso, porque o matrimonio é um
sacramento, compete a Igreja
estabelecer as normas para a sua
administracdo. Enquanto que ao
Estado compete regular os efeitos de
ordem civil: regime de bens entre os
esposos, etc. (cf. CIC, 1059). O Estado
tem o dever de reconhecer aos



catolicos o direito a contrair
matrimodnio canoénico.

b) A educacgao dos filhos — também
em matéria religiosa — compete aos
pais por direito natural; sdo eles que
devem determinar o tipo de ensino
que desejam para os seus filhos e os
meios de que se servirdo para esse
fim (escola, catequese, etc.) [17].
Onde ndo seja suficiente a iniciativa
dos pais ou dos grupos sociais, o
Estado deve subsidiariamente
estabelecer as suas proprias escolas,
respeitando sempre o direito dos pais
sobre a orientacdo da educacao dos
seus filhos.

Neste direito, esta incluida a
possibilidade de promover e dirigir
escolas em que os seus filhos
recebam a educacdo adequada.
Tendo em conta a funcdo social
destas escolas, o Estado deve
reconhecé-las e subvenciona-las [18].
Também tém direito a que os seus



filhos recebam nas escolas — estatais
ou ndo — o ensino que esteja de
acordo com as suas conviccoes
religiosas [19].

Compete ao Estado estabelecer as
normas relativas ao ensino que
forem necessarias para o bem
comum (niveis, graus, acesso de
todos a instrucao, conteudos
minimos para obter os graus
correspondentes, reconhecimento de
titulos, etc.). E uma tirania o Estado
pretender reservar para si, mesmo
que indirectamente, 0 monopolio do
ensino (cf. CIC, 797).

Compete sempre a Igreja determinar
e vigiar tudo o que se refere ao
ensino e difusdo da religido catolica:
programas, conteudos, livros,
idoneidade dos professores. E um
aspecto da potestade do Magistério
que compete a Hierarquia e um
direito da Igreja para defender e
garantir a sua propria identidade e



integridade da sua doutrina.
Ninguém se pode erigir em professor
de doutrina catolica, seja em que
escola for, sem aprovacao da
autoridade eclesiastica (cf. CIC,
804-805).

A Igreja também tem o direito de
estabelecer os seus proprios centros
de ensino (oficialmente catélicos),
que sejam reconhecidos e recebam
ajudas estatais, nas mesmas
condi¢des dos outros centros ndo
estatais, sem ter para isso que
renunciar ao seu idedrio catolico ou
a sua dependéncia da autoridade
eclesiastica (cf. CIC, 800).

) A Igreja tem também o direito de
promover iniciativas sociais que
sejam congruentes com a sua missao
religiosa (hospitais, meios de
comunicacao, orfanatos, centros de
acolhimento) e que o Estado
reconheca estas obras “catodlicas” nas
mesmas condicdes de outras



iniciativas deste tipo promovidas por
particulares (isencoes fiscais, titulos
do pessoal, subvencgoes, colaboracao
de voluntarios, possibilidade de
receber donativos, etc.).

4. Laicidade e laicismo

Um tema de grande actualidade é a
distincao entre laicidade e laicismo .
Entende-se por laicidade que o
Estado é autonomo em relacdo as leis
eclesiasticas. Enquanto o laicismo
pretende a autonomia da politica em
relacdo a ordem moral e ao proprio
designio divino, tendendo a encerrar
a religido na esfera puramente
privada. Deste modo, é espezinhado
o direito a liberdade religiosa e
prejudica-se a ordem social (cf.
Compéndio , 572). A laicidade
auténtica evita dois extremos: a
imposicdo duma teoria moral que
transforme a sociedade civil num
Estado ético [20], e a recusa a priori
dos valores morais que provém de



ambitos culturais, religiosos, etc., que
sdo de livre pertenca e ndo devem
ser geridos a partir do poder [21].

Além disso, deve sublinhar-se que é
ilusorio e injusto pedir aos fiéis que
actuem na politica “como se Deus
néo existisse”. E ilusério, porque
todas as pessoas actuam apoiadas
nas suas convic¢oes culturais
(religiosas, filosdficas, politicas, etc.),
que derivam ou ndo de uma fé
religiosa, e sdo convicgoes que
influem no comportamento social
dos cidados. E injusta, porque os
ndo catolicos também actuam de
acordo com as suas proprias
doutrinas ou ideologias,
independentemente de qual tenha
sido a sua origem.

Actuar na politica de acordo com a
propria fé, se é coerente com a
dignidade das pessoas, ndo significa
que a politica esteja submetida a
religido; significa que a politica esta



ao servico da pessoa e, portanto,
deve respeitar as exigéncias morais,
0 que equivale a dizer que deve
respeitar e favorecer a dignidade do
ser humano. Do mesmo modo, viver
0 empenho politico por um motivo
transcendente ajusta-se
perfeitamente a natureza humana e,
por isso, estimula esse empenho e
produz melhores resultados.

5. O pluralismo social dos catdlicos

Tudo o que foi dito esta de acordo
com o legitimo pluralismo dos
catolicos no ambito social. Com
efeito, 0s mesmos objectivos uteis
podem conseguir-se através de
diversos caminhos; é, portanto,
razoavel o pluralismo de opinido e de
actuacdo para alcancar uma meta
social. E natural que os partidarios
de cada solucdo procurem
legitimamente realiza-la, no entanto,
nenhuma opcdo tem a garantia de
ser a unica alternativa adequada —



entre outros motivos, porque a
politica trabalha em grande parte
com previsoes: é a arte de realizar o
possivel — e, menos ainda, de ser a
unica que corresponde a doutrina da
Igreja [22]: «A ninguém é permitido
reivindicar a autoridade da Igreja,
exclusivamente, a favor do seu
parecer» [23].

Neste sentido, todos os fiéis,
especialmente os leigos, tém direito a
que na Igreja se reconheca a sua
legitima autonomia para gerir os
assuntos temporais, de acordo com
as proprias convicgoes e
preferéncias, sempre que estejam de
acordo com a doutrina catolica. Além
disso, tém o dever de ndo implicar a
Igreja nas suas decisdes pessoais e
actuacodes sociais, evitando
apresentar essas solucdes como
solugdes catolicas [24].

O pluralismo ndo é um mal menor,
mas um elemento positivo — da



mesma maneira que a liberdade —
da vida civil e religiosa. E preferivel
aceitar a diversidade nos aspectos
temporais, do que conseguir a
presumida eficacia uniformizando as
opcoes com prejuizo da liberdade
pessoal. No entanto, o pluralismo nao
deve confundir-se com relativismo
ético [25]. Mais ainda, um auténtico
pluralismo requer um conjunto de
valores como suporte das relacoes
sociais.

O pluralismo é moralmente
admissivel enquanto se trate de
decisdes encaminhadas para o bem
pessoal e social; mas ndo o é se a
decisdo €é contraria a lei natural, a
ordem publica e aos direitos
fundamentais das pessoas (cf.
Catecismo , 1901). Evitados estes
casos extremos, convém fomentar o
pluralismo em matérias temporais
como um bem para a vida pessoal,
social e eclesial.



Enrique Colom

Bibliografia basica Catecismo da
Igreja Catolica , 2104-2109;
2244-2246; 2419-2425.

Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes, 74-76; e Decl. Dignitatis
Humanae , 1-8; 13-14.

Jodo Paulo II, EX. ap. Christifideles
Laici, 30-XII-88, 36-44.

Leituras recomendadas

Sao Josemaria, Homilia «<Amar o
mundo apaixonadamente», em
Temas actuais do Cristianismo ,
113-123.

Congregacdo para a Doutrina da Fé,
Nota doutrinal sobre algumas
questoes relativas ao compromisso e
a conduta dos catolicos na vida
politica , 24-XI-2002.



Compéndio da Doutrina Social da
Igreja , 49-55; 60-71; 189-191; 238-243;
377-427.

Notas

[1] Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo Rei
Socialis , 8, 30-XII-1987; cf. Paulo VI,
EX. Ap. Evangelii Nuntiandi , 29 e 30,
8-XII-1975; Jodo Paulo II, Discurso em
Puebla , III; Enc. Redemptor Hominis
15, 4-111-1979; Compéndio DSI , 64 e
71.

[2] Cf. Paulo VI, Ex. Ap. Evangelii
Nuntiandi, 31. A unido do humano
com o divino é muito propria do
Opus Dei: 0 seu Fundador dizia que
toda a vida dos seus fiéis é «um
servico de metas exclusivamente
sobrenaturais, porque o Opus Dei
ndo € nem nunca serd — nem podera
sé-lo — um instrumento temporal;
mas € ao mesmo tempo um Servico
humano, porque nao fazeis sendo
procurar conseguir a perfeicdo crista
no mundo, honestamente, com a



vossa libérrima e responsavel
actuacdo em todos os campos da
actividade dos cidadaos. Um servico
abnegado, que ndo envilece, mas que
educa, que engrandece o coracao —
torna-o mais romano, no sentido
mais nobre desta palavra — e leva a
procurar a honra e o bem do povo de
cada pais, para que haja, cada dia,
menos pobres, menos ignorantes,
menos almas sem fé, menos
desesperados, menos guerras, menos
inseguranca, mais caridade e mais
paz» (Sao Josemaria, Carta 31-
V-1943 ,n. 1 em J.L. Illanes, F. Ocariz,
P. Rodriguez, O Opus Dei na Igreja ,
Rei dos Livros, Lisboa, 1993.

[3] Cf. Paulo VI, Ex. Ap. Evangelii
Nuntiandi , 9, 33-35; Congregacao
para a Doutrina da Fé, Inst. Libertatis
Conscientia , 23-111-1986, 23.

[4] Falando dos valores que
favorecem o desenvolvimento da
dignidade humana, o Compéndio



indica: «O respeito pela legitima
autonomia das realidades terrenas
leva a Igreja a ndo assumir
competéncias especificas de ordem
técnica e temporal, mas ndo a
impede de intervir para mostrar
como, nas diferentes opcdes do
homem, estes valores sao afirmados
ou, pelo contrario, negados» (
Compéndio DSI , 197). Cf. Concilio
Vaticano II, Const. Gaudium et Spes ,
36 e 42; Paulo VI, Enc. Populorum
Progressio , 26-111-1967, 13; Jodo
Paulo II, Enc. Sollicitudo Rei Socialis ,
41; Compéndio DSI , 68 e 81.

[5] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium , 36. Cf. Catecismo , 912.

[6] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 76; Declar.
Dignitatis Humanae , 13

[7] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 76.



[8] Bento XVI, Enc. Deus Caritas Est ,
25-X11-2005, 28. Cf. Bento XVI,
Discurso em Verona , 19-X-2006.

[9] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 76.

[10] Cf. Ibidem , 40 e 41.
[11] Ibidem , 76.

[12] Este direito ndo consiste em que
0 homem tenha liberdade diante de
Deus para escolher uma ou outra
religido, porque s6 ha uma religiao
verdadeira e o homem tem obrigacgéo
de procurar a verdade e, uma vez
encontrada, abracd-la (cf. Concilio
Vaticano II, Decl. Dignitatis
Humanae, 1). O direito a liberdade
religiosa «consiste em que todos os
homens devem estar livres de
coacgdo, quer por parte dos
individuos, quer dos grupos sociais
ou qualquer autoridade humana; e
de tal modo que, em matéria
religiosa, ninguém seja forcado a agir



contra a propria consciéncia, nem
impedido de proceder segundo a
mesma, em privado e em publico, s6
ou associado com outros, dentro dos
devidos limites» (Concilio Vaticano II,
Decl. Dignitatis Humanae , 2).

«0 respeito, por parte do Estado, do
direito a liberdade religiosa é um
sinal do respeito pelos outros direitos
humanos fundamentais, porque € o
reconhecimento implicito da
existéncia de uma ordem que supera
a dimensdao politica da existéncia,
uma ordem que nasce da esfera da
livre adesdo a uma comunidade de
salvacdo anterior ao Estado» (Jodo
Paulo II, Discurso , 9-1-1989, 6). Diz-se
que a comunidade de salvagao é
anterior ao Estado porque a pessoa
se incorpora nela com vista a um fim
que se encontra num plano superior
ao dos fins da comunidade politica.

[13] Cf. Jodo Paulo II, Enc. Centesimus
Annus , 1-V-1991, 47.



O direito a liberdade em matéria
religiosa «esta ligado ao de todas as
restantes liberdades»; mais ainda,
todas elas o «reclamam como
fundamento» (Joao Paulo II,
Discurso , 23-111-91, 2).

[14] Cf. Concilio Vaticano II, Declar.
Dignitatis Humanae , 13.

[15] Sempre que as circunstancias o
permitam, a Santa Sé estabelece
relacdes diplomaticas com os Estados
para manter, assim, uma porta de
dialogo permanente nas questoes
que interessam as duas partes (cf.
Compéndio DSI , 427).

[16] Deve-se, portanto, defender sem
qualquer hesitacao, que «ndo é
verdade que haja oposicdo entre ser
bom catdlico e servir fielmente a
sociedade civil. Como nédo ha razao
para que a Igreja e o Estado choquem
no exercicio legitimo das respectivas
autoridades, em cumprimento da



missdo que Deus lhes confiou» (Sdo
Josemaria, Sulco, 301).

[17] «O direito e o dever da educacao
sdo primordiais e inalienaveis para
0s pais» ( Catecismo , 2221). Cf. Jodo
Paulo I, Ex. Ap. Familiaris Consortio
22-X1-1981, 36.

[18] Cf. Jodo Paulo II, EX. Ap.
Familiaris Consortio , 40.

[19] «Como primeiros responsaveis
pela educacao dos seus filhos, os
pais, tém o direito de escolher para
eles uma escola que corresponda as
suas proprias convic¢des. E um
direito fundamental. Tanto quanto
possivel, os pais tém o dever de
escolher as escolas que melhor os
apoiem na sua tarefa de educadores
cristaos. Os poderes publicos tém o
dever de garantir este direito dos
pais e de assegurar as condicoes
reais do seu exercicio» ( Catecismo ,
2229).



[20] Cf. Paulo VI, Carta Ap.
Octogesima Adveniens , 14-V-1971, 25;
Jodo Paulo II, Enc. Centesimus Annus ,
25.

[21] Cf. Congregacdo para a Doutrina
da Fé, Nota doutrinal sobre algumas
questoes relativas ao compromisso e
a conduta dos catolicos na vida
politica , 24-X1-2002, 6; Compéndio ,
571.

[22] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes , 75; Paulo VI, Carta
Ap. Octogesima Adveniens , 50;
Compéndio DSI , 417.

[23] Ibidem , 43.

[24] Cf. Sdo Josemaria, Temas Actuais
do Cristianismo , 117.

[25] «Uma concepcdo relativista do
pluralismo ndo tem nada que ver
com a legitima liberdade dos
cidaddos catdlicos de eleger, dentre
as opinides politicas compativeis com



a fé e a lel moral natural, aquela que,
de acordo com o proprio critério, se
conforma melhor as exigéncias do
bem comum. A liberdade politica ndo
estd, nem pode estar, baseada na
ideia relativista de acordo com a qual
todas as concepcdes sobre o0 bem do
homem sdo igualmente verdadeiras e
tém o mesmo valor, mas sobre o
facto de que as actividades politicas
apontam, caso a caso, para a
realizacdo extremamente concreta
do verdadeiro bem humano e social
num contexto historico, geografico,
economico, tecnoldgico e cultural
bem determinado. A pluralidade das
orientacdes e solugdes que devem
ser, em todo o caso, moralmente
aceitaveis, surge precisamente da
concrecao dos factos particulares e
da diversidade das

circunstancias» (Congregacdo para a
Doutrina da Fé, Nota doutrinal sobre
algumas questodes relativas ao
compromisso e a conduta dos



catolicos na vida politica , 24-X1-2002,
3). Cf. Compéndio DSI , 569 e 572.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-15-a-
igreja-e-o-estado/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-15-a-igreja-e-o-estado/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-15-a-igreja-e-o-estado/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-15-a-igreja-e-o-estado/

	TEMA 15. A Igreja e o Estado

