
opusdei.org

TEMA 15. A Igreja e o
Estado

A salvação realizada por Cristo,
e consequentemente a missão
da Igreja, dirige-se ao homem
na sua integridade e, portanto,
como pessoa que vive em
sociedade.

25/06/2010

1. A missão da Igreja no mundo

A salvação realizada por Cristo, e
consequentemente a missão da
Igreja, dirige-se ao homem na sua
integridade; por isso, quando a Igreja



propõe a sua Doutrina Social, não só
não se afasta da sua missão, como a
cumpre fielmente. Mais ainda, a
evangelização não seria autêntica se
não tivesse em conta a relação entre
o Evangelho e a conduta pessoal,
quer a nível individual quer social.
Além disso, como a Igreja vive no
mundo é lógico, e mesmo devido, que
se relacione com ele de modo
harmónico, respeitando a estrutura e
finalidade própria da natureza das
distintas organizações humanas.

Assim, a Igreja tem a missão, que é
também um direito, de se ocupar dos
problemas sociais. Quando o faz,
«não pode ser acusada de ultrapassar
o seu campo específico de
competência e, muito menos, o
mandato recebido do Senhor» [1].

Neste âmbito, a missão da Igreja não
se limita a propor normativas éticas.
Basicamente, trata-se de mostrar a
dimensão evangélica da vida social



de acordo com a verdade completa
sobre o homem, de ensinar a conduta
congruente com essa verdade e de
exortar ao seu cumprimento.

De facto, entre a vida cristã e a
promoção humana, existe uma
profunda e essencial união, um nexo
antropológico, um vínculo teológico e
um dever de caridade [2]. No
entanto, essa harmonia não significa
confusão: a meta da conduta cristã é
a identificação com Cristo; a sua
libertação é, essencialmente,
libertação do pecado, que certamente
exige o empenho das libertações
sectoriais [3]. Esta distinção é a base
da autonomia das realidades
terrenas.

Os ensinamentos do Magistério neste
campo não se estendem aos aspectos
técnicos, nem propõem sistemas de
organização social, que não
pertencem à sua missão. Estes
ensinamentos têm como objectivo a



formação das consciências, não
dificultando, assim, a autonomia das
realidades terrenas [4].

Deste modo, não compete à
Hierarquia uma função directa na
organização da sociedade; a sua
obrigação é ensinar e interpretar de
modo autêntico os princípios morais
neste campo. Por isso, a Igreja aceita
qualquer sistema social em que se
respeite a dignidade humana e os
fiéis devem acolher o Magistério
social com uma adesão da
inteligência, da vontade e das obras
(cf. Lc 10,16; Catecismo , 2032 e 2037).

2. Relação entre a Igreja e o Estado

A religião e a política são âmbitos
diferentes, embora não separados,
pois o homem religioso e o cidadão
fundem-se na mesma pessoa que está
chamada a cumprir, tanto os seus
deveres religiosos, como os seus
deveres sociais, económicos e
políticos. No entanto, é necessário,



que «os fiéis aprendam a distinguir
com cuidado os direitos e deveres
que lhes competem por pertenceram
à Igreja e os que lhes competem
enquanto membros da sociedade
humana. Esforcem-se por conciliá-los
entre si, tendo presente que, em
qualquer assunto temporal, devem
guiar-se pela consciência cristã, dado
que nenhuma actividade humana,
nem sequer na ordem temporal,
pode subtrair-se ao império de Deus.
Concretamente, no nosso tempo é da
maior importância que essa distinção
e esta harmonia brilhem com suma
clareza no comportamento dos
fiéis» [5]. Pode dizer-se que nestas
palavras se resume o modo como os
católicos devem viver os
ensinamentos do Senhor: «Dai, a
César o que é de César e a Deus o que
é de Deus» ( Mt 22,21).

A relação entre a Igreja e o Estado
implica, portanto, uma distinção sem
separação, uma união sem confusão



(cf. Mt 22,15-21). Essa relação será
correcta e frutuosa se seguir três
princípios fundamentais: aceitar a
existência de um âmbito ético que
precede e informa a esfera política,
distinguir a missão da religião e da
política, favorecer a colaboração
entre estes dois âmbitos.

a) Os valores morais devem
informar a vida política

A proposta de um “Estado ético”, que
pretendesse definir o
comportamento moral dos cidadãos,
seria uma teoria amplamente
recusada, já que com frequência
conduz ao totalitarismo ou, pelo
menos, implicaria uma tendência
marcadamente autoritária. Não
compete ao Estado decidir o que está
bem ou o que está mal, mas sim, tem
a obrigação de procurar e promover
o bem comum e para isso terá,
algumas vezes, a necessidade de



regulamentar o comportamento dos
cidadãos.

No entanto, esta recusa de um
“Estado ético”, não deve levar ao erro
oposto: a sua “neutralidade” moral
que de facto nem existe nem se pode
dar. Com efeito, os valores morais
indicam os critérios que favorecem o
desenvolvimento integral das
pessoas; esse desenvolvimento, na
sua dimensão social, faz parte do
bem terreno comum; e o principal
responsável do bem comum é o
Estado. O Estado deve, entre outras
coisas, favorecer a conduta moral
das pessoas, ao menos na vida social.

b) A Igreja e o Estado diferenciam-
se pela sua natureza e pelos seus
fins

A Igreja recebeu de Cristo o mandato
apostólico: «ide, pois, ensinai todas
as gentes, baptizando-as em nome do
Pai e do Filho e do Espírito Santo» ( 
Mt 28,19-20). Com a sua doutrina e



com a sua actividade apostólica, a
Igreja contribui para a recta
ordenação das coisas temporais, de
modo que sirvam ao homem para
alcançar o seu fim último e não o
desviem dele.

Os meios que a Igreja utiliza para
levar a cabo a sua missão são, antes
de mais, espirituais: a pregação do
Evangelho, a administração dos
sacramentos, a oração. Também
necessita de utilizar meios materiais,
adequados à natureza dos seus
membros que são pessoas humanas
(cf. Act 4,32-37; 1 Tm 5,18); estes
meios hão-de estar sempre em
conformidade com o Evangelho.
Além disso, a Igreja necessita de
independência para realizar a sua
missão no mundo, mas não de um
domínio de carácter político ou
económico (cf. Catecismo , 2246; 
Compêndio , 426) [6].



O Estado é uma instituição que
deriva da natural sociabilidade
humana, cuja finalidade é o bem
comum temporal da sociedade civil;
este bem é não só material, mas
também espiritual, pois os membros
da sociedade são pessoas com corpo
e alma. Além disso, o progresso social
requer meios materiais e outros bens
de carácter espiritual: a paz, a
ordem, a justiça, a liberdade, a
segurança, etc. Estes bens só se
podem alcançar mediante o exercício
das virtudes sociais, que o Estado
deve promover e tutelar (p. ex. a
moralidade pública).

A diversidade entre o âmbito
religioso e o político implica que o
Estado não goza de “sacralidade”,
nem deve dirigir as consciências,
porque o fundamento moral da
política se encontra fora dela. Por
outro lado, a Igreja não possui poder
político coercivo; enquanto ao facto
de a ela se pertencer do ponto de



vista civil, é voluntária a sua
potestade, é de carácter espiritual e
não impõe uma única solução
política. Deste modo, o Estado e a
Igreja remetem-se às suas próprias
funções, o que favorece a liberdade
religiosa e social.

Daqui derivam dois importantes
direitos:

a) o direito à liberdade religiosa que
consiste na imunidade de coacção
por parte do Estado em matéria
religiosa;

b) o direito à liberdade de actuação
dos católicos em relação à Hierarquia
em matéria temporal, embora com a
obrigação de seguir o Magistério da
Igreja (cf. CIC , 227).

Além disso, a Igreja, «pregando a
verdade evangélica e iluminando
com a sua doutrina e o testemunho
dos cristãos todos os campos da
actividade humana, ela respeita e



promove também a liberdade e
responsabilidade política dos
cidadãos» [7].

c) Colaboração entre a Igreja e o
Estado

A distinção entre a Igreja e o Estado
não implica – como foi dito – a sua
total separação, nem que a Igreja
deva reduzir a própria acção ao
âmbito privado e espiritual.
Certamente, «a Igreja não pode nem
deve tomar nas suas próprias mãos a
batalha política para realizar a
sociedade mais justa possível. Não
pode nem deve colocar-se no lugar
do Estado. Mas também não pode
nem deve ficar à margem na luta
pela justiça» [8]. Neste sentido, a
Igreja tem o direito e o dever «de
ensinar a sua doutrina acerca da
sociedade; exercer sem entraves a
própria missão entre os homens; e
pronunciar o seu juízo moral mesmo
acerca das realidades políticas,



sempre que os direitos fundamentais
da pessoa ou a salvação das almas o
exigirem» [9].

Assim, por exemplo, a Igreja pode e
deve assinalar que uma lei é injusta
por ser contrária à lei natural (leis
sobre o aborto ou o divórcio), ou que
determinados costumes ou situações
são imorais embora sejam
permitidas pelo poder civil, ou que os
católicos não devem dar o seu apoio
àquelas pessoas ou partidos que
proponham objectivos contrários à
lei de Deus e, portanto, à dignidade
da pessoa humana e ao bem comum
[10].

Tanto a Igreja como a actividade
política, que os governantes exercem
através das diferentes instituições ou
partidos, embora por diverso título,
estão ao serviço do homem, e «tanto
mais eficazmente exercitarão este
serviço para bem de todos, quanto
melhor cultivarem entre si uma sã



cooperação» [11]. Se a comunidade
política (ou seja, a sociedade tomada
no seu conjunto, governantes e
governados de um determinado
Estado) ignora a Igreja, fica em
contradição consigo própria, visto
que dificulta o exercício dos direitos
e deveres de parte dos cidadãos,
concretamente dos fiéis católicos.

As formas práticas de regulamentar
estas relações podem variar de
acordo com as circunstâncias: por
exemplo, não será a mesma em
países de tradição católica e naqueles
em que a presença de católicos é
minoritária.

Um aspecto essencial que se deve
cuidar sempre é a salvaguarda do
direito à liberdade religiosa [12].
Velar pelo respeito deste direito é
velar pelo respeito cabal da ordem
social. O direito à liberdade social e
civil em matéria religiosa é a fonte e 



síntese de todos os direitos do
homem [13].

Em muitos países, a Constituição (ou
o sistema de leis fundamentais que
regulam o sistema de governo de um
Estado) garante amplamente a
liberdade religiosa de todos os
cidadãos e grupos religiosos; por este
meio, a Igreja pode encontrar
liberdade suficiente para cumprir a
sua missão e espaço para
desenvolver as suas iniciativas
apostólicas [14].

Além disso, e quando é possível, a
Igreja procura estabelecer acordos
com o Estado, em geral,
denominados Concordatas nos quais
se estabelecem soluções concretas
para as questões eclesiásticas
relacionadas com a finalidade do
Estado: liberdade da Igreja e das suas
instituições para exercerem a sua
missão, convénios em matéria
económica, dias santos, etc.



3. Regime sobre as questões mistas

Há matérias nas quais quer a Igreja
quer o Estado devem intervir no
âmbito das respectivas competências
e finalidades (chamadas questões
mistas), como são a educação, o
casamento, a comunicação social, a
assistência aos necessitados [15].
Nestas matérias, é especialmente
necessária a colaboração de modo
que cada instituição possa cumprir a
sua missão sem impedimento por
parte da outra [16].

a) À Igreja compete regular o
casamento dos católicos, mesmo que
só um dos contraentes o seja; além
disso, porque o matrimónio é um
sacramento, compete à Igreja
estabelecer as normas para a sua
administração. Enquanto que ao
Estado compete regular os efeitos de
ordem civil: regime de bens entre os
esposos, etc. (cf. CIC , 1059). O Estado
tem o dever de reconhecer aos



católicos o direito a contrair
matrimónio canónico.

b) A educação dos filhos — também
em matéria religiosa — compete aos
pais por direito natural; são eles que
devem determinar o tipo de ensino
que desejam para os seus filhos e os
meios de que se servirão para esse
fim (escola, catequese, etc.) [17].
Onde não seja suficiente a iniciativa
dos pais ou dos grupos sociais, o
Estado deve subsidiariamente
estabelecer as suas próprias escolas,
respeitando sempre o direito dos pais
sobre a orientação da educação dos
seus filhos.

Neste direito, está incluída a
possibilidade de promover e dirigir
escolas em que os seus filhos
recebam a educação adequada.
Tendo em conta a função social
destas escolas, o Estado deve
reconhecê-las e subvencioná-las [18].
Também têm direito a que os seus



filhos recebam nas escolas ― estatais
ou não ― o ensino que esteja de
acordo com as suas convicções
religiosas [19].

Compete ao Estado estabelecer as
normas relativas ao ensino que
forem necessárias para o bem
comum (níveis, graus, acesso de
todos à instrução, conteúdos
mínimos para obter os graus
correspondentes, reconhecimento de
títulos, etc.). É uma tirania o Estado
pretender reservar para si, mesmo
que indirectamente, o monopólio do
ensino (cf. CIC , 797).

Compete sempre à Igreja determinar
e vigiar tudo o que se refere ao
ensino e difusão da religião católica:
programas, conteúdos, livros,
idoneidade dos professores. É um
aspecto da potestade do Magistério
que compete à Hierarquia e um
direito da Igreja para defender e
garantir a sua própria identidade e



integridade da sua doutrina.
Ninguém se pode erigir em professor
de doutrina católica, seja em que
escola for, sem aprovação da
autoridade eclesiástica (cf. CIC ,
804-805).

A Igreja também tem o direito de
estabelecer os seus próprios centros
de ensino (oficialmente católicos),
que sejam reconhecidos e recebam
ajudas estatais, nas mesmas
condições dos outros centros não
estatais, sem ter para isso que
renunciar ao seu ideário católico ou
à sua dependência da autoridade
eclesiástica (cf. CIC , 800).

c) A Igreja tem também o direito de
promover iniciativas sociais que
sejam congruentes com a sua missão
religiosa (hospitais, meios de
comunicação, orfanatos, centros de
acolhimento) e que o Estado
reconheça estas obras “católicas” nas
mesmas condições de outras



iniciativas deste tipo promovidas por
particulares (isenções fiscais, títulos
do pessoal, subvenções, colaboração
de voluntários, possibilidade de
receber donativos, etc.).

4. Laicidade e laicismo

Um tema de grande actualidade é a
distinção entre laicidade e laicismo .
Entende-se por laicidade que o
Estado é autónomo em relação às leis
eclesiásticas. Enquanto o laicismo
pretende a autonomia da política em
relação à ordem moral e ao próprio
desígnio divino, tendendo a encerrar
a religião na esfera puramente
privada. Deste modo, é espezinhado
o direito à liberdade religiosa e
prejudica-se a ordem social (cf. 
Compêndio , 572). A laicidade
autêntica evita dois extremos: a
imposição duma teoria moral que
transforme a sociedade civil num
Estado ético [20], e a recusa a priori
dos valores morais que provêm de



âmbitos culturais, religiosos, etc., que
são de livre pertença e não devem
ser geridos a partir do poder [21].

Além disso, deve sublinhar-se que é
ilusório e injusto pedir aos fiéis que
actuem na política “como se Deus
não existisse”. É ilusório, porque
todas as pessoas actuam apoiadas
nas suas convicções culturais
(religiosas, filosóficas, políticas, etc.),
que derivam ou não de uma fé
religiosa, e são convicções que
influem no comportamento social
dos cidadãos. É injusta, porque os
não católicos também actuam de
acordo com as suas próprias
doutrinas ou ideologias,
independentemente de qual tenha
sido a sua origem.

Actuar na política de acordo com a
própria fé, se é coerente com a
dignidade das pessoas, não significa
que a política esteja submetida à
religião; significa que a política está



ao serviço da pessoa e, portanto,
deve respeitar as exigências morais,
o que equivale a dizer que deve
respeitar e favorecer a dignidade do
ser humano. Do mesmo modo, viver
o empenho político por um motivo
transcendente ajusta-se
perfeitamente à natureza humana e,
por isso, estimula esse empenho e
produz melhores resultados.

5. O pluralismo social dos católicos

Tudo o que foi dito está de acordo
com o legítimo pluralismo dos
católicos no âmbito social. Com
efeito, os mesmos objectivos úteis
podem conseguir-se através de
diversos caminhos; é, portanto,
razoável o pluralismo de opinião e de
actuação para alcançar uma meta
social. É natural que os partidários
de cada solução procurem
legitimamente realizá-la, no entanto,
nenhuma opção tem a garantia de
ser a única alternativa adequada –



entre outros motivos, porque a
política trabalha em grande parte
com previsões: é a arte de realizar o
possível – e, menos ainda, de ser a
única que corresponde à doutrina da
Igreja [22]: «A ninguém é permitido
reivindicar a autoridade da Igreja,
exclusivamente, a favor do seu
parecer» [23].

Neste sentido, todos os fiéis,
especialmente os leigos, têm direito a
que na Igreja se reconheça a sua
legítima autonomia para gerir os
assuntos temporais, de acordo com
as próprias convicções e
preferências, sempre que estejam de
acordo com a doutrina católica. Além
disso, têm o dever de não implicar a
Igreja nas suas decisões pessoais e
actuações sociais, evitando
apresentar essas soluções como 
soluções católicas [24].

O pluralismo não é um mal menor,
mas um elemento positivo ― da



mesma maneira que a liberdade ―
da vida civil e religiosa. É preferível
aceitar a diversidade nos aspectos
temporais, do que conseguir a
presumida eficácia uniformizando as
opções com prejuízo da liberdade
pessoal. No entanto, o pluralismo não
deve confundir-se com relativismo
ético [25]. Mais ainda, um autêntico
pluralismo requer um conjunto de
valores como suporte das relações
sociais.

O pluralismo é moralmente
admissível enquanto se trate de
decisões encaminhadas para o bem
pessoal e social; mas não o é se a
decisão é contrária à lei natural, à
ordem pública e aos direitos
fundamentais das pessoas (cf. 
Catecismo , 1901). Evitados estes
casos extremos, convém fomentar o
pluralismo em matérias temporais
como um bem para a vida pessoal,
social e eclesial.



Enrique Colom

Bibliografia básica Catecismo da
Igreja Católica , 2104-2109;
2244-2246; 2419-2425.

Concílio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes , 74-76; e Decl. Dignitatis
Humanae , 1-8; 13-14.

João Paulo II, Ex. ap. Christifideles
Laici , 30-XII-88, 36-44.

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilia «Amar o
mundo apaixonadamente», em 
Temas actuais do Cristianismo ,
113-123.

Congregação para a Doutrina da Fé, 
Nota doutrinal sobre algumas
questões relativas ao compromisso e
à conduta dos católicos na vida
política , 24-XI-2002.



Compêndio da Doutrina Social da
Igreja , 49-55; 60-71; 189-191; 238-243;
377-427.

Notas

[1] João Paulo II, Enc. Sollicitudo Rei
Socialis , 8, 30-XII-1987; cf. Paulo VI,
Ex. Ap. Evangelii Nuntiandi , 29 e 30,
8-XII-1975; João Paulo II, Discurso em
Puebla , III; Enc. Redemptor Hominis ,
15, 4-III-1979; Compêndio DSI , 64 e
71.

[2] Cf. Paulo VI, Ex. Ap. Evangelii
Nuntiandi , 31. A união do humano
com o divino é muito própria do
Opus Dei: o seu Fundador dizia que
toda a vida dos seus fiéis é «um
serviço de metas exclusivamente
sobrenaturais, porque o Opus Dei
não é nem nunca será — nem poderá
sê-lo — um instrumento temporal;
mas é ao mesmo tempo um serviço
humano, porque não fazeis senão
procurar conseguir a perfeição cristã
no mundo, honestamente, com a



vossa libérrima e responsável
actuação em todos os campos da
actividade dos cidadãos. Um serviço
abnegado, que não envilece, mas que
educa, que engrandece o coração —
torna-o mais romano, no sentido
mais nobre desta palavra — e leva a
procurar a honra e o bem do povo de
cada país, para que haja, cada dia,
menos pobres, menos ignorantes,
menos almas sem fé, menos
desesperados, menos guerras, menos
insegurança, mais caridade e mais
paz» (São Josemaria, Carta 31-
V-1943 , n. 1 em J.L. Illanes, F. Ocáriz,
P. Rodríguez, O Opus Dei na Igreja ,
Rei dos Livros, Lisboa, 1993.

[3] Cf. Paulo VI, Ex. Ap. Evangelii
Nuntiandi , 9, 33-35; Congregação
para a Doutrina da Fé, Inst. Libertatis
Conscientia , 23-III-1986, 23.

[4] Falando dos valores que
favorecem o desenvolvimento da
dignidade humana, o Compêndio



indica: «O respeito pela legítima
autonomia das realidades terrenas
leva a Igreja a não assumir
competências específicas de ordem
técnica e temporal, mas não a
impede de intervir para mostrar
como, nas diferentes opções do
homem, estes valores são afirmados
ou, pelo contrário, negados» ( 
Compêndio DSI , 197). Cf. Concílio
Vaticano II, Const. Gaudium et Spes ,
36 e 42; Paulo VI, Enc. Populorum
Progressio , 26-III-1967, 13; João
Paulo II, Enc. Sollicitudo Rei Socialis ,
41; Compêndio DSI , 68 e 81.

[5] Concílio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium , 36. Cf. Catecismo , 912.

[6] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 76; Declar. 
Dignitatis Humanae , 13

[7] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 76.



[8] Bento XVI, Enc. Deus Caritas Est ,
25-XII-2005, 28. Cf. Bento XVI, 
Discurso em Verona , 19-X-2006.

[9] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 76.

[10] Cf. Ibidem , 40 e 41.

[11] Ibidem , 76.

[12] Este direito não consiste em que
o homem tenha liberdade diante de
Deus para escolher uma ou outra
religião, porque só há uma religião
verdadeira e o homem tem obrigação
de procurar a verdade e, uma vez
encontrada, abraçá-la (cf. Concílio
Vaticano II, Decl. Dignitatis
Humanae , 1). O direito à liberdade
religiosa «consiste em que todos os
homens devem estar livres de
coacção, quer por parte dos
indivíduos, quer dos grupos sociais
ou qualquer autoridade humana; e
de tal modo que, em matéria
religiosa, ninguém seja forçado a agir



contra a própria consciência, nem
impedido de proceder segundo a
mesma, em privado e em público, só
ou associado com outros, dentro dos
devidos limites» (Concílio Vaticano II,
Decl. Dignitatis Humanae , 2).

«O respeito, por parte do Estado, do
direito à liberdade religiosa é um
sinal do respeito pelos outros direitos
humanos fundamentais, porque é o
reconhecimento implícito da
existência de uma ordem que supera
a dimensão política da existência,
uma ordem que nasce da esfera da
livre adesão a uma comunidade de
salvação anterior ao Estado» (João
Paulo II, Discurso , 9-I-1989, 6). Diz-se
que a comunidade de salvação é
anterior ao Estado porque a pessoa
se incorpora nela com vista a um fim
que se encontra num plano superior
ao dos fins da comunidade política.

[13] Cf. João Paulo II, Enc. Centesimus
Annus , 1-V-1991, 47.



O direito à liberdade em matéria
religiosa «está ligado ao de todas as
restantes liberdades»; mais ainda,
todas elas o «reclamam como
fundamento» (João Paulo II, 
Discurso , 23-III-91, 2).

[14] Cf. Concílio Vaticano II, Declar. 
Dignitatis Humanae , 13.

[15] Sempre que as circunstâncias o
permitam, a Santa Sé estabelece
relações diplomáticas com os Estados
para manter, assim, uma porta de
diálogo permanente nas questões
que interessam às duas partes (cf. 
Compêndio DSI , 427).

[16] Deve-se, portanto, defender sem
qualquer hesitação, que «não é
verdade que haja oposição entre ser
bom católico e servir fielmente a
sociedade civil. Como não há razão
para que a Igreja e o Estado choquem
no exercício legítimo das respectivas
autoridades, em cumprimento da



missão que Deus lhes confiou» (São
Josemaria, Sulco , 301).

[17] «O direito e o dever da educação
são primordiais e inalienáveis para
os pais» ( Catecismo , 2221). Cf. João
Paulo II, Ex. Ap. Familiaris Consortio ,
22-XI-1981, 36.

[18] Cf. João Paulo II, Ex. Ap. 
Familiaris Consortio , 40.

[19] «Como primeiros responsáveis
pela educação dos seus filhos, os
pais, têm o direito de escolher para
eles uma escola que corresponda às
suas próprias convicções. É um
direito fundamental. Tanto quanto
possível, os pais têm o dever de
escolher as escolas que melhor os
apoiem na sua tarefa de educadores
cristãos. Os poderes públicos têm o
dever de garantir este direito dos
pais e de assegurar as condições
reais do seu exercício» ( Catecismo ,
2229).



[20] Cf. Paulo VI, Carta Ap. 
Octogesima Adveniens , 14-V-1971, 25;
João Paulo II, Enc. Centesimus Annus ,
25.

[21] Cf. Congregação para a Doutrina
da Fé, Nota doutrinal sobre algumas
questões relativas ao compromisso e
à conduta dos católicos na vida
política , 24-XI-2002, 6; Compêndio ,
571.

[22] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 75; Paulo VI, Carta
Ap. Octogesima Adveniens , 50; 
Compêndio DSI , 417.

[23] Ibidem , 43.

[24] Cf. São Josemaria, Temas Actuais
do Cristianismo , 117.

[25] «Uma concepção relativista do
pluralismo não tem nada que ver
com a legítima liberdade dos
cidadãos católicos de eleger, dentre
as opiniões políticas compatíveis com



a fé e a lei moral natural, aquela que,
de acordo com o próprio critério, se
conforma melhor às exigências do
bem comum. A liberdade política não
está, nem pode estar, baseada na
ideia relativista de acordo com a qual
todas as concepções sobre o bem do
homem são igualmente verdadeiras e
têm o mesmo valor, mas sobre o
facto de que as actividades políticas
apontam, caso a caso, para a
realização extremamente concreta
do verdadeiro bem humano e social
num contexto histórico, geográfico,
económico, tecnológico e cultural
bem determinado. A pluralidade das
orientações e soluções que devem
ser, em todo o caso, moralmente
aceitáveis, surge precisamente da
concreção dos factos particulares e
da diversidade das
circunstâncias» (Congregação para a
Doutrina da Fé, Nota doutrinal sobre
algumas questões relativas ao
compromisso e à conduta dos



católicos na vida política , 24-XI-2002,
3). Cf. Compêndio DSI , 569 e 572.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-15-a-

igreja-e-o-estado/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-15-a-igreja-e-o-estado/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-15-a-igreja-e-o-estado/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-15-a-igreja-e-o-estado/

	TEMA 15. A Igreja e o Estado

