
opusdei.org

TEMA 14. História da
Igreja

A Igreja continua e desenvolve
na História a missão de Cristo,
impulsionada pelo Espírito
Santo. Na história da Igreja dá-
se um entrosamento entre o
divino e o humano.

09/06/2010

1. A Igreja na história

A Igreja mantém a presença de Cristo
na história humana, obedecendo ao
mandato apostólico deixado por
Jesus antes de subir ao Céu: «Ide e



ensinai todas as gentes, batizando-as
em nome do Pai, do Filho e do
Espírito Santo, ensinando-as a
cumprir todas as coisas que vos
mandei. Eu estarei convosco todos os
dias até ao fim do mundo» ( Mt 28,
19-20). Deste modo, ocorre na
história da Igreja um entrelaçamento
entre a componente divina e a
componente humana, que são por
vezes difíceis de separar.

Com efeito, olhando para a história
da Igreja, há aspetos que
surpreendem o observador, mesmo o
não crente:

a) a unidade no tempo e no espaço
(catolicidade): a Igreja Católica
continuou a ser o mesmo sujeito ao
longo de dois milénios, com a mesma
doutrina e os mesmos elementos
fundamentais, em unidade de fé, de
sacramentos e de hierarquia (pela
sucessão apostólica); além disso, em
todas as gerações congregou homens



e mulheres dos povos e culturas mais
diversos e de todos os cantos da
Terra;

b) a ação missionária: a Igreja
aproveitou todos os acontecimentos e
fenómenos históricos, em todos os
tempos e lugares, para pregar o
Evangelho, também em situações
adversas;

c) a capacidade, em cada geração, de
produzir frutos de santidade em
pessoas de todos os povos e
condições;

d) um forte poder de recuperação
perante as crises, às vezes muito
graves.

2. A Antiguidade cristã (até 476,
ano da queda do Império Romano
do Ocidente)

O cristianismo iniciou a sua
expansão no século I, sob a
orientação de São Pedro e dos



apóstolos, e depois dos seus
sucessores. Assiste-se a um
progressivo aumento dos seguidores
de Cristo, sobretudo no interior do
Império Romano: nos começos do
século IV, eram aproximadamente
15% da população do Império, e
estavam concentrados nas cidades e
na parte oriental do Estado romano.
Ainda assim, a nova religião também
se difundiu para além dessas
fronteiras, nomeadamente na
Arménia, na Arábia, na Etiópia, na
Pérsia e na Índia.

Para o poder político romano, o
cristianismo era um perigo, porque
introduzia na consciência das
pessoas um domínio de liberdade em
relação à autoridade estatal; por esse
motivo, os seguidores de Cristo
sofreram numerosas perseguições,
que conduziram muitos deles ao
martírio; a última e mais cruel
perseguição teve lugar no início do



século IV e foi conduzida pelos
imperadores Diocleciano e Galério.

Em 313, o imperador Constantino I,
favorável à nova religião, concedeu
aos cristãos a liberdade de
professarem a fé, e deu início uma
política de grande benevolência para
com eles. Com o imperador Teodósio
I (379-395), o cristianismo converteu-
se na religião oficial do Império
Romano. Nos finais do século IV, os
cristãos já constituíam a maioria da
população do Império Romano.

No século IV, a Igreja confrontou-se
com uma forte crise interna: a
questão ariana. Ário, presbítero de
Alexandria, no Egito, negava a
divindade de Cristo, o Filho,
considerando que Ele era a primeira
das criaturas, embora fosse superior
às outras; os arianos também
negavam a divindade do Espírito
Santo. Esta crise doutrinal, na qual se
cruzaram frequentemente



intervenções políticas dos
imperadores, afetou a Igreja durante
mais de 60 anos, e foi resolvida nos
dois primeiros concílios ecuménicos
– o I Concílio de Niceia (325) e o I
Concílio de Constantinopla (381) –,
que condenaram o arianismo,
proclamaram solenemente a
divindade do Filho ( consubstantialis
Patri, em latim, homoousios, em
grego) e do Espírito Santo, e dos
quais resultou o Símbolo Niceno-
Constantinopolitano (o Credo). O
arianismo sobreviveu até ao século
VII, porque os missionários arianos
conseguiram converter muitos povos
germânicos, que só pouco a pouco
passaram ao catolicismo.

Em contrapartida, o século V assistiu
ao surgimento de duas heresias
cristológicas, que tiveram o efeito
positivo de obrigar a Igreja a
aprofundar os dogmas cristológicos,
a fim de poder formulá-los de um
modo mais preciso. A primeira



heresia é o nestorianismo, que, na
prática, afirma a existência, em
Cristo, não só de duas naturezas, mas
de duas pessoas; esta doutrina foi
condenada pelo Concílio de Éfeso
(431), que reafirmou a unicidade da
pessoa de Cristo. Dos nestorianos
derivaram as Igrejas siro-orientais e
malabares, que ainda estão
separadas de Roma. A outra heresia
foi o monofisismo, que defendia, na
prática, que em Cristo existia uma só
natureza, a natureza divina; o
Concílio de Calcedónia (451)
condenou o monofisismo e afirmou
que em Cristo há duas naturezas, a
divina e a humana, unidas na pessoa
do Verbo, sem confusão nem
modificação (contra o
nestorianismo), sem divisão nem
separação (contra o monofisismo);
são os quatro advérbios de
Calcedónia: inconfuse, immutabiliter, 
indivise, inseparabiliter. Dos
monofisitas derivaram as Igrejas
coptas, siro-ocidentais, arménias e



etíopes, que estão separadas da
Igreja Católica.

Nos primeiros séculos da história do
cristianismo, assiste-se a um grande
florescimento da literatura cristã,
homilética, teológica e espiritual: são
as obras dos Padres da Igreja, de
grande importância na reconstrução
da Tradição; os mais relevantes
foram, no Ocidente, Santo Ireneu de
Lião, Santo Hilário de Poitiers, Santo
Ambrósio de Milão, São Jerónimo e
Santo Agostinho; e, no Oriente, Santo
Atanásio, São Basílio, São Gregório
Nazianzeno, São Gregório de Nissa,
São João Crisóstomo, São Cirilo de
Alexandria e São Cirilo de Jerusalém.

3. A Idade Média (até 1492, ano da
chegada de Cristóvão Colombo à
América)

Em 476, teve lugar a queda do
Império Romano do Ocidente, na
sequência das invasões de uma série
de povos germânicos, alguns arianos,



outros pagãos. Nos séculos seguintes,
o trabalho da Igreja consistiu em
evangelizar e contribuir para
civilizar estes povos, e
posteriormente os povos eslavos,
escandinavos e magiares. A alta
Idade Média (até ao ano 1000) foi um
período difícil para o continente
europeu, dada a situação de
violência política e social,
empobrecimento cultural e regressão
económica provocada pelas
múltiplas invasões (que duraram até
ao século X). com a sua ação, a Igreja
conseguiu, a pouco e pouco, orientar
estes jovens povos para uma nova
civilização, que alcançará o seu
esplendor nos séculos XII-XIV.

No século VI, nasce o monaquismo
beneditino, criando ilhas de paz,
tranquilidade, cultura e
prosperidade à volta dos mosteiros.
A ação missionária dos monges
irlandeses e escoceses em todo o
continente foi de grande importância



no século VII; e o mesmo se pode
dizer da dos beneditinos ingleses no
século VIII. Foi também no século
VIII que terminou a etapa da
Patrística, com os últimos dois Padres
da Igreja: São João Damasceno, no
Oriente, e São Beda, o Venerável, no
Ocidente.

Nos séculos VII-VIII, surgiu na Arábia
a religião islâmica; após a morte de
Maomé, os árabes envolveram-se
numa série de guerras de conquista,
que lhes permitiram constituir um
vastíssimo império, subjugando,
entre outros, os povos cristãos do
Norte de África e da Península
Ibérica, e separando o mundo
bizantino do latino-germânico.
Durante aproximadamente 300 anos,
foram um flagelo para os povos da
Europa mediterrânica, dadas as
incursões, emboscadas, saques e
deportações a que procediam de
modo praticamente sistemático e
contínuo.



Nos finais do século VIII, foi
institucionalizado o poder temporal
do papado (Estados pontifícios), que
já existia de facto desde finais do
século VI, tendo surgido para suprir
o vazio de poder gerado na Itália
central pelo desinteresse do poderio
imperial bizantino, nominalmente
soberano na região, mas incapaz de
prover à administração e defesa da
população. Com o tempo, os papas
verificaram que um poder temporal
limitado constituía uma garantia
eficaz de independência em relação
aos diversos poderes políticos
(imperadores, reis, senhores
feudais).

Na noite de Natal do ano 800, o
Império do Ocidente (Sacro-Império
Romano) foi restaurado, com a
coroação de Carlos Magno pelo papa
na Basílica de São Pedro, dando
origem a um Estado católico com
aspiração universal, caracterizado
por uma forte sacralização do poder



político e um complexo
entrelaçamento da política com a
religião, que durará até 1806.

No século X, o papado sofreu uma
grave crise, devido às interferências
das famílias nobres da Itália central
na eleição do papa (Século de Ferro);
e, de forma mais em geral, pelo facto
de reis e senhores feudais terem
assumido o direito de nomear os
detentores de muitos cargos
eclesiásticos. A reação papal a esta
situação tão pouco edificante ocorreu
no século XI, através da reforma
gregoriana e da chamada “questão
das investiduras”, com a qual a
hierarquia eclesiástica conseguiu
recuperar amplos espaços de
liberdade em relação ao poder
político.

Em 1054, o patriarca de
Constantinopla, Miguel Cerulário,
operou uma separação definitiva
entre os gregos e a Igreja Católica



(Cisma do Oriente); foi o último
episódio de uma história de fraturas
e disputas iniciada logo no século V, e
devida, em boa medida, às graves
interferências dos imperadores
romanos do Oriente na vida da Igreja
(cesaropapismo). Este cisma afetou
todos os povos dependentes do
patriarcado, e continua a afetar
búlgaros, romenos, ucranianos,
russos e sérvios.

No início do século XI, as repúblicas
marítimas italianas arrebataram o
controlo do Mediterrâneo aos
muçulmanos, impondo limites às
agressões islâmicas; no final desse
século, o aumento do poder militar
dos países cristãos expressou-se no
fenómeno das cruzadas à Terra Santa
(1096-1291), expedições bélicas de
carácter religioso cujo fim era a
conquista ou defesa de Jerusalém.

Nos séculos XIII e XIV, assiste-se ao
apogeu da civilização medieval, com



grandes realizações teológicas e
filosóficas (a Alta Escolástica: Santo
Alberto Magno, São Tomás de
Aquino, São Boaventura, o Beato
Duns Escoto), literárias e artísticas.
No que se refere à vida religiosa, é de
grande importância o aparecimento,
no início do século XIII, das ordens
mendicantes (franciscanos,
dominicanos, etc.).

O confronto entre o papado e o
império, já iniciado com a “questão
das investiduras”, conheceu vários
episódios nos séculos XII e XIII,
acabando por debilitar as duas
instituições. Na prática, o Império
ficou reduzido a um Estado alemão, e
o papado sofreu uma crise notória:
entre 1305 e 1377, o local de
residência do papa foi transferido de
Roma para Avinhão, no sul de
França; e em 1378, pouco depois do
regresso do sumo pontífice a Roma,
teve início o Grande Cisma do
Ocidente, uma situação muito difícil,



em que, inicialmente, houve dois
papas, e depois três (de Roma, de
Avinhão e de Pisa), enquanto o
mundo católico permanecia
perplexo, sem saber quem era o
pontífice legítimo. A Igreja superou
mais esta prova duríssima e a
unidade foi restabelecida com o
Concílio de Constança (1415-1418).

Em 1453, os turcos otomanos, que
eram muçulmanos, conquistaram
Constantinopla, pondo termo à
história milenar do Império Romano
do Oriente (395-1453), bem como os
Balcãs, que estiveram sob o seu
domínio durante quatro séculos.

4. A Idade Moderna (até 1789, ano
do início da Revolução Francesa)

A Idade Moderna inicia-se com a
descoberta da América, evento que,
juntamente com as explorações em
África e na Ásia, deu origem à
colonização europeia de outras zonas
do mundo. A Igreja aproveitou este



fenómeno histórico para difundir o
Evangelho nos outros continentes;
surgem, pois, missões no Canadá e na
Luisiana, que eram colónias
francesas, bem como na América
espanhola, no Brasil português, no
reino do Congo, na Índia e na
Indochina, na China, no Japão e nas
Filipinas. Para coordenar estes
esforços na propagação da fé, a Santa
Sé criou, em 1622, a Sacra
Congregatio de Propaganda Fide .

Ao mesmo tempo que o catolicismo
se expandia para áreas geográficas
onde o Evangelho nunca tinha sido
pregado, a Igreja sofria uma grave
crise no velho continente: a Reforma
religiosa propugnada por Martinho
Lutero, Ulrich Zwingli e João Calvino
(fundadores das diferentes
denominações do protestantismo), e
o cisma provocado pelo rei de
Inglaterra, Henrique VIII
(anglicanismo), conduziram ao
afastamento da Igreja de amplas



regiões, como a Escandinávia, a
Estónia e a Letónia, uma grande
parte da Alemanha, a Holanda,
metade da Suíça, a Escócia e a
Inglaterra, para além dos territórios
coloniais, já na posse destes Estados
ou conquistados posteriormente
(Canadá, América do Norte, Antilhas,
África do Sul, Austrália e Nova
Zelândia). A Reforma protestante
tem a grave responsabilidade de ter
quebrado a milenar unidade
religiosa do mundo cristão ocidental,
provocando o fenómeno do
confessionalização, ou seja, a
separação social, política e cultural
da Europa e de algumas das suas
regiões em dois campos: o católico e
o protestante. Este sistema
cristalizou na fórmula cuius regio,
eius et religio, indicativa de que os
súbditos eram obrigados a seguir a
religião do príncipe. Os confrontos
entre os dois campos conduziram ao
fenómeno das guerras de religião,
que afetaram sobretudo a França, os



territórios germânicos, a Inglaterra, a
Escócia e a Irlanda; este fenómeno só
se pode dar por resolvido com a Paz
de Vestefália (1648), no continente, e
a capitulação de Limerick, (1692) nas
ilhas britânicas.

A Igreja Católica, embora assolada
pela crise e a defeção de tantos povos
em poucas décadas, soube encontrar
energias insuspeitadas para reagir, e
realizou uma verdadeira reforma;
este processo histórico tomou o
nome de Contrarreforma, e teve o
seu clímax na celebração do Concílio
de Trento (1545-1563), no qual foram
proclamadas com clareza algumas
verdades dogmáticas que haviam
sido postas em dúvida pelos
protestantes (cânone das Escrituras,
sacramentos, justificação, pecado
original, etc.), e foram tomadas
decisões de natureza disciplinar
(como a criação de seminários e a
obrigação de residência dos bispos
nas respetivas dioceses) que



robusteceram a Igreja e a tornaram
mais compacta. Para o movimento da
Contrarreforma católica contribuiu
igualmente a atividade de muitas
ordens religiosas fundadas no século
XVI: iniciativas de reforma no âmbito
das ordens mendicantes
(capuchinhos, carmelitas descalços) e
a criação de institutos de clérigos
regulares (jesuítas, teatinos,
barnabitas, etc.). Assim, a Igreja saiu
da crise profundamente renovada e
reforçada, e compensou a perda de
algumas regiões europeias com uma
difusão verdadeiramente universal,
graças à obra missionária.

No século XVIII, a Igreja teve de
combater dois inimigos, o regalismo
e o iluminismo. O primeiro coincidiu
com o desenvolvimento da
monarquia absoluta: apoiados numa
burocracia moderna, os soberanos
dos Estados europeus instauraram
sistemas de poder autocrático e
absoluto, eliminando todas as



barreiras que se opunham a esse fim
(instituições de origem medieval
como o sistema feudal, os privilégios
eclesiásticos, os direitos das cidades,
etc.). Neste processo de centralização
do poder, os monarcas católicos
tenderam a invadir o domínio da
jurisdição eclesiástica, na tentativa
de criar uma Igreja submissa e dócil
em relação ao poder do rei; trata-se
de um fenómeno que assume nomes
diversos, conforme os Estados:
regalismo em Portugal e Espanha,
galicanismo em França, josefismo
nos territórios dos Habsburgo
(Áustria, Boémia, Eslováquia,
Hungria, Eslovénia, Croácia,
Lombardia, Toscana, Bélgica),
jurisdicionalismo em Nápoles e
Parma. Este fenómeno teve o seu
ponto alto na expulsão dos jesuítas
de muitos países e na pressão
ameaçadora exercida por muitos
governantes sobre o papado com o
objetivo de que a ordem fosse



suprimida (como de facto sucedeu
em 1773).

O outro inimigo com que a Igreja
teve de se confrontar no século XVIII
foi o iluminismo, um movimento que
era, antes de mais, filosófico e que
teve grande êxito entre as classes
dirigentes. Trata-se de um fenómeno
muito complexo, que tem como pano
de fundo uma corrente cultural que
exalta a razão e a natureza, ao
mesmo tempo que procede a uma
crítica indiscriminada à tradição; é
uma corrente com uma forte
tendência materialista, uma ingénua
exaltação das ciências, a recusa da
religião revelada em nome do
deísmo ou da incredulidade, um
otimismo irrealista a respeito da
bondade natural do homem, um
excessivo antropocentrismo, uma
confiança utópica no progresso da
humanidade, uma difundida
hostilidade à Igreja Católica, uma
atitude de suficiência e desprezo pelo



passado, e uma arreigada tendência
para realizar reducionismos
simplistas na busca de modelos
explicativos da realidade. Trata-se,
em resumo e em boa medida, da
origem de muitas das ideologias
modernas, que reduzem a perceção
da realidade eliminando da sua
compreensão a revelação
sobrenatural, a espiritualidade do
homem e, finalmente, o anelo pelas
verdades últimas sobre a pessoa e
sobre Deus.

No século XVIII, foram fundadas as
primeiras lojas maçónicas, boa parte
das quais assumiu tonalidades e
atividades claramente anticatólicas.

5. A Idade Contemporânea (a
partir de 1789)

A Revolução Francesa, que começou
com o contributo decisivo do baixo
clero, derivou rapidamente para
atitudes de galicanismo extremo,
produzindo o cisma da Igreja



Constitucional e assumindo a seguir
tonalidades claramente anticristãs
(instauração do culto ao Ente
Supremo, abolição do calendário
cristão, etc.), que desembocaram na
perseguição cruenta da Igreja
(1791-1801): o papa Pio VI morreu
em 1799, prisioneiro dos
revolucionários franceses. A subida
ao poder de Napoleão Bonaparte,
que era homem pragmático, trouxe a
paz religiosa, com a Concordata de
1801. Mais adiante, no entanto,
surgiram desavenças com Pio VII,
resultantes das permanentes
intromissões do governo francês na
vida da Igreja; como consequência,
Bonaparte manteve o papa
prisioneiro durante
aproximadamente cinco anos.

Com a restauração das monarquias
pré-revolucionárias (1815), a Igreja
recuperou a paz e a tranquilidade,
clima favorecido pelo romantismo, a
corrente de pensamento



predominante na primeira metade
do século XIX. No entanto,
rapidamente começou a delinear-se
uma nova ideologia profundamente
oposta ao catolicismo: o liberalismo,
herdeiro dos ideais da Revolução
Francesa, que, pouco a pouco,
conseguiu afirmar-se politicamente,
promovendo a instauração de
legislações discriminatórias ou
persecutórias da Igreja. O liberalismo
coligou-se com o nacionalismo em
vários países e, na segunda metade
do século, aliou-se ao imperialismo e
ao positivismo, que viriam a
contribuir para a descristianização
da sociedade. Simultaneamente, e
por reação às injustiças sociais
geradas pelas legislações liberais,
surgiram e propagaram-se ideologias
que pretendiam ser porta-vozes das
aspirações das classes oprimidas pelo
novo sistema económico: o
socialismo utópico, o socialismo
científico, o comunismo e o
anarquismo, que tinham em comum



projetos de revolução social e tinham
subjacente uma filosofia de tipo
materialista.

No século XIX, o catolicismo deixou
de ter, em quase todos os países, a
proteção do Estado, que, pelo
contrário, passou a ter uma atitude
hostil; em 1870, assistiu-se ao fim do
poder temporal dos papas, com a
conquista dos Estados pontifícios por
Itália e a unificação da península. A
Igreja soube retirar vantagens desta
crise, fortalecendo a união dos
católicos em torno da Santa Sé, e
libertando-se das intromissões dos
Estados no seu governo interno, ao
contrário do que tinha acontecido no
período das monarquias
confessionais da Idade Moderna. O
clímax deste fenómeno foi a solene
declaração, em 1870, do dogma da
infalibilidade do papa pelo Concílio
Vaticano I, celebrado durante o
pontificado de Pio IX (1846-1878). Por
outro lado, durante este século, a



vida da Igreja caracterizou-se por
uma grande expansão missionária
(em África, na Ásia e na Oceânia),
por um grande florescimento de
fundações de congregações religiosas
femininas de vida ativa e pela
organização de um vasto apostolado
laical.

No século XX, a Igreja confrontou-se
com numerosos desafios: Pio X teve
de reprimir as tendências teológicas
modernistas dentro do próprio corpo
eclesiástico; estas correntes
caracterizavam-se, nas suas
manifestações mais radicais, por um
imanentismo religioso que, embora
mantivesse as formulações
tradicionais da fé, na realidade as
esvaziava de conteúdo. Bento XV
enfrentou a tempestade que foi a I
Guerra Mundial, conseguindo
manter uma política de
imparcialidade entre os contendores
e desenvolvendo uma atividade
humanitária a favor dos prisioneiros



de guerra e das populações afetadas
pela catástrofe bélica. Pio XI opôs-se
aos diversos totalitarismos que
perseguiram, de modo mais ou
menos aberto, a Igreja durante o seu
pontificado: o comunista na União
Soviética e em Espanha, o nacional-
socialista na Alemanha, o fascista em
Itália, o de inspiração maçónica no
México; este papa também promoveu
um grande desenvolvimento do clero
e do episcopado local nas terras de
missão africanas e asiáticas, que,
continuado pelo seu sucessor, Pio XII,
permitiu à Igreja apresentar-se, no
contexto do fenómeno da
descolonização, como um elemento
autóctone e não estrangeiro.

Pio XII teve de enfrentar a terrível
prova da II Guerra Mundial, durante
a qual procurou de diversos modos
salvar o maior número possível de
judeus da perseguição nacional-
socialista (calcula-se que a Igreja
Católica tenha salvado



aproximadamente 800.000 judeus);
agindo de forma realista, não
considerou oportuno fazer denúncias
públicas do nazismo, que teriam
piorado a já grave situação dos
católicos, que também eram
perseguidos em vários territórios
ocupados pelos alemães, anulando a
sua possibilidade de intervir em
favor dos judeus. Depois da guerra,
foram muitas as personalidades de
alto nível do mundo judaico que
reconheceram publicamente o
enorme mérito deste papa em
relação ao seu povo.

João XXIII convocou o Concílio
Vaticano II (1962-1965), que foi
concluído por Paulo VI e que abriu
uma nova época na Igreja,
salientando o chamamento universal
à santidade, a importância do esforço
ecuménico, os aspetos positivos da
modernidade, bem como a
ampliação do diálogo com outras
religiões e com a cultura. Nos anos



que se seguiram ao Concílio, a Igreja
sofreu uma profunda crise interna
de carácter doutrinal e disciplinar,
que conseguiu superar, em boa
medida, durante o longo pontificado
de João Paulo II (1978-2005), papa de
extraordinária personalidade, que
fez com que a Santa Sé tivesse níveis
de popularidade e prestígio nunca
conhecidos, dentro e fora da Igreja
Católica.

Carlo Pioppi

Bibliografia básica

J. Orlandis, História Breve do
Cristianismo , Rei dos Livros, 1993.

M. Clemente, A Igreja no tempo ,
Grifo, 2000.

A. Torresani, Breve storia della
Chiesa , Ares, Milano 1989.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tema-14-
historia-da-igreja/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-14-historia-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-14-historia-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-14-historia-da-igreja/

	TEMA 14. História da Igreja

