
opusdei.org

Tema 13. Paixão,
morte e ressurreição
de Jesus Cristo

Jesus aceitou livremente os
sofrimentos físicos e morais
impostos pela injustiça dos
pecadores. A cruz de Cristo é,
sobretudo, a manifestação do
amor generoso da Trindade
pelos homens, de um amor que
nos salva. O mistério da Cruz,
presente nos sacramentos, vai-
nos conduzindo para uma vida
nova. Pela ressurreição de
Jesus, Deus inaugurou a vida
nova, a vida do mundo futuro, e
pô-la à disposição dos homens.



01/10/2022

Sumário:

Introdução
1. A Paixão e morte de Cristo
2. Expressões bíblicas e
litúrgicas
3. A ressurreição do Senhor
4. A atualidade do mistério
pascal na vida do cristão
Bibliografia

Introdução

Todos os mistérios de Jesus são causa
da nossa salvação. Com a sua vida
santa e filial na terra Jesus reconduz
ao amor do Pai a realidade humana,
que tinha ficado deformada pelo
pecado original e pelos sucessivos

• 
• 
• 

• 
• 

• 



pecados pessoais de todos os
homens. Reabilita-a e resgata-a do
poder do diabo.

Contudo, só com o seu mistério Pascal
(a sua Paixão e morte, a sua
ressurreição e ascensão ao céu, junto
do Pai) essa realidade da redenção se
instaura definitivamente. Por isso, o
mistério da nossa salvação se atribui
frequentemente à Paixão, morte e
ressurreição de Cristo, ao seu
mistério pascal. Mas não devemos
esquecer que é a vida inteira de
Cristo, na sua fase terrena e na sua
fase gloriosa, que – para falar com
rigor – nos salva.

1. A Paixão e morte de Cristo

O sentido da Cruz. Dum ponto de
vista histórico, Nosso Senhor morreu
porque foi condenado à morte pelas
autoridades do povo judeu, que O



entregaram ao poder romano
pedindo que fosse executado. A
causa da condenação à morte foi a
sua declaração perante o conselho
supremo dos judeus (o Sinédrio) de
que era o Messias Filho de Deus,
aquele a quem Deus tinha dado o
poder de julgar todos os homens.
Esta afirmação foi considerada
blasfémia e assim o Sinédrio
decretou a sua morte.

É de notar que esta condenação de
Jesus se situa em continuidade com a
história precedente da salvação do
povo judeu. Muitas vezes e de muitos
modos, falou Deus ao povo de Israel
por meio dos profetas (cf. Heb 1, 1).
Porém, nem sempre Israel recebeu
bem a palavra de Deus. A história de
Israel é uma história de grandes
gestas heroicas, mas também de
grandes revoltas. Em muitas
ocasiões, o povo abandonou Deus e
esqueceu as leis santas que d’Ele
tinha recebido. Por isso, os profetas



muitas vezes tiveram de sofrer
injustiças para realizar a missão que
Deus lhes confiava.

A história de Jesus é a história em
que a história de Israel atinge o seu
apogeu, uma história com vocação
universal. Ao chegar a plenitude dos
tempos, Deus enviou o seu Filho para
que, cumprindo as suas promessas a
Israel, levasse a cabo a instauração
do Seu reino no mundo. Mas só
alguns aceitaram e seguiram Cristo;
os chefes do povo, pelo contrário,
rejeitaram-n'O e condenaram-n'O à
morte. Os homens nunca tinham
rejeitado Deus tão diretamente, até O
maltratarem de todos os modos
possíveis. Contudo – e aqui está o
aspeto mais misterioso da Cruz –
Deus não quis proteger o seu Filho da
maldade humana, antes O entregou
nas mãos dos pecadores: «Permitiu
os atos resultantes da sua cegueira
com o fim de levar a cabo o seu plano
de salvação» (Catecismo da Igreja



Católica, n. 600). E Jesus, seguindo a
vontade do Pai «aceitou livremente a
sua Paixão e morte por amor do Pai e
dos homens» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 609). Entregou-se a si
mesmo a essa Paixão e morte
injustas. Confessou com valentia a
sua identidade e a sua relação com o
Pai, embora sabendo que não ia ser
aceite pelos seus inimigos. Foi
condenado a uma morte humilhante
e violenta e, desse modo,
experimentou na sua carne e na sua
alma a injustiça de quem O
condenou. E não só isto: nessa
injustiça que sofreu e que aceitou
por nós, estavam também todas as
injustiças e pecados da humanidade,
pois cada pecado não é senão a
recusa do projeto de Deus em Jesus
Cristo, que atingiu a sua máxima
expressão na condenação de Jesus a
uma morte tão cruel. Como afirma o 
Compêndio do Catecismo: «Cada
pecador, isto é, cada homem, é
realmente causa e instrumento dos



sofrimentos do
Redentor» (Compêndio do Catecismo
da Igreja Católica, n. 117).

Portanto, Jesus aceitou livremente os
sofrimentos físicos e morais impostos
pela injustiça dos pecadores e, neles,
de todos os pecados dos homens, de
todas as ofensas a Deus. Podemos
dizer, metaforicamente, que
“carregou” os nossos pecados sobre
os seus ombros. Mas por que razão o
fez? A resposta que a Igreja tem
dado, servindo-se de diferentes
expressões, mas com um fundo
comum, é esta: fê-lo para anular ou
cancelar os nossos pecados na justiça
do seu coração.

Como foi que Jesus cancelou os
nossos pecados? Eliminou-os,
superando esses sofrimentos, que
eram fruto dos pecados dos homens,
em união obediente e amorosa com
seu Pai Deus, com um coração cheio
de justiça, e com a caridade de quem



ama o pecador, embora este não o
mereça, de quem procura perdoar as
ofensas por amor (cf. Lc 22, 42; 23,
34). Talvez um exemplo ajude a
entender melhor. Por vezes,
aparecem na vida situações em que
uma pessoa recebe ofensas de
alguém que ama. No meio familiar
pode acontecer, por exemplo, que
uma pessoa de idade e incapacitada
esteja de mau humor e faça sofrer
aqueles que cuidam dela. Quando há
verdadeiro amor, esses sofrimentos
aceitam-se com caridade e continua-
se a procurar o bem dessa pessoa
que ofende. Os ressentimentos
morrem porque não encontram
lugar num coração justo e cheio de
amor. Jesus fez algo semelhante,
embora na verdade Ele tenha ido
muito mais além, porque talvez o
idoso do exemplo mereça o carinho
dos que o cuidam pelas coisas boas
que fez quando era mais novo. Mas
Jesus amou-nos sem que o
merecêssemos, e não se sacrificou



por alguém que amava por algum
motivo particular, mas por cada
pessoa, por todas e cada uma:
«Amou-me e entregou-se por mim»,
diz S. Paulo, que tinha perseguido
violentamente os cristãos. Jesus quis
oferecer esses sofrimentos ao Pai,
juntamente com a sua morte, a nosso
favor, para que, com base no seu
amor, pudéssemos alcançar sempre o
perdão das nossas ofensas a Deus:
«Nas suas chagas fomos curados» (Is
53, 5). E Deus Pai, que sustentou com
a força do Espírito Santo o sacrifício
de Jesus, deleitou-se perante o amor
que havia no coração de seu Filho.
«Onde abundou o pecado,
superabundou a graça» (Rom 5, 20).

Assim, no acontecimento histórico da
cruz o fundamental não foi o ato
injusto daqueles que O acusaram e
condenaram, mas a resposta de
Jesus, plena de retidão e de
misericórdia perante essa situação.
Que foi, por sua vez, um ato da



Trindade: «Antes de mais, é um dom
do próprio Deus Pai: é o Pai que
entrega o seu Filho para nos
reconciliar consigo. Ao mesmo tempo
é oblação do Filho de Deus feito
homem, que livremente e por amor,
oferece a sua vida ao Pai pelo
Espírito Santo, para reparar a nossa
desobediência» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 614).

A cruz de Cristo é, acima de tudo, a
manifestação de amor generoso da
Trindade para com os homens, de
um amor que nos salva. Nisto
consiste essencialmente o seu
mistério.

O fruto da Cruz. É, principalmente, a
eliminação do pecado. Mas isto não
significa que não possamos pecar ou
que cada pecado nos seja
automaticamente perdoado, sem
fazermos nada da nossa parte. Talvez
seja melhor explicar isto com uma
metáfora. Se, numa excursão ou num



passeio pelo campo, nos morder uma
serpente venenosa, imediatamente
tratamos de procurar um antídoto
para o veneno. O veneno, como o
pecado, tem um efeito destruidor
para quem o pratica. A função do
antídoto é livrar-nos dessa destruição
que se está a produzir no nosso
organismo, e pode fazê-lo porque
contém em si mesmo algo que
neutraliza o veneno. Ora bem: a cruz
é o “antídoto” do pecado. Há nela um
amor que está presente precisamente
como reação às injustiças, às ofensas,
e esse amor sacrificado que brota no
coração de Cristo, na desolação da
Cruz, é o elemento capaz de superar
o pecado, de o vencer e eliminar.

Somos pecadores, mas podemos
livrar-nos do pecado e dos seus
efeitos nefastos participando no
mistério da Cruz, desejando tomar
esse “antídoto” que Cristo fabricou
em si mesmo precisamente ao
suportar a experiência do dano que o



pecado faz, e que se nos aplica
através dos sacramentos. O baptismo
incorpora-nos a Cristo e, ao fazê-lo,
apaga os nossos pecados, a confissão
sacramental limpa-nos e obtém o
perdão de Deus, a Eucaristia purifica
e fortalece-nos… Assim, o mistério da
Cruz, presente nos sacramentos, vai-
nos conduzindo até essa vida nova,
sem fim, em que o mal e o pecado já
não existirão, porque foram
cancelados pela cruz de Cristo.

Também há outros frutos da Cruz.
Perante um crucifixo, damo-nos
conta de que a cruz não é só antídoto
do pecado, mas que nos revela
também a força do amor. Jesus na
cruz ensina-nos até onde se pode
chegar por amor a Deus e aos
homens e assim nos indica o
caminho até à plenitude humana,
pois o sentido do homem está em
amar verdadeiramente a Deus e aos
outros. Claro que chegar a esta
plenitude humana só é possível



porque Jesus nos faz participar da
sua ressurreição e nos dá o Espírito
Santo. Mas disto vamos falar mais
adiante.

2. Expressões bíblicas e litúrgicas

Acabamos de explicar o sentido
teológico da Paixão e Morte de Jesus.
Certamente, também os primeiros
cristãos assim fizeram, usando as
categorias e conceitos que tinham à
sua disposição na cultura religiosa do
seu tempo, e que são as que
encontramos no Novo Testamento.
Aí, a Paixão e morte de Cristo
entendem-se como: A) sacrifício de
Aliança; B) sacrifício de expiação, de
propiciação e de reparação pelos
pecados; C) ato de redenção e
libertação dos homens; D) ato que
nos justifica e nos reconcilia com
Deus.



Vejamos estes diferentes modos de
apresentar o sentido da Paixão e
morte de Cristo, que frequentemente
encontramos ao ler a Escritura ou ao
participar na Liturgia:

A) Jesus, ao oferecer a sua vida a
Deus na Cruz, instituiu a Nova
Aliança, ou seja, a nova e definitiva
forma de união de Deus com os
homens, que tinha sido profetizada
por Isaías (Is 42, 6), Jeremias (Jr 31,
31-33) e Ezequiel (Ez 37, 26). É a Nova
Aliança de Cristo com a Igreja de que
fazemos parte pelo Batismo.

B) O sacrifício de Cristo na Cruz tem
um valor de expiação, quer dizer, de
limpeza e purificação do pecado
(Rom 3, 25; Heb 1, 3; 1 Jo 2, 2; 4, 10).
Também tem um valor de 
propiciação e de reparação pelo
pecado (Rom 3, 25; Heb 1, 3; 1 Jo 2, 2;
4, 10), porque Jesus, com a sua
obediência, manifestou ao Pai o
amor e a sujeição que, nós, os



homens Lhe tínhamos negado com as
nossas ofensas. E, neste sentido,
ganhou o coração do Pai e reparou
essas ofensas.

C) A Cruz de Cristo é ato de redenção
e de libertação do homem. Jesus
pagou a nossa liberdade com o preço
do seu sangue, isto é, do seu
sofrimento e da sua morte e assim
nos resgatou do pecado (1Pe 1, 18) e
nos livrou do poder do diabo. Todo
aquele que comete pecado torna-se,
de algum modo, escravo do diabo.

D) Especialmente nas cartas de S.
Paulo lemos que o sangue de Cristo
nos justifica, isto é, nos devolve a
justiça que perdemos quando
ofendemos Deus e assim nos 
reconcilia com Ele. A Cruz,
juntamente com a Ressurreição de
Cristo, é causa da nossa justificação.
Deus volta a estar presente na nossa
alma, porque o Espírito Santo vem
morar de novo nos nossos corações.



3. A ressurreição do Senhor

«Desceu aos infernos». Depois de
padecer e morrer, o corpo de Cristo
foi sepultado num sepulcro novo,
não longe do lugar onde O tinham
crucificado. Mas a sua alma, «desceu
aos infernos», quer dizer, partilhou
do estado em que se encontravam as
pessoas justas que tinham morrido
antes d’Ele. Ainda não tinham
entrado na glória do céu, pois
estavam à espera da vinda do
Messias Rei, que ia conseguir a
salvação definitiva.

A sepultura de Jesus prova que
morreu verdadeiramente. A descida
aos infernos também teve um efeito
salvador: abriu a esses justos, que
esperavam Cristo, as portas do céu,
de modo que puderam participar da
felicidade eterna em Deus.



«Ressuscitou dos mortos». «Ao
terceiro dia» (da sua morte), Jesus
ressuscitou para uma vida nova. A
sua alma e o seu corpo, plenamente
transfigurados com a glória da sua
Pessoa divina, voltaram a unir-se. A
alma assumiu novamente o corpo e a
glória da alma comunicou-se na
totalidade ao corpo. Por este motivo,
«a Ressurreição de Cristo não foi um
regresso à vida terrena. O Seu corpo
ressuscitado é Aquele que foi
crucificado e apresenta os vestígios
da Sua Paixão, mas é doravante
participante da vida divina, com as
propriedades de um corpo
glorioso» (Compêndio do Catecismo
da Igreja Católica, n. 129).

O acontecimento da Ressurreição de
Cristo. Jesus ressuscitou
verdadeiramente. Os Apóstolos não
se puderam enganar nem inventar a
ressurreição. Em primeiro lugar, se o
sepulcro de Cristo não tivesse ficado
vazio, não tinham podido falar da



ressurreição de Jesus; além disso, se
o Senhor não lhes tivesse aparecido
em várias ocasiões e a numerosos
grupos de pessoas, homens e
mulheres, muitos discípulos de Cristo
não teriam podido aceitar a sua
ressurreição, como aconteceu
inicialmente com o apóstolo Tomé.
Menos ainda teriam podido dar a
vida por uma mentira. Como diz S.
Paulo, se Cristo não ressuscitou,
então ele, Paulo, estaria a dar um
falso testemunho sobre Deus
afirmando «que Deus ressuscitou a
Cristo, quando não O teria
ressuscitado» (1Cor 15, 14.15). Mas S.
Paulo não tinha intenção de fazer
algo assim. Estava plenamente
convencido da ressurreição de Jesus
porque O tinha visto ressuscitado. De
modo análogo, responde S. Pedro
com valentia aos chefes de Israel:
«Deve-se obedecer antes a Deus do
que aos homens. O Deus dos nossos
pais ressuscitou Jesus, a Quem vós
matastes, suspendendo-O num



madeiro. (...) E nós somos
testemunhas destas coisas» (At 5,
29-30.32).

O sentido teológico da Ressurreição. A
ressurreição de Cristo forma uma
unidade com a sua morte na Cruz.
Como pela Paixão e Morte de Jesus
Deus eliminou o pecado e reconciliou
o mundo consigo, de modo
semelhante, pela ressurreição de
Jesus, Deus inaugurou a nova vida, a
vida do mundo futuro, e pô-la à
disposição dos homens.

Todo o sofrimento físico e espiritual
que Jesus teve na Cruz se transforma
com a sua ressurreição em felicidade
e perfeição, tanto no seu corpo como
na sua alma. Tudo n’Ele está cheio da
vida de Deus, do seu amor, da sua
felicidade, e é algo que durará para
sempre.

Mas não é algo só para Ele, mas
também para nós. Pelo dom do
Espírito Santo, o Senhor faz-nos



participar dessa vida nova da Sua
ressurreição. Aqui na terra enche-
nos da Sua graça, a graça de Cristo
que nos faz Filhos e amigos de Deus
e, se somos fiéis, no final da vida
também nos comunicará a Sua
glória, e alcançaremos, também nós,
a glória da ressurreição.

Neste sentido, os batizados
«passámos da morte à vida», do
afastamento de Deus à graça da
justificação e da filiação divina.
Somos Filhos de Deus muito amados
pela força do mistério Pascal de
Cristo, da sua morte e ressurreição.
Na evolução desta vida de filhos de
Deus se encontra a plenitude da
nossa humanidade.

A Ascensão de Cristo aos céus. Com a
Ascensão aos céus termina a missão
de Cristo, a sua presença entre nós
em carne mortal para realizar a
salvação. Era necessário que, após a
Ressurreição, Cristo prolongasse de



vez em quando a sua presença entre
os discípulos, para manifestar a sua
nova vida e completar a formação
deles. Esta presença termina no dia
da Ascensão. Contudo, embora Jesus
volte ao céu com o Pai, fica também
entre nós de vários modos, e
principalmente no modo
sacramental, pela Sagrada Eucaristia.

Sentado à direita do Pai, Jesus
continua o seu ministério de
Mediador universal da salvação. «Ele
é o Senhor que agora reina com a sua
humanidade na glória eterna de
Filho de Deus e sem cessar intercede
por nós junto do Pai. Envia-nos o Seu
Espírito e, tendo-nos preparado um
lugar, dá-nos a esperança de um dia
ir ter com Ele» (Compêndio do
Catecismo da Igreja Católica, n. 132).

Além disso, devemos ter em conta
que a glorificação de Cristo:

A) Nos anima a viver com o olhar na
glória do Céu: «Procurando as coisas



que são lá de cima» (Col 3, 1); nos
recorda que não temos aqui cidade
permanente (Heb 13, 14), e fomenta
em nós o desejo de santificar as
realidades humanas.

B) Anima-nos a viver de fé, pois
sabemo-nos acompanhados por
Jesus, que nos conhece e ama desde o
céu, e que nos dá sem cessar a graça
do seu Espírito. Com a força de Deus
podemos realizar a tarefa de
evangelização de que nos incumbiu:
levá-Lo a todas as almas (cf. Mt 28,
19) e pô-Lo no cume de todas as
atividades humanas (cf. Jo 12, 32),
para que o seu Reino seja uma
realidade (cf. 1Cor 15, 25). Além
disso, Ele acompanha-nos sempre no
Sacrário.

4. A atualidade do mistério pascal
na vida do cristão



Como dissemos, a ressurreição de
Jesus não é um simples retorno à
vida anterior, como aconteceu com
Lázaro, mas é algo completamente
novo e diferente. A ressurreição de
Cristo é a passagem para uma vida
que já não está submetida à
caducidade do tempo, uma vida
imersa na eternidade de Deus. E não
é algo que Jesus obteve só para Ele,
mas para nós, por quem morreu e
ressuscitou.

O mistério pascal tem repercussão na
nossa vida quotidiana. Na Carta aos
Colossenses, S. Paulo diz: «Se,
portanto, ressuscitastes com Cristo,
buscai as coisas lá do alto, onde
Cristo está sentado à direita de Deus.
Afeiçoai-vos às coisas lá de cima, e
não às da terra» (Col 3, 1-2). A
propósito destas palavras de S. Paulo,
o seguinte comentário é interessante:
«À primeira vista, lendo este texto,
poderia parecer que o Apóstolo
tenciona favorecer o desprezo das



realidades terrenas, ou seja,
convidando a esquecer-se deste
mundo de sofrimentos, de injustiças
e de pecados, para viver
antecipadamente num paraíso
celeste. Em tal caso, o pensamento do
«céu» seria uma espécie de
alienação. Contudo, para
compreender o verdadeiro sentido
destas afirmações paulinas, é
suficiente não as separar do
contexto. O Apóstolo especifica muito
bem aquilo que quer dizer com «as
coisas lá do alto», que o cristão deve
buscar, e «as coisas da terra», das
quais se deve precaver. Eis, em
primeiro lugar, quais são «as coisas
da terra» que é necessário evitar:
«Mortificai, pois – escreve S. Paulo –
os vossos membros no que têm de
terreno: a devassidão, a impureza, as
paixões, os maus desejos e a cobiça,
que é uma idolatria” (3, 5-6).
Mortificar em nós o desejo insaciável
de bens materiais, o egoísmo, raiz de



todo o pecado» (Bento XVI, Audiência
Geral, 27/04/2011).

Trata-se, portanto, de fazer morrer o
«homem velho» para se revestir de
Cristo e dos bens que Ele nos
conseguiu. O próprio S. Paulo explica
quais são esses bens: «Como
escolhidos de Deus, santos e amados,
revesti-vos de sentimentos de
misericórdia, de benignidade, de
humildade, de mansidão, de
paciência, suportando-vos uns aos
outros e perdoando-vos mutuamente,
se alguém tem razão de queixa
contra o outro (...). Sobretudo,
porém, revesti-vos da caridade, que é
o vínculo da perfeição» (Cl 3, 12-14).
Vê-se que a procura dos bens do céu
não é evasão de um presente que
seria somente um obstáculo para
alcançar a vida eterna; trata-se antes
de caminhar com garbo no presente
até à vida eterna.



E isto só é possível se atualizarmos
continuamente a vocação batismal
que recebemos de Cristo, que nos faz
participar da sua vida e da sua graça.
Precisamos de viver de fé, com
confiança em Deus e na sua
providência, esperando d’Ele que as
nossas obras deem bons frutos,
fomentando a caridade com todos.
Temos de rezar e de recorrer
frequentemente às fontes da graça
que são os sacramentos. Desse modo,
o que talvez antes tenha sido uma
vida escrava do pecado, talvez cativa
de mil pequenos egoísmos, passa a
ser uma vida santa, agradável a
Deus. Vamo-nos transformando pela
graça que nos faz santos e, ao mesmo
tempo, contribuímos também com o
nosso grãozinho de areia para essa
transformação do mundo segundo
Deus que terá o seu cumprimento no
fim dos tempos. Mas já aqui, com o
nosso exemplo e ação de cristãos,
damos à cidade terrena um rosto
novo que favoreça a verdadeira



humanidade: a solidariedade, a
dignidade das pessoas, a paz e a
harmonia familiar, a justiça e a
promoção social, o cuidado do
ambiente em que vivemos.

«Nós, cristãos, acreditando
firmemente que a ressurreição de
Cristo renovou o homem sem o tirar
do mundo onde constrói a sua
história, devemos ser as testemunhas
luminosas desta nova vida que a
Páscoa trouxe (…), A luz da
ressurreição de Cristo deve penetrar
neste nosso mundo, deve chegar
como mensagem de verdade e de
vida a todos os homens, através do
nosso testemunho diário» (Bento XVI,
Audiência Geral, 27/04/2011).

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
595-667.



– S. João Paulo II, Creo en Jesucristo.
Catequesis sobre el Credo (II),
Palabra, Madrid 1996.

Bibliografia complementar

– Antonio Ducay, Jesus, o Filho
Salvador, Rialp, Madrid 2015,
(principalmente os capítulos V-VI).

– Vicente Ferrer Barriendos, Jesus
Cristo nosso Salvador, Diel, Lisboa,
2005.

Antonio Ducay

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tema-13-
paixao-morte-e-ressurreicao-de-jesus-

cristo/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-13-paixao-morte-e-ressurreicao-de-jesus-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-13-paixao-morte-e-ressurreicao-de-jesus-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-13-paixao-morte-e-ressurreicao-de-jesus-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-13-paixao-morte-e-ressurreicao-de-jesus-cristo/

	Tema 13. Paixão, morte e ressurreição de Jesus Cristo

