
opusdei.org

TEMA 12. Creio no
Espírito Santo. Creio
na Santa Igreja
Católica

O Espírito Santo une
intimamente os fiéis com Cristo
de modo que formam um só
corpo, a Igreja, onde existe uma
diversidade de membros e de
funções.

09/05/2010

1. Creio no Espírito Santo



1.1. A Terceira Pessoa da
Santíssima Trindade

Na Sagrada Escritura, o Espírito
Santo é chamado com diversos
nomes: Dom, Senhor, Espírito de
Deus, Espírito de Verdade e Paráclito,
entre outros. Cada uma destas
palavras indica-nos alguma coisa da
Terceira Pessoa da Santíssima
Trindade. É “Dom”, porque o Pai e o
Filho no-lo envia gratuitamente: o
Espírito veio habitar nos nossos
corações (cf. Gl 4,6); Ele veio para
ficar sempre com os homens. Além
disso, d’Ele procedem todas as graças
e dons, dos quais o maior é a vida
eterna, juntamente com as outras
Pessoas divinas: n’Ele temos acesso
ao Pai pelo Filho.

O Espírito é “Senhor” e “Espírito de
Deus”, que na Sagrada Escritura são
nomes que se atribuem apenas a
Deus, porque é Deus com o Pai e o
Filho. É “Espírito de Verdade” porque



nos ensina de modo completo tudo o
que Cristo nos revelou, e guia e
mantém a Igreja na verdade (cf. Jo
15, 26; 16, 13-14). É o “outro”
Paráclito (Consolador, Advogado)
prometido por Cristo, que é o
primeiro Paráclito (o texto grego fala
de “outro” Paráclito e não de um
paráclito “distinto” para assinalar a
comunhão e continuidade entre
Cristo e o Espírito).

No Símbolo Niceno-
Constantinopolitano rezamos « Et in
Spiritum Sanctum, Dominum et
vivificantem: qui ex Patre [Filioque]
procedit. Qui cum Patre et Filio simul
adoratur, et conglorificatur: qui
locutus est per Prophetas ». (Creio no
Espírito Santo, Senhor que dá a vida,
e procede do Pai e do Filho; e com o
Pai e o Filho é adorado e glorificado:
Ele que falou pelos Profetas.) Nesta
frase, os Padres do Concílio de
Constantinopla (ano 381) quiseram
utilizar algumas das expressões



bíblicas com que se nomeava o
Espírito. Ao dizer que é “dador de
vida” referiam-se ao dom da vida
divina dado ao homem. Por ser
Senhor e dador de vida, é Deus com o
Pai e o Filho, e recebe, portanto, a
mesma adoração que as outras duas
Pessoas divinas. Finalmente, também
quiseram assinalar a missão que o
Espírito realiza entre os homens:
falou pelos Profetas. Os Profetas são
aqueles que falaram em nome de
Deus, movidos pelo Espírito para
mover à conversão do seu povo. A
obra reveladora do Espírito nas
profecias do Antigo Testamento
encontra a sua plenitude no mistério
de Jesus Cristo, a Palavra definitiva
de Deus.

São numerosos os símbolos com que
se representa o Espírito Santo: « a
água viva , que brota do coração
trespassado de Cristo e dessedenta os
baptizados; a unção com o óleo, que é
sinal sacramental da Confirmação; o 



fogo , que transforma o que toca; a 
nuvem, obscura e luminosa, na qual
se revela a glória divina; a imposição
de mãos , mediante a qual é dado o
Espírito; a pomba , que desce sobre
Cristo e permanece sobre Ele no
baptismo» ( Compêndio , 139).

1.2. A Missão do Espírito Santo

A Terceira Pessoa da Santíssima
Trindade age juntamente com o Pai e
Filho, desde o princípio até à
consumação do desígnio da nossa
salvação; mas nos “últimos tempos”,
inaugurados com a Encarnação
redentora do Filho, na qual que Ele é
revelado e dado, reconhecido e
acolhido como Pessoa (cf. Catecismo ,
686). Por obra do Espírito, o Filho de
Deus tomou carne nas entranhas
puríssimas da Virgem Maria. O
Espírito ungiu-o desde o início; por
isso Jesus Cristo é o Messias desde o
início da sua humanidade, quer
dizer, desde a própria Encarnação



(cf. Lc 1, 35). Jesus Cristo revela o
Espírito no seu ensino, cumprindo a
promessa feita aos antepassados (cf. 
Lc 4, 18s), e comunica-O à Igreja
nascente, soprando sobre os
Apóstolos depois da Ressurreição (cf. 
Compêndio , 143). No Pentecostes, o
Espírito foi enviado para permanecer
desde então na Igreja, Corpo místico
de Cristo, vivificando-a e guiando-a
com os seus dons e com a sua
presença. Por isso, também se diz
que a Igreja é Templo do Espírito
Santo, e que o Espírito Santo é como
que a alma da Igreja.

No dia de Pentecostes, o Espírito
desceu sobre os Apóstolos e os
primeiros discípulos, mostrando com
sinais externos a vivificação da Igreja
fundada por Cristo. «A Missão de
Cristo e do Espírito torna-se a Missão
da Igreja, enviada a anunciar e a
difundir o mistério da comunhão
trinitária» ( Compêndio , 144). O
Espírito faz entrar o mundo nos



“últimos tempos”, no tempo da
Igreja.

A animação da Igreja pelo Espírito
Santo garante que se aprofunde, se
conserve sempre vivo e sem perda
tudo o que Cristo disse e ensinou nos
dias que viveu na terra até à
Ascensão [1]; além disso, pela
celebração e administração dos
sacramentos, o Espírito santifica a
Igreja e os fiéis, fazendo com que ela
continue sempre a levar as almas
para Deus [2].

«Na Trindade indivisível, o Filho e o
Espírito são distintos mas
inseparáveis porque. De facto, desde
o princípio até ao final dos tempos,
quando o Pai envia o seu Filho, envia
também o Seu Espírito que nos une a
Cristo na fé, para, como filhos
adoptivos, podermos chamar Deus
“Pai” ( Rm 8, 15). O Espírito é
invisível, mas nós conhecemo-lo
através da sua acção quando nos



revela o Verbo e quando age na
Igreja» ( Compêndio , 137).

1.3. Como agem Cristo e o Espírito
Santo na Igreja?

Por meio dos sacramentos, Cristo
comunica o seu Espírito aos
membros do seu Corpo, e oferece-
lhes a graça de Deus, que dá frutos de
vida nova, segundo o Espírito. O
Espírito Santo também actua
concedendo graças especiais a alguns
cristãos para o bem de toda a Igreja,
e é o Mestre que recorda a todos os
cristãos o que Cristo revelou (cf. Jo
14, 25s).

«O Espírito edifica, anima e santifica
a Igreja; Espírito de Amor, Ele torna a
dar aos baptizados a semelhança
divina, perdida por causa do pecado,
e fá-los viver em Cristo da própria
Vida da Santíssima Trindade. Envia-
os a testemunhar a Verdade de Cristo
e organiza-os nas suas mútuas
funções, para que todos dêem “o



fruto do Espírito” ( Gl 5, 22)» ( 
Compêndio , 145).

2. Creio na Santa Igreja Católica

2.1. A revelação da Igreja

A Igreja é um mistério (cf., p. ex., Rm
16,25-27), quer dizer, uma realidade
em que entram em contacto e
comunhão Deus e os homens. Igreja
vem do grego ekklesia, que significa
assembleia dos convocados. No
Antigo Testamento foi utilizada para
traduzir o quahal Yahweh, ou
assembleia reunida por Deus para O
honrar com o culto devido. São
exemplos disso a assembleia do
Sinai, e a que se reuniu nos tempos
do rei Josías a fim de louvar a Deus e
voltar à pureza da Lei (reforma). No
Novo Testamento há várias acepções,
em continuidade com o Antigo, mas
designa especialmente o povo que
Deus convoca e reúne de todos os
confins da terra, para constituir a
assembleia daqueles que, pela fé e



pelo Baptismo, se tornam filhos de
Deus, membros de Cristo e templo do
Espírito Santo (cf. Catecismo , 777; 
Compêndio , 147).

Na Sagrada Escritura, a Igreja recebe
diversos nomes, cada um dos quais
sublinha especialmente alguns
aspectos do mistério da comunhão de
Deus com os homens. “Povo de Deus”
é um título que Israel recebeu.
Quando se aplica à Igreja, novo
Israel, quer dizer que Deus não quis
salvar os homens isoladamente, mas
constituindo-os num único povo
reunido pela unidade do Pai, do Filho
e do Espírito Santo, que O conhecesse
na verdade e O servisse santamente
[3]. Também significa que ela foi
eleita por Deus, que é uma
comunidade visível que está a
caminho – entre as nações – da sua
pátria definitiva. Nesse povo, todos
têm a comum dignidade dos filhos de
Deus, uma missão comum, ser sal da
terra e um fim comum, que é o Reino



de Deus. Todos participam das três
funções de Cristo, real, profética e
sacerdotal (cf. Catecismo , 782-786).

Quando dizemos que a Igreja é o
“corpo de Cristo” queremos
sublinhar que, através do envio do
Espírito Santo, Cristo une
intimamente consigo os fiéis,
sobretudo na Eucaristia, incorpora-
os à sua Pessoa pelo Espírito Santo,
mantendo-se e crescendo unidos
entre si na caridade, formando um só
corpo na diversidade dos membros e
funções. Também se indica que a
saúde ou a doença de um membro se
repercute em todo o corpo (cf. 1 Cor
12, 1-24), e que os fiéis, como
membros de Cristo, são seus
instrumentos para agir no mundo (cf.
Catecismo , 787-795). A Igreja é
também chamada “Esposa de
Cristo” (cf. Ef 5, 26 seg.), o que
acentua, na união que a Igreja tem
com Cristo, a distinção de ambos os
sujeitos. Também assinala que a



Aliança de Deus com os homens é
definitiva, porque Deus é fiel às suas
promessas, e que a Igreja também
corresponde fielmente, sendo Mãe
fecunda de todos os filhos de Deus.

A Igreja é também “templo do
Espírito Santo”, porque Ele vive no
corpo da Igreja, edifica-a na caridade
com a Palavra de Deus, com os
sacramentos, com as virtudes e os
carismas [4]. Como Cristo foi o
verdadeiro templo do Espírito Santo
(cf. Jo 2, 19-22), esta imagem assinala
também que cada cristão é Igreja e
templo do Espírito Santo. Os
carismas são dons que o Espírito
concede a cada pessoa para o bem
dos homens, para as necessidades do
mundo e particularmente para a
edificação da Igreja. Corresponde aos
pastores discernir e avaliar os
carismas (cf. 1 Ts 5, 20-22; 
Compêndio , 160).



«A Igreja encontra sua origem e a sua
realização plena no eterno desígnio
de Deus. Foi preparada na Antiga
Aliança com a eleição de Israel, sinal
da reunião futura de todas as nações.
Fundada pelas palavras e as acções
de Jesus Cristo, foi realizada,
sobretudo, mediante a sua Morte
redentora e a sua Ressurreição. Foi
depois, manifestada como mistério
de salvação mediante a efusão do
Espírito Santo no Pentecostes. Terá a
sua realização plena no final dos
tempos, como assembleia celeste de
todos os redimidos» ( Compêndio ,
149; cf. Catecismo , 778).

Quando Deus revela o seu desígnio
de salvação, que é permanente,
manifesta também como o deseja
realizar. Esse desígnio não o levou a
cabo com um único acto, mas
primeiro foi preparando a
humanidade para acolher a Salvação;
só mais tarde se revelou plenamente
em Cristo. Esse oferecimento de



Salvação, na comunhão divina e na
unidade da humanidade, foi
definitivamente outorgado aos
homens através do dom do Espírito
Santo, que foi derramado nos
corações dos crentes pondo-nos em
contacto pessoal e permanente com
Cristo. Ao ser filhos de Deus em
Cristo, reconhecemo-nos irmãos dos
outros filhos de Deus. Não há uma
fraternidade, ou unidade do género
humano, que não se baseie na
comum filiação divina que nos foi
oferecida pelo Pai em Cristo; não há
uma fraternidade sem um Pai
comum, a quem chegamos pelo
Espírito Santo.

Não foram os homens que fundaram
a Igreja; nem sequer é uma resposta
humana nobre a uma experiência de
salvação realizada por Deus em
Cristo. Nos mistérios da vida de
Cristo, o ungido pelo Espírito,
cumpriram-se as promessas
anunciadas na Lei e nos profetas.



Também se pode dizer que a
fundação da Igreja coincide com a
vida de Jesus Cristo; a Igreja vai
tomando forma em relação à missão
de Cristo entre os homens, e para os
homens. Não há um momento em
que Cristo tenha fundado a Igreja,
mas fundou-a em toda a sua vida:
desde a Encarnação até à Morte,
Ressurreição, Ascensão e com o
envio do Paráclito. Ao longo da vida,
Cristo – em quem habitava o Espírito
– foi manifestando como devia ser a
sua Igreja, dispondo primeiro umas
coisas e depois outras. Depois da
Ascensão, o Espírito foi enviado à
Igreja e nela permanece unindo-a à
missão de Cristo, recordando-lhe o
que o Senhor revelou, e guiando-a ao
longo da história até à sua plenitude.
Ele é a causa da presença de Cristo
na Igreja pelos sacramentos e pela
Palavra, e adorna-a continuamente
com diversos dons hierárquicos e
carismáticos [5]. Pela sua presença
cumpre-se a promessa do Senhor de



estar sempre com os seus até ao fim
dos tempos (cf. Mt 28, 20).

O Concílio Vaticano II retomou uma
antiga expressão para designar a
Igreja: “comunhão”. Com isso indica-
se que a Igreja é a expansão da
comunhão íntima da Santíssima
Trindade aos homens; e que nesta
terra ela é já comunhão com a
Trindade divina, embora não se
tenha consumado ainda na sua
plenitude. Além de comunhão, a
Igreja é sinal e instrumento dessa
comunhão para todos os homens. Por
ela participamos na vida íntima de
Deus e pertencemos à família de
Deus como filhos no Filho pelo
Espírito [6]. Isto realiza-se de forma
específica nos sacramentos,
principalmente na Eucaristia,
também chamada muitas vezes 
comunhão (cf. 1 Cor 10, 16). Por
último, chama-se também comunhão
porque a Igreja configura e



determina o espaço da oração cristã
(cf. Catecismo , 2655, 2672, 2790).

2.2. A missão da Igreja

A Igreja tem que anunciar e
instaurar o Reino de Deus,
inaugurado por Cristo, entre todos os
povos. Na terra é o gérmen e início
deste Reino. Depois da sua
Ressurreição, o Senhor enviou os
Apóstolos a pregar o Evangelho, a
baptizar e a ensinar a cumprir o que
Ele tinha mandado (cf. Mt 28, 18ss). O
Senhor entregou à sua Igreja a
mesma missão que o Pai lhe tinha
confiado (cf. Jo 20, 21). Desde o início
da Igreja, esta missão foi realizada
por todos os cristãos (cf. Act 8, 4; 11,
19), que muitas vezes chegaram ao
sacrifício da própria vida para a
cumprir. O mandato missionário do
Senhor tem a sua fonte no amor
eterno de Deus, que enviou o seu
Filho e o seu Espírito porque «quer
que todos os homens se salvem e



cheguem ao conhecimento da
verdade» ( 1 Tm 2, 4).

Nesse envio missionário estão
contidas as três funções da Igreja na
terra: o munus profeticum (anunciar
a boa notícia da salvação em Cristo),
o munus sacerdotale (tornar
efectivamente presente e transmitir
a vida de Cristo que salva pelos
sacramentos) e o munus regale
(ajudar os cristãos a cumprir a
missão e a crescer em santidade).
Embora todos os fiéis partilhem a
mesma missão, nem todos
desempenham o mesmo papel.
Alguns deles foram eleitos pelo
Senhor para exercer determinadas
funções, como os Apóstolos e os seus
sucessores, que são conformados
com Cristo, cabeça da Igreja, de uma
forma específica, diferente dos
outros, pelo sacramento da Ordem.

Porque a Igreja recebeu de Deus uma
missão salvífica na terra para os



homens, e foi disposta por Deus para
a realizar, diz-se que a Igreja é o
sacramento universal de Salvação,
pois tem como fim a glória de Deus e
a salvação dos homens (cf. 
Catecismo , 775). É sacramento
universal de salvação porque é sinal
e instrumento da reconciliação e da
comunhão da humanidade com
Deus, e da unidade de todo o género
humano [7]. Também se diz que a
Igreja é um mistério porque na sua
realidade visível se faz presente e
actua uma realidade espiritual e
divina que só se percebe mediante a
fé.

A afirmação «fora da Igreja não há
salvação» significa que toda a
salvação vem de Cristo Cabeça por
meio da Igreja, que é o seu Corpo.
Portanto não poderiam ser salvos os
que, conhecendo a Igreja como
fundada por Cristo e necessária à
salvação dos homens, nela não
entrassem e nela não perseverassem.



Ao mesmo tempo, graças a Cristo e à
sua Igreja, podem conseguir a
salvação eterna todos os que, sem
culpa própria, ignoram o Evangelho
de Cristo e a sua Igreja, mas
procuram sinceramente Deus e, sob o
influxo da graça, se esforçam por
cumprir a sua vontade, conhecida
através do que a consciência lhes
dita. Tudo quanto de bom e de
verdadeiro existe nas outras religiões
vem de Deus, pode preparar para
acolher o Evangelho e mover em
direcção à unidade da humanidade
na Igreja de Cristo (cf. Compêndio ,
170 e seg.).

2.3. As propriedades da Igreja: una,
santa, católica, apostólica

Chamamos propriedades aos
elementos que caracterizam a Igreja.
Encontramo-los em muitos dos
Símbolos da fé desde épocas muito
remotas da Igreja. Todas as
propriedades são um dom de Deus



que implica uma tarefa a cumprir
por parte dos cristãos.

A Igreja é Una porque a sua origem e
modelo é a Santíssima Trindade;
porque Cristo – seu fundador –
restabelece a unidade de todos num
só corpo; porque o Espírito Santo une
os fiéis à Cabeça, que é Cristo. Esta
unidade manifesta-se em que os fiéis
professam uma mesma fé, celebram
uns mesmos sacramentos, estão
unidos numa mesma hierarquia, têm
uma esperança comum e a mesma
caridade. A Igreja subsiste como
sociedade constituída e organizada
no mundo na Igreja católica,
governada pelo sucessor de Pedro e
pelos bispos em comunhão com ele
[8]. Só nela se pode obter a plenitude
dos meios de salvação, posto que o
Senhor confiou os bens da Nova
Aliança ao Colégio apostólico, cuja
cabeça é Pedro. Nas igrejas e
comunidades cristãs não católicas há
muitos bens de santificação e de



verdade que procedem de Cristo e
impulsionam a unidade católica; o
Espírito Santo serve-se delas como
meios de salvação, cuja força vem da
plenitude da graça e da verdade que
Cristo confiou à Igreja Católica (cf. 
Catecismo , 819). Os membros dessas
igrejas e comunidades incorporam-se
a Cristo no Baptismo e, por isso,
reconhecemo-los como irmãos. Pode-
se crescer na unidade: aproximando-
nos mais a Cristo e ajudando os
outros cristãos a estar mais perto
d’Ele; fomentando a unidade no
essencial, a liberdade no acidental e
a caridade em tudo [9]; tornando
mais habitável a casa de Deus aos
outros; crescendo na veneração e
respeito pelo Papa e pela Hierarquia,
ajudando-os e seguindo os seus
ensinamentos.

O movimento ecuménico é uma
tarefa eclesial pela qual se procura
restaurar a unidade entre os cristãos
na única Igreja fundada por Cristo. É



um desejo do Senhor (cf. Jo 17, 21).
Realiza-se com a oração, com a
conversão do coração, o recíproco
conhecimento fraterno e o diálogo
teológico.

A Igreja é Santa porque Deus é o seu
autor, porque Cristo se entregou por
ela para a santificar e a fazer
santificante, porque o Espírito Santo
a vivifica com a caridade. Por ter a
plenitude dos meios salvíficos, a
santidade é a vocação de cada um
dos seus membros e o fim de toda a
sua actividade. É santa porque dá
constantemente frutos de santidade
na terra, porque a sua santidade é
fonte de santificação dos seus filhos –
embora nesta terra se reconheçam
todos pecadores e necessitados de
conversão e purificação. A Igreja é
também santa devido à santidade
alcançada pelos seus membros que já
estão no Céu, de modo eminente a
santíssima Virgem Maria, que são
seus modelos e intercessores (cf. 



Catecismo , 823-829). A Igreja pode
ser mais santa, através da tarefa de
santidade realizada pelos seus fiéis: a
conversão pessoal, a luta ascética por
se parecerem mais a Cristo, a
reforma que ajuda a cumprir melhor
a missão e a fugir da rotina, a
purificação da memória que remove
os falsos preconceitos sobre os
outros, e o cumprimento concreto da
vontade de Deus na caridade.

A Igreja é Católica – quer dizer,
universal – porque nela está Cristo,
porque conserva e administra todos
os meios de salvação dados por
Cristo, porque a sua missão abarca
todo o género humano, porque
recebeu e transmite na sua
integridade todo o tesouro da
Salvação e porque tem a capacidade
de se inculturar, elevando e
melhorando qualquer cultura. A
catolicidade cresce extensiva e
intensivamente através de um maior
desenvolvimento da missão da



Igreja. Toda a igreja particular, ou
seja, toda a porção do povo de Deus
que está em comunhão na fé, nos
sacramentos, com o seu bispo –
através da sucessão apostólica –
formada à imagem da Igreja
universal e em comunhão com toda a
Igreja (que a precede ontológica e
cronologicamente), é católica.

Como a sua missão abarca toda a
humanidade, todos os homens,
pertencem ou estão ordenados, de
diferentes modos, à unidade católica
do Povo de Deus. Estão plenamente
incorporados na Igreja católica
aqueles que, tendo o Espírito de
Cristo, se encontram unidos a ela
pelos vínculos da profissão de fé, dos
sacramentos, do governo eclesiástico
e da comunhão. Os baptizados que
não perseverem na caridade, embora
incorporados na Igreja, pertencem-
lhe com o corpo mas não com o
coração. Os baptizados que não se
encontram plenamente nesta



unidade católica estão numa certa
comunhão, ainda que imperfeita,
com a Igreja Católica (cf. Compêndio ,
168).

A Igreja é Apostólica porque Cristo a
edificou sobre os Apóstolos,
testemunhas escolhidas da sua
Ressurreição e fundamento da sua
Igreja; porque com a assistência do
Espírito Santo, ensina, guarda e
transmite fielmente o depósito da fé
recebido dos Apóstolos. Também é
apostólica pela sua estrutura,
enquanto é instruída, santificada e
governada, até ao regresso de Cristo,
pelos Apóstolos e seus sucessores, os
bispos, em comunhão com o sucessor
de Pedro. A sucessão apostólica é a
transmissão, mediante o sacramento
da Ordem, da missão e potestade dos
Apóstolos aos seus sucessores. Graças
a esta transmissão, a Igreja mantém-
se em comunhão de fé e de vida com
a sua origem, enquanto ao longo dos
séculos ordena a sua missão



apostólica à difusão do Reino de
Cristo sobre a terra. Todos os
membros da Igreja participam,
segundo as distintas funções, da
missão recebida pelos Apóstolos de
levar o Evangelho ao mundo inteiro.
A vocação cristã é, pela sua própria
natureza, vocação ao apostolado (cf. 
Catecismo , 863).

Miguel de Salis Amaral

Bibliografia Catecismo da Igreja
Católica , 683-688; 731-741.

Compêndio do Catecismo de la Igreja
Católica, 136-146.

João Palo II, Enc. Dominum et
Vivificantem, 18-V-1986, 3-26.

João Paulo II, Catequese sobre o
Espírito Santo, 8-XII-1989.

São Josemaria, Homilia «O Grande
Desconhecido», em Cristo que Passa ,
127-138.



Leituras recomendadas

Catecismo da Igreja Católica, 748-945
. Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, 147-193.

São Josemaria, Homilia «Lealdade à
Igreja», em Amar a Igreja , Rei dos
Livros, Lisboa 1986.

Notas

[1] Cf. Concílio Vaticano II, Const. Dei
Verbum , 8.

[2] «A vinda solene do Espírito no dia
de Pentecostes não foi um
acontecimento isolado. Quase não há
uma página dos Actos dos Apóstolos
em que se não fale d’Ele e da acção
pela qual guia, dirige e anima a vida
e as obras da primitiva comunidade
cristã […] Esta realidade profunda
que o texto da Sagrada Escritura nos
dá a conhecer, não é uma recordação
do passado, uma espécie de idade de
ouro da Igreja perdida na história.



Por cima das misérias e dos pecados
de cada um de nós, continua a ser a
realidade Igreja de hoje e da Igreja
de todos os tempos» (São Josemaria, 
Cristo que Passa , 127 e seg.).

[3] Cf. Concílio Vaticano II, Lumen
Gentium , 4 e 9; São Cipriano, De Orat
Dom, 23 (CSEL 3, 285).

[4] «Quando invocares, pois, Deus
Pai, recorda-te de que foi o Espírito
quem, ao mover a tua alma, te deu
essa oração. Se não existisse o
Espírito Santo, não haveria na Igreja
qualquer palavra de sabedoria ou de
ciência, porque está escrito: é dada
pelo Espírito a palavra de sabedoria
(I Cor XII, 8)... Se o Espírito Santo não
estivesse presente, a Igreja não
existiria. Mas, se a Igreja existe, é
certo que o Espírito Santo não
falta» (São João Crisóstomo, 
Sermones panegyrici in solemnitates
D. N. Iesu Christi , hom. 1, De Sancta
Pentecostes , n. 3-4, PG 50, 457).



[5] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium , 4 e 12.

[6] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 22.

[7] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium , 1.

[8] Cf. Ibidem , 8.

[9] Cf. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes , 92.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tema-12-creio-
no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-

catolica/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-12-creio-no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-catolica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-12-creio-no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-catolica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-12-creio-no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-catolica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-12-creio-no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-catolica/

	TEMA 12. Creio no Espírito Santo. Creio na Santa Igreja Católica

