
opusdei.org

Tema 12. A
Encarnação

Jesus é o Filho Unigénito de
Deus que se fez homem para
nossa salvação. Ele é perfeito
Deus e perfeito homem: tomou
a nossa condição material e
corpórea, sujeita a muitas
necessidades, para nos salvar
dos nossos pecados. Santa
Maria é verdadeiramente a Mãe
de Deus porque Aquele que ela
concebeu como homem, por
obra do Espírito Santo, não é
outro senão o Filho eterno do
Pai.



01/10/2022

Sumário:

1. A identidade de Jesus no
Novo Testamento
2. A identidade de Jesus à luz
dos concílios cristológicos
3. A Encarnação
4. O conhecimento e a vontade
humana de Jesus
5. O valor do mistério da
Encarnação
6. Maria, mãe de Deus e mãe da
Igreja
Bibliografia e Leituras

1. A identidade de Jesus no Novo
Testamento

• 

• 

• 
• 

• 

• 

• 



Os Evangelhos contam-nos a história
de Jesus e este é o fundamento de
toda a doutrina cristológica. A
cristologia nada mais é do que a
reflexão sobre quem é Jesus e sobre o
que veio fazer ao mundo.

Esta reflexão tem como ponto de
partida os escritos do Novo
Testamento: os Evangelhos, as cartas
de S. Paulo e de S. João, e os outros
textos. Eles interrogaram-se, em
simultâneo, sobre Jesus e sobre a sua
importância para o homem. E
partem de uma convicção muito
importante: que Jesus não pode ser
apenas um homem. Com efeito, nos
anos que se seguiram à ressurreição,
os primeiros cristãos veneravam o
nome de Jesus, louvavam-n´O,
cantavam-Lhe hinos e reuniam-se
aos domingos para celebrar a
Eucaristia em sua memória.

Tudo isto era muito lógico,
considerando a vida de Jesus como



um todo. À luz do que contam os
Evangelhos, percebe-se que Jesus se
considerou o único representante de
Deus no mundo, atribuindo a si
próprio (mesmo que de forma
humilde e natural) prerrogativas
divinas como perdoar pecados,
reformar a palavra que Deus havia
dado ao povo por meio de Moisés, ou
exigir um amor absoluto pela sua
pessoa; confirmou, aliás, tudo isto
com importantes milagres como a
ressurreição de Lázaro, que
mostravam o seu domínio e poder
sobre os elementos cósmicos,
homens e demónios. Ele mesmo
ressuscitou dos mortos e, do trono do
Pai, enviou o Espírito Santo. Tudo
isso significava também que Jesus
tinha cumprido as promessas que
Deus fez a Israel para os últimos e
definitivos tempos: a promessa de
estabelecer um Reino que duraria
eternamente, do qual Ele, Jesus, era o
Messias-Rei entronizado nos Céus.
Jesus não podia ser apenas um



homem, por mais santo que o
quisessem imaginar.

Essa convicção deparava-se, porém,
com uma pergunta fundamental: que
relação tinha Jesus com Deus? Essa
pergunta não era fácil de responder
para os primeiros cristãos. Eles
confessavam que havia um só Deus,
mas também se davam conta que
Jesus tinha agido e falado como se
fosse o próprio Deus. O problema,
então, era muito claro: pode dizer-se
que Jesus é Deus? Mas em que
sentido? Isso não significa confessar
dois deuses? Esta última hipótese era
absurda, pois eles, como todos os
judeus, estavam também
convencidos de que não há – que não
pode haver – mais do que um só
Deus. Então, qual é a relação de Jesus
com o Deus de Israel?

Esta reflexão levará gradualmente a
soluções satisfatórias. Já nas Cartas
de S. Paulo vemos que o apóstolo usa



várias formas de expressar a
divindade de Jesus, sem confundi-lo
com Deus Pai e sem afirmar dois
deuses. Por exemplo, na primeira
Carta aos Coríntios ele escreve: «Para
nós há um só Deus, o Pai, de quem
tudo procede, e para quem nós
somos; e um só Senhor, Jesus Cristo,
por meio do qual tudo existe, e
mediante o qual nós existimos» (1Cor
8, 6). Ele usa esta expressão, «um só
Deus e um só Senhor», que coloca ao
mesmo nível, na prática, Deus Pai e
Cristo, uma vez que no Antigo
Testamento "Senhor" era «o nome
mais habitual para designar a
própria divindade do Deus de
Israel» (Catecismo da Igreja Católica,
n. 446). «Ao atribuir a Jesus o título
divino de “Senhor" – diz o Catecismo
da Igreja Católica – as primeiras
confissões de fé da Igreja afirmam,
desde o princípio, que o poder, a
honra e a glória devidos a Deus Pai,
também são devidos a Jesus porque
Ele é de “condição



divina”» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 449).

Tudo isto se torna ainda mais claro
no Evangelho de S. João, que desde o
início distingue claramente Deus Pai
do Verbo de Deus, que estava, desde
sempre, em Deus e que era o próprio
Deus (cf. Jo 1, 1). Jesus, diz S. João, é o
Verbo [Palavra] encarnado, que se
fez homem e veio ao mundo para a
nossa salvação. Esse Verbo existia
antes do tempo e da criação e,
portanto, não foi criado. Foi sempre
o Verbo do Pai e, por isso, distingue-
se do Pai embora esteja em relação
com Ele. Trata-se de um texto
importante, no qual S. João responde
ao problema de como dizer que Jesus
é Deus sem isso trazer consigo dizer
que há dois deuses. Esse Verbo –
pensa S. João – é divino como o
próprio Pai, mas não pode ser
encarado como um segundo Deus
porque é completamente relativo ao
Pai. Abre-se aqui o caminho para a



consideração do Deus único como
Trindade de pessoas: Pai, Filho e
Espírito. Assim, no Novo Testamento,
o Deus de Israel abre a sua
intimidade e revela-se como Amor,
Amor que realiza a unidade perfeita
das três Pessoas divinas.

2. A identidade de Jesus à luz dos
concílios cristológicos

Nos séculos que se seguiram à era
apostólica, a Igreja definiu melhor o
seu conhecimento sobre Jesus e
aprofundou-o com base no que tinha
afirmado o Novo Testamento. A
difusão da evangelização colocou o
Evangelho em contacto com o mundo
não judeu e, em particular, com o
pensamento grego, que admitia uma
pluralidade de deuses em diversos
graus.



Neste contexto poderia pensar-se que
Jesus era como um segundo Deus,
menor que o Pai, capaz de mudar e
de se encarnar (ao contrário do Pai
que seria imutável). Esta foi a
proposta de Ario contra a qual o
Concílio de Niceia reagiu no ano 325
(cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
465). Neste concílio concluiu-se o que
recitamos todos os domingos no
Credo, isto é, que Jesus é «Deus de
Deus, Luz da Luz, Deus verdadeiro
de Deus verdadeiro, gerado, não
criado, consubstancial ao Pai». Com
isso ficou claro que o Pai e o Filho
compartilham a mesma única
divindade, e têm a mesma dignidade.

Um século depois surgiu outro
problema importante: se Jesus é
Deus, como pode ser homem,
simultaneamente? A experiência diz-
nos que o homem é um indivíduo e
que Deus é também um ser distinto e
individual. Como podem ser uma
única realidade? Quando pensamos



em Cristo, não se trataria antes de
dois seres distintos, embora
profundamente unidos de alguma
forma? A proposta do patriarca de
Constantinopla, Nestório, foi nesse
sentido. Para ele, Deus e o homem
Jesus formam uma unidade porque
atuam sempre em perfeita
conjunção. Da mesma forma que um
cavalo a galope e o cavaleiro que o
dirige agem em conjunto, se moldam
um ao outro, ainda que, na realidade,
sejam dois seres distintos que
compõem uma única figura. A partir
dessa abordagem, Nestório concluiu
que Jesus nasceu, viveu na Palestina,
morreu na cruz etc., mas não se
poderia dizer o mesmo de Deus. O
Verbo eterno é imutável e não pode
nascer como um ser humano. Por
isso, não se pode dizer que Maria
seja mãe de Deus, mas apenas mãe
do homem Jesus.

O problema desta solução era não
garantir realmente que Cristo fosse



um único ser, uma única realidade
viva, como vemos nos Evangelhos.
Opôs-se a ela o Concílio de Éfeso no
ano 431. Este Concílio considerou
que a segunda pessoa da Trindade, o
Verbo de Deus, se tinha feito carne,
isto é, tinha feito sua a natureza
humana, integrando-se nela mesma
(cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
466). Por isso era um único ser e não
duas realidades diferentes, mais ou
menos unidas, como sustentava
Nestório. Com o nome "Jesus"
referimo-nos ao Verbo, uma vez que
fez sua a natureza humana, dado que
se fez homem. Esta doutrina é
conhecida pelo nome de “união
hipostática” (porque o humano está
integrado na pessoa preexistente do
Verbo = na hipóstase do Verbo). Foi
formulada no Concílio de Éfeso.

Houve, porém, quem interpretasse
mal esta doutrina, e tenha pensado
que, então, o elemento humano em
Cristo, absorvido como estava na



pessoa divina, se dissolvia nela.
Assim, a humanidade de Jesus
perdeu toda a sua consistência. Para
sair desse erro, vinte anos depois,
outro Concílio ecuménico, realizado
na cidade de Calcedónia, reformulou
a ideia de Éfeso de uma forma um
tanto diferente: Jesus é uma única
pessoa, dizia o Concílio, mas existe de
um modo duplo: como Deus
eternamente e como homem no
tempo. É verdadeiro Deus e
verdadeiro homem, perfeito Deus e
homem, completo e íntegro. A partir
daí, os concílios posteriores
aperfeiçoaram a doutrina de
Calcedónia e retiraram algumas
consequências, como por exemplo,
que Jesus tem uma verdadeira
vontade humana, pois é
verdadeiramente homem. E como
homem realizou a obra da nossa
salvação.



3. A Encarnação

Para além das problemáticas
históricas, o fundamental na
doutrina da encarnação consiste na
presença pessoal do Filho de Deus na
história. Através das suas palavras e
dos seus gestos humanos
conhecemos o Filho de Deus e, de
certa forma, compreendemos como é
o próprio Deus. E o que vemos,
sobretudo, é que Deus é Amor, um
amor forte, capaz de dar a vida por
nós.

A Encarnação é obra de Deus Trino.
O Pai envia o seu Filho ao mundo,
isto é, o Filho entra no tempo e faz
sua a substância humana, a
humanidade que o Espírito Santo
suscita no seio virginal de Maria,
com a cooperação e consentimento
d'Ela. Deste modo, o Verbo de Deus,
que existia desde sempre, passa a
existir também como homem na
história.



A presença do Filho de Deus na
história é também proximidade do
Pai e do Espírito Santo, porque em
Jesus, e por Ele, também as outras
pessoas divinas se dão a conhecer
aos homens. Sobretudo, S. João
insistiu nestes aspetos: a vinda de
Jesus revela os traços íntimos e
inacessíveis do Ser divino, de modo
que Aquele que «ninguém jamais
tinha visto» (Jo 1, 18) se torna
evidente na vida de Cristo, o
Unigénito Encarnado. Cristo
manifesta nos seus gestos, nos seus
afetos e nas suas palavras, a sua
relação com o Pai e com os homens, a
benevolência de Deus para com as
criaturas e o valor e sentido da
realidade terrena.

Jesus é, portanto, o Filho Único de
Deus que se fez homem para a nossa
salvação. Ele é também o Portador
do Espírito Santo, seu templo e
morada na história, e por isso
também é chamado Cristo, o Ungido.



Certamente, outros notáveis do
antigo Israel foram ungidos com óleo
por causa da sua vocação ou missão
particular e para significar a
presença do Espírito divino neles,
mas a unção de Jesus é muito mais
radical, pois deriva da sua própria
constituição como homem, do
mistério da encarnação. Jesus vem
ao mundo ungido na totalidade pelo
Espírito e, portanto, tudo n'Ele evoca
a presença divina e reflete a pureza e
a espiritualidade da realidade do
Céu.

E esta presença radical do Espírito
enche-o também de graça e de dons
sobrenaturais, que manifesta nas
suas ações, repletas de justiça e
bondade, e que inspiram as suas
palavras, imperiosas ou doces, mas
sempre cheias de sabedoria e de
vida. Tudo em Jesus revela aos
homens o amor de Deus e este amor,
que enche o seu coração humano,
derrama-se sobre a realidade que Ele



encontra, sobre tudo aquilo que o
pecado danificou, para o restaurar e
reconduzir ao Pai.

4. O conhecimento e a vontade
humana de Jesus

Já dissemos que Jesus é perfeito Deus
e perfeito homem. Naturalmente, por
ser Deus, tem conhecimento eterno e
intemporal de todas as coisas, mas
uma vez que se faz homem, o seu
conhecimento da realidade segue os
modos próprios de conhecer do
homem, isto é, que também Jesus,
como nós, conhece a realidade
exterior através de experiências,
imagens, conceitos, etc., que se
formam na sua mente humana. Ao
encarnar, Cristo não quis ultrapassar
as leis da natureza e por isso também
Ele teve que aprender muitas coisas
como todo o homem: aprendeu a



falar, a ler, a trabalhar, a conhecer
pouco a pouco os elementos
necessários para a vida prática, e
também deve ter aprendido muitas
coisas sobre a religiosidade de Israel,
que lhe foram ensinadas
principalmente por Maria e José.

A mente humana de Cristo, como
qualquer inteligência humana, era
limitada. No entanto, isso não
significa que o Senhor não tenha tido
conhecimentos que vão além do que
é possível pela experiência ou pela
ciência humana comum:
conhecimentos sobrenaturais. Os
Evangelhos mostram, por exemplo,
que Jesus previu a traição de S. Pedro
e a de Judas. Nestes e em outros
casos semelhantes tratava-se de
intuições que se apresentavam à
mente humana de Cristo como fruto
da inspiração divina.

Contudo, o conhecimento mais
importante e profundo que Jesus



teve na sua vida terrena foi o de seu
Pai Deus. Este conhecimento foi
também profundamente
sobrenatural e constituiu uma
dimensão permanente da sua vida e
intimidade, pelo facto de que a sua
Pessoa estava eternamente unida ao
Pai – Ele é o Unigénito do Pai – e a
sua humanidade tinha sido assumida
(integrada) na sua pessoa. Assim,
Jesus experimentava na sua
consciência humana a sua perfeita
unidade com o Pai. Tinha plena
consciência de ser o Filho de Deus,
enviado ao mundo para salvar os
homens.

O Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica resumiu o conhecimento
humano de Cristo deste modo: «O
Filho de Deus assumiu um corpo
animado por uma alma racional
humana. Com a sua inteligência
humana, Jesus aprendeu muitas
coisas através da experiência. Mas
também, como homem, o Filho de



Deus tinha um conhecimento íntimo
e imediato de Deus seu Pai.
Penetrava igualmente os
pensamentos secretos dos homens e
conhecia plenamente os desígnios
eternos que Ele viera
revelar» (Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, n. 90).

Jesus teve também uma verdadeira
vontade humana e foi um homem
totalmente livre. Foi livre, em
primeiro lugar, porque não esteve
sujeito àquela desordem interior que
procede em nós do pecado original e
que nos leva a ceder facilmente às
três concupiscências – a do mundo, a
dos olhos e a da carne – e a ficarmos
escravizados por elas. O Espírito
Santo modelou a sua humanidade
desde o início, no seio de Maria, e
depois esteve sempre plenamente
presente na sua vida. Mas num
sentido mais profundo, Jesus foi livre
porque as suas ações estiveram
sempre movidas pelo amor ao seu



Pai e à missão que Este lhe tinha
confiado. Desejou em todos os
momentos cumprir a vontade do Pai,
e o amor do Espírito Santo no seu
coração encheu os seus atos de
justiça e de caridade. Por isso, como
disse o Concílio Vaticano II, Jesus é
sempre para nós o modelo do que é o
homem (cf. Gaudium et Spes, n. 22).

Essa grande liberdade de Cristo
manifestou-se de muitos modos: não
se deixou condicionar por pessoas ou
por circunstâncias, ou por alguma
forma de medo, nem cedeu às
barreiras culturais da sociedade do
seu tempo, na qual os justos
desprezavam os pecadores e
tentavam não se misturar com eles.
Jesus, ao contrário, comia com os
pecadores e até escolhia alguns
discípulos, como Mateus, naqueles
ambientes que não estavam
socialmente bem vistos. Não tinha
objeções em romper com legalismos
inúteis, ainda que difundidos no seu



tempo, nem a inflamar-se com ira e
derrubar as mesas dos comerciantes
que violavam a dignidade sagrada do
Templo; não se deixou condicionar
pela sua família, nem pelas
estruturas de poder, não fez reparos
em enfrentar os fariseus e em
denunciar o que eles faziam de
errado. Vê-se, então, que Jesus tinha
uma grande liberdade, que sempre
lhe permitia escolher o que era bom
para as pessoas, o que agradava ao
Pai.

Em tudo, Jesus realizava com a sua
vontade humana o que tinha
decidido eternamente junto com o
Pai e o Espírito Santo. As ações de
Cristo trouxeram, para o terreno da
história, o amor e a misericórdia de
Deus para com os homens.



5. O valor do mistério da
Encarnação

Quando recitamos no Credo
«encarnou pelo Espírito Santo no
seio da Virgem Maria», afirmamos
que a humanidade assumida pelo
Verbo é verdadeira e real, fruto da
carne de uma mulher, razão pela
qual Ele é um de nós e pertence à
nossa raça. Se não fosse assim, ele
não teria um coração humano ou
uma alma humana, não poderia
sofrer ou morrer, e não haveria
ressurreição. É por isso que o
mistério da encarnação é a base e o
pressuposto de todos os outros
mistérios da vida de Jesus.

O Verbo tomou a nossa condição
material e corpórea, submetida a
muitas necessidades, para nos salvar
dos nossos pecados e nos devolver à
casa do nosso Pai Deus, visto que
Deus nos criou para sermos seus
filhos adotivos. Esta obra de salvação



realiza-a o Senhor com todos os seus
atos, também naqueles anos da
juventude (a chamada “vida oculta”
de Cristo) que não tiveram uma
particular relevância pública.

Todos os atos de Jesus originam a
nossa redenção porque, ao vivê-los
de maneira justa e reta, agradável ao
Pai, os capacita também para que nós
possamos vivê-los desse modo, e
assim nos abre o caminho. Os Padres
da Igreja gostavam de dizer que
Jesus, ao fazer sua a nossa natureza,
a curou e purificou. Podemos
continuar esta ideia dizendo que o
Senhor purificou a vida corrente
assumindo-a; transformou-a em algo
agradável a Deus. Como afirmava S.
Josemaria: «Jesus, crescendo e
vivendo como um de nós, revela-nos
que a existência humana, a vida
comum e de cada dia, tem um
sentido divino» (S. Josemaria, Cristo
que Passa, n. 14). Desde o seu lugar
no Céu, Jesus ressuscitado dá-nos a



sua graça para que sejamos capazes
de descobrir nos nossos afazeres
quotidianos o amor que Deus nos
tem, e que, dessa forma, sejam para
nós um caminho de santificação.
Assim, Jesus, com a sua própria vida,
é o nosso caminho que nos conduz ao
Pai.

Além do valor redentor, todas as
obras de Jesus têm também um valor
revelador, porque nos mostram o
amor de Deus por nós, e um valor 
recapitulador, porque realizam o
projeto de Deus na humanidade e
estabelecem a soberania de Deus, o
seu reino no mundo.

6. Maria, Mãe de Deus e da Igreja

A Virgem Maria foi predestinada
para ser a Mãe de Deus desde a
eternidade simultaneamente com a
Encarnação do Verbo.



«Para ser a Mãe do Salvador, Maria
foi “dotada por Deus de dons
adequados a tão importante
missão” (LG 56)» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 490). O Arcanjo S.
Gabriel, no momento da Anunciação,
saúda-a como «cheia de graça» (Lc 1,
28). Antes que o Verbo encarnasse,
Maria era já, por sua
correspondência aos dons divinos,
cheia de graça. O Senhor deu-lhe
estes dons especiais de graça porque
a preparava para ser sua Mãe.
Guiada por eles, pôde dar o seu livre
consentimento ao anúncio da sua
vocação (cf. Catecismo da Igreja
Católica, n. 490), manter-se pura de
todo o pecado pessoal (cf. Catecismo
da Igreja Católica, n. 493) e entregar-
se plenamente ao serviço da obra
redentora do Filho.

Ela mesma foi redimida desde a sua
conceção: «É o que confessa o dogma
da Imaculada Conceição, proclamado
em 1854 pelo Papa Pio IX: “…a bem-



aventurada Virgem Maria foi
preservada imune de toda mancha
do pecado original no primeiro
momento da sua conceção por
singular graça e privilégio de Deus
Omnipotente, em atenção aos
méritos de Jesus Cristo, Salvador do
género humano” (DS
2803)» (Catecismo da Igreja Católica,
n. 491).

Santa Maria é verdadeiramente Mãe
de Deus porque «aquele que ela
concebeu como homem, pelo poder
do Espírito Santo, [...] não é outro
senão o Filho eterno do Pai, a
segunda pessoa da Santíssima
Trindade» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 495).

Maria foi sempre Virgem. Desde os
tempos antigos, a Igreja confessou no
Credo e celebrou na sua liturgia
«Maria como […] “sempre
virgem” (cf. LG 52)» (Catecismo da
Igreja Católica, n. 499; cf. Catecismo



da Igreja Católica, n. 496-507). Esta fé
da Igreja reflete-se na antiga
fórmula: «Virgem antes do parto, no
parto e depois do parto». Desde o
início, «a Igreja confessou que Jesus
foi concebido no seio da Virgem
Maria unicamente pelo poder do
Espírito Santo, isto é, sem a
intervenção de um homem, mas por
obra do Espírito Santo» (Catecismo
da Igreja Católica, n. 496). Maria foi
também virgem no parto, porque
Jesus, ao nascer, consagrou a sua
virgindade (cf. Catecismo da Igreja
Católica, n. 499). E ela permaneceu
também virgem após o nascimento
de Jesus.

Maria foi assunta ao Céu. «A Virgem
Imaculada, preservada livre de toda
mancha do pecado original,
terminado o curso da sua vida na
terra, foi levada à glória do Céu e
elevada ao trono pelo Senhor como
Rainha do universo, para ser mais
plenamente conforme ao seu Filho,



Senhor dos senhores e vencedor do
pecado e da morte. A sua Assunção é
uma antecipação da ressurreição dos
outros cristãos» (cf. Catecismo da
Igreja Católica, n. 966).

Maria é a Mãe do Redentor. Por isso
a sua maternidade divina engloba
também a sua colaboração na
salvação dos homens: «Maria, (...)
abraçando a vontade salvífica de
Deus com um coração generoso e
sem o impedimento de qualquer
pecado, consagrou-se totalmente,
como escrava do Senhor, à pessoa e
obra do seu Filho, servindo com Ele,
e sob Ele, o mistério da Redenção,
pela graça de Deus Todo-
Poderoso» (Lumen Gentium, n. 56).
Essa cooperação manifesta-se
principalmente na sua maternidade
espiritual. Ela é verdadeiramente
nossa mãe na ordem da graça e
coopera no nascimento para a vida
da graça e no desenvolvimento
espiritual dos fiéis. Além disso, do



Céu ela cuida de nós como mãe,
diligenciando, com a sua múltipla
intercessão, as graças de Deus de que
necessitamos para a nossa vocação
cristã e para a nossa salvação (cf. 
Catecismo da Igreja Católica, n. 969).

Maria é o protótipo e o modelo da
Igreja: «A Virgem Maria é para a
Igreja o modelo da fé e da caridade.
Por isso é “membro eminente e
inteiramente singular da Igreja” (LG
53), constituindo até “a figura” (…) da
Igreja (LG 63)» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 967). Paulo VI, em 21 de
novembro de 1964, nomeou
solenemente Maria Mãe da Igreja,
para sublinhar explicitamente a
função materna que a Virgem exerce
sobre o povo cristão.

É compreensível, pelo que
expusemos, que a piedade da Igreja
para com a Santíssima Virgem seja
um elemento intrínseco do culto
cristão. A Santíssima Virgem «é, com



razão, honrada pela Igreja com um
culto especial» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 971), que se manifesta
nas numerosas festas, memórias
litúrgicas e práticas de piedade que
nós, católicos, lhe dedicamos.

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
430-534, 720-726 e 963-975.

– João Paulo II, Creo en Jesucristo.
Catequesis sobre el Credo (II),
Palabra, Madrid 1996.

Leituras recomendadas

– Antonio Ducay, Jesús, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015,
(especialmente capítulos II-IV).



– Vicente Ferrer Barrientos, 
Jesucristo nuestro Salvador, Rialp,
Madrid 2015.

Antonio Ducay

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-12-a-

encarnacao/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-12-a-encarnacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-12-a-encarnacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-12-a-encarnacao/

	Tema 12. A Encarnação

