opusdei.org

Tema 12. A
Encarnacao

Jesus é o Filho Unigénito de
Deus que se fez homem para
nossa salvacao. Ele é perfeito
Deus e perfeito homem: tomou
a nossa condicdo material e
corporea, sujeita a muitas
necessidades, para nos salvar
dos nossos pecados. Santa
Maria é verdadeiramente a Mae
de Deus porque Aquele que ela
concebeu como homem, por
obra do Espirito Santo, ndo é
outro sendo o Filho eterno do
Pai.



01/10/2022

Sumario:

* 1. A identidade de Jesus no
Novo Testamento

2. Aidentidade de Jesus a luz
dos concilios cristologicos

* 3. A Encarnacao

* 4. O conhecimento e a vontade
humana de Jesus

* 5. O valor do mistério da
Encarnacao

* 6. Maria, mée de Deus e mde da
Igreja

* Bibliografia e Leituras

1. A identidade de Jesus no Novo
Testamento



Os Evangelhos contam-nos a historia
de Jesus e este é o fundamento de
toda a doutrina cristologica. A
cristologia nada mais é do que a
reflexdo sobre quem € Jesus e sobre o
que veio fazer ao mundo.

Esta reflexdo tem como ponto de
partida os escritos do Novo
Testamento: os Evangelhos, as cartas
de S. Paulo e de S. Jodo, e os outros
textos. Eles interrogaram-se, em
simultaneo, sobre Jesus e sobre a sua
importancia para o homem. E
partem de uma convic¢do muito
importante: que Jesus ndo pode ser
apenas um homem. Com efeito, nos
anos que se seguiram a ressurreicao,
0S primeiros cristdos veneravam o
nome de Jesus, louvavam-n "0,
cantavam-Lhe hinos e reuniam-se
aos domingos para celebrar a
Eucaristia em sua memoria.

Tudo isto era muito logico,
considerando a vida de Jesus como



um todo. A luz do que contam 0s
Evangelhos, percebe-se que Jesus se
considerou o unico representante de
Deus no mundo, atribuindo a si
proprio (mesmo que de forma
humilde e natural) prerrogativas
divinas como perdoar pecados,
reformar a palavra que Deus havia
dado ao povo por meio de Moisés, ou
exigir um amor absoluto pela sua
pessoa; confirmou, alias, tudo isto
com importantes milagres como a
ressurreicdo de Lazaro, que
mostravam o seu dominio e poder
sobre os elementos césmicos,
homens e demonios. Ele mesmo
ressuscitou dos mortos e, do trono do
Pai, enviou o Espirito Santo. Tudo
isso significava também que Jesus
tinha cumprido as promessas que
Deus fez a Israel para os ultimos e
definitivos tempos: a promessa de
estabelecer um Reino que duraria
eternamente, do qual Ele, Jesus, era o
Messias-Rei entronizado nos Céus.
Jesus ndo podia ser apenas um



homem, por mais santo que o
quisessem imaginar.

Essa conviccdo deparava-se, porém,
com uma pergunta fundamental: que
relacdo tinha Jesus com Deus? Essa
pergunta ndo era facil de responder
para os primeiros cristdos. Eles
confessavam que havia um so6 Deus,
mas também se davam conta que
Jesus tinha agido e falado como se
fosse o proprio Deus. O problema,
entdo, era muito claro: pode dizer-se
que Jesus é Deus? Mas em que
sentido? Isso ndo significa confessar
dois deuses? Esta ultima hipotese era
absurda, pois eles, como todos 0s
judeus, estavam também
convencidos de que ndo ha — que nao
pode haver — mais do que um so
Deus. Entdo, qual é a relacao de Jesus
com o Deus de Israel?

Esta reflexdo levara gradualmente a
solucdes satisfatdrias. Ja nas Cartas
de S. Paulo vemos que o apodstolo usa



varias formas de expressar a
divindade de Jesus, sem confundi-lo
com Deus Pai e sem afirmar dois
deuses. Por exemplo, na primeira
Carta aos Corintios ele escreve: «Para
nos ha um so6 Deus, o Pai, de quem
tudo procede, e para quem naés
somos; e um sO Senhor, Jesus Cristo,
por meio do qual tudo existe, e
mediante o qual nos existimos» (1Cor
8, 6). Ele usa esta expressao, «um so
Deus e um so6 Senhor», que coloca ao
mesmo nivel, na pratica, Deus Pai e
Cristo, uma vez que no Antigo
Testamento "Senhor" era «o nome
mais habitual para designar a
propria divindade do Deus de
Israel» (Catecismo da Igreja Catolica,
n. 446). «Ao atribuir a Jesus o titulo
divino de “Senhor" - diz o Catecismo
da Igreja Catolica — as primeiras
confissOes de fé da Igreja afirmam,
desde o principio, que o poder, a
honra e a gldria devidos a Deus Pai,
também sao devidos a Jesus porque
Ele é de “condicao



divina”» (Catecismo da Igreja
Catolica, n. 449).

Tudo isto se torna ainda mais claro
no Evangelho de S. Jodo, que desde o
inicio distingue claramente Deus Pai
do Verbo de Deus, que estava, desde
sempre, em Deus e que era o proprio
Deus (cf. Jo 1, 1). Jesus, diz S. Jodo, é 0
Verbo [Palavra] encarnado, que se
fez homem e veio ao mundo para a
nossa salvacgao. Esse Verbo existia
antes do tempo e da criacio e,
portanto, ndo foi criado. Foi sempre
o Verbo do Pai e, por isso, distingue-
se do Pai embora esteja em relagao
com Ele. Trata-se de um texto
importante, no qual S. Jodo responde
ao problema de como dizer que Jesus
€ Deus sem isso trazer consigo dizer
que ha dois deuses. Esse Verbo -
pensa S. Jodo — é divino como o
proprio Pai, mas ndo pode ser
encarado como um segundo Deus
porque é completamente relativo ao
Pai. Abre-se aqui o caminho para a



consideracdo do Deus unico como
Trindade de pessoas: Pai, Filho e
Espirito. Assim, no Novo Testamento,
o Deus de Israel abre a sua
intimidade e revela-se como Amor,
Amor que realiza a unidade perfeita
das trés Pessoas divinas.

2. A identidade de Jesus a luz dos
concilios cristologicos

Nos séculos que se seguiram a era
apostolica, a Igreja definiu melhor o
seu conhecimento sobre Jesus e
aprofundou-o com base no que tinha
afirmado o Novo Testamento. A
difusdo da evangelizacdo colocou o
Evangelho em contacto com o mundo
ndo judeu e, em particular, com o
pensamento grego, que admitia uma
pluralidade de deuses em diversos
graus.



Neste contexto poderia pensar-se que
Jesus era como um segundo Deus,
menor que o Pai, capaz de mudar e
de se encarnar (ao contrario do Pai
que seria imutavel). Esta foi a
proposta de Ario contra a qual o
Concilio de Niceia reagiu no ano 325
(cf. Catecismo da Igreja Catdlica, n.
465). Neste concilio concluiu-se o que
recitamos todos os domingos no
Credo, isto €, que Jesus €é «Deus de
Deus, Luz da Luz, Deus verdadeiro
de Deus verdadeiro, gerado, ndo
criado, consubstancial ao Pai». Com
isso ficou claro que o Pai e o Filho
compartilham a mesma unica
divindade, e tém a mesma dignidade.

Um século depois surgiu outro
problema importante: se Jesus é
Deus, como pode ser homem,
simultaneamente? A experiéncia diz-
nos que o homem é um individuo e
que Deus é também um ser distinto e
individual. Como podem ser uma
Unica realidade? Quando pensamos



em Cristo, ndo se trataria antes de
dois seres distintos, embora
profundamente unidos de alguma
forma? A proposta do patriarca de
Constantinopla, Nestorio, foi nesse
sentido. Para ele, Deus e o homem
Jesus formam uma unidade porque
atuam sempre em perfeita
conjuncdo. Da mesma forma que um
cavalo a galope e o cavaleiro que o
dirige agem em conjunto, se moldam
um ao outro, ainda que, na realidade,
sejam dois seres distintos que
compdem uma unica figura. A partir
dessa abordagem, Nestorio concluiu
que Jesus nasceu, viveu na Palestina,
morreu na cruz etc., mas ndo se
poderia dizer o mesmo de Deus. O
Verbo eterno é imutavel e ndo pode
nascer como um ser humano. Por
isso, ndo se pode dizer que Maria
seja mde de Deus, mas apenas méae
do homem Jesus.

O problema desta solucdo era ndo
garantir realmente que Cristo fosse



um unico ser, uma unica realidade
viva, como vemos nos Evangelhos.
Opos-se a ela o Concilio de Efeso no
ano 431. Este Concilio considerou
que a segunda pessoa da Trindade, o
Verbo de Deus, se tinha feito carne,
isto é, tinha feito sua a natureza
humana, integrando-se nela mesma
(cf. Catecismo da Igreja Catdlica, n.
466). Por isso era um unico ser e nao
duas realidades diferentes, mais ou
menos unidas, como sustentava
Nestorio. Com o nome "Jesus"
referimo-nos ao Verbo, uma vez que
fez sua a natureza humana, dado que
se fez homem. Esta doutrina é
conhecida pelo nome de “unido
hipostatica” (porque o humano esta
integrado na pessoa preexistente do
Verbo = na hipostase do Verbo). Foi
formulada no Concilio de Efeso.

Houve, porém, quem interpretasse
mal esta doutrina, e tenha pensado
que, entdo, o elemento humano em
Cristo, absorvido como estava na



pessoa divina, se dissolvia nela.
Assim, a humanidade de Jesus
perdeu toda a sua consisténcia. Para
sair desse erro, vinte anos depois,
outro Concilio ecuménico, realizado
na cidade de Calceddnia, reformulou
a ideia de Efeso de uma forma um
tanto diferente: Jesus é uma unica
pessoa, dizia o Concilio, mas existe de
um modo duplo: como Deus
eternamente e como homem no
tempo. E verdadeiro Deus e
verdadeiro homem, perfeito Deus e
homem, completo e integro. A partir
dai, os concilios posteriores
aperfeicoaram a doutrina de
Calcedonia e retiraram algumas
consequéncias, como por exemplo,
que Jesus tem uma verdadeira
vontade humana, pois é
verdadeiramente homem. E como
homem realizou a obra da nossa
salvacdo.




3. A Encarnacao

Para além das problematicas
historicas, o fundamental na
doutrina da encarnacio consiste na
presenca pessoal do Filho de Deus na
historia. Através das suas palavras e
dos seus gestos humanos
conhecemos o Filho de Deus e, de
certa forma, compreendemos como €
0 proprio Deus. E o0 que vemos,
sobretudo, é que Deus é Amor, um
amor forte, capaz de dar a vida por
nos.

A Encarnacdo é obra de Deus Trino.
O Pai envia o seu Filho ao mundo,
isto é, o Filho entra no tempo e faz
sua a substancia humana, a
humanidade que o Espirito Santo
suscita no seio virginal de Maria,
com a cooperacao e consentimento
d'Ela. Deste modo, o Verbo de Deus,
que existia desde sempre, passa a
existir também como homem na
histdria.



A presenca do Filho de Deus na
historia é também proximidade do
Pai e do Espirito Santo, porque em
Jesus, e por Ele, também as outras
pessoas divinas se ddo a conhecer
aos homens. Sobretudo, S. Jodo
insistiu nestes aspetos: a vinda de
Jesus revela os tracgos intimos e
inacessiveis do Ser divino, de modo
que Aquele que «ninguém jamais
tinha visto» (Jo 1, 18) se torna
evidente na vida de Cristo, o
Unigénito Encarnado. Cristo
manifesta nos seus gestos, nos seus
afetos e nas suas palavras, a sua
relacdo com o Pai e com os homens, a
benevoléncia de Deus para com as
criaturas e o valor e sentido da
realidade terrena.

Jesus é, portanto, o Filho Unico de
Deus que se fez homem para a nossa
salvacdo. Ele é também o Portador
do Espirito Santo, seu templo e
morada na histdria, e por isso
também é chamado Cristo, o Ungido.



Certamente, outros notaveis do
antigo Israel foram ungidos com 6leo
por causa da sua vocagao ou missao
particular e para significar a
presenca do Espirito divino neles,
mas a ungao de Jesus é muito mais
radical, pois deriva da sua propria
constituicdo como homem, do
mistério da encarnacao. Jesus vem
ao mundo ungido na totalidade pelo
Espirito e, portanto, tudo n'Ele evoca
a presenca divina e reflete a pureza e
a espiritualidade da realidade do
Céu.

E esta presenca radical do Espirito
enche-o também de graca e de dons
sobrenaturais, que manifesta nas
suas acoes, repletas de justica e
bondade, e que inspiram as suas
palavras, imperiosas ou doces, mas
sempre cheias de sabedoria e de
vida. Tudo em Jesus revela aos
homens o amor de Deus e este amor,
que enche o seu coracdo humano,
derrama-se sobre a realidade que Ele



encontra, sobre tudo aquilo que o
pecado danificou, para o restaurar e
reconduzir ao Pai.

4. O conhecimento e a vontade
humana de Jesus

Ja dissemos que Jesus é perfeito Deus
e perfeito homem. Naturalmente, por
ser Deus, tem conhecimento eterno e
intemporal de todas as coisas, mas
uma vez que se faz homem, o seu
conhecimento da realidade segue os
modos proprios de conhecer do
homem, isto €, que também Jesus,
como nos, conhece a realidade
exterior atraveés de experiéncias,
imagens, conceitos, etc., que se
formam na sua mente humana. Ao
encarnar, Cristo ndo quis ultrapassar
as leis da natureza e por isso também
Ele teve que aprender muitas coisas
como todo o homem: aprendeu a



falar, a ler, a trabalhar, a conhecer
pouco a pouco os elementos
necessarios para a vida pratica, e
também deve ter aprendido muitas
coisas sobre a religiosidade de Israel,
que lhe foram ensinadas
principalmente por Maria e Jose.

A mente humana de Cristo, como
qualquer inteligéncia humana, era
limitada. No entanto, iSSo nao
significa que o Senhor ndo tenha tido
conhecimentos que vao além do que
€ possivel pela experiéncia ou pela
ciéncia humana comum:
conhecimentos sobrenaturais. Os
Evangelhos mostram, por exemplo,
que Jesus previu a traicdo de S. Pedro
e a de Judas. Nestes e em outros
casos semelhantes tratava-se de
intuicdes que se apresentavam a
mente humana de Cristo como fruto
da inspiracdo divina.

Contudo, o conhecimento mais
importante e profundo que Jesus



teve na sua vida terrena foi o de seu
Pai Deus. Este conhecimento foi
também profundamente
sobrenatural e constituiu uma
dimensdo permanente da sua vida e
intimidade, pelo facto de que a sua
Pessoa estava eternamente unida ao
Pai - Ele é o Unigénito do Pai—e a
sua humanidade tinha sido assumida
(integrada) na sua pessoa. Assim,
Jesus experimentava na sua
consciéncia humana a sua perfeita
unidade com o Pai. Tinha plena
consciéncia de ser o Filho de Deus,
enviado ao mundo para salvar os
homents.

O Compéndio do Catecismo da Igreja
Catdlica resumiu o conhecimento
humano de Cristo deste modo: «O
Filho de Deus assumiu um corpo
animado por uma alma racional
humana. Com a sua inteligéncia
humana, Jesus aprendeu muitas
coisas através da experiéncia. Mas
também, como homem, o Filho de



Deus tinha um conhecimento intimo
e imediato de Deus seu Pai.
Penetrava igualmente os
pensamentos secretos dos homens e
conhecia plenamente os designios
eternos que Ele viera

revelar» (Compéndio do Catecismo da
Igreja Catdlica, n. 90).

Jesus teve também uma verdadeira
vontade humana e foi um homem
totalmente livre. Foi livre, em
primeiro lugar, porque néo esteve
sujeito aquela desordem interior que
procede em nos do pecado original e
que nos leva a ceder facilmente as
trés concupiscéncias — a do mundo, a
dos olhos e a da carne — e a ficarmos
escravizados por elas. O Espirito
Santo modelou a sua humanidade
desde o inicio, no seio de Maria, e
depois esteve sempre plenamente
presente na sua vida. Mas num
sentido mais profundo, Jesus foi livre
porque as suas acdes estiveram
sempre movidas pelo amor ao seu



Pai e a missdo que Este lhe tinha
confiado. Desejou em todos os
momentos cumprir a vontade do Pai,
e 0 amor do Espirito Santo no seu
coracao encheu os seus atos de
justica e de caridade. Por isso, como
disse o Concilio Vaticano II, Jesus é
sempre para nos o modelo do que é o
homem (cf. Gaudium et Spes, n. 22).

Essa grande liberdade de Cristo
manifestou-se de muitos modos: nao
se deixou condicionar por pessoas ou
por circunstancias, ou por alguma
forma de medo, nem cedeu as
barreiras culturais da sociedade do
seu tempo, na qual os justos
desprezavam os pecadores e
tentavam ndo se misturar com eles.
Jesus, ao contrario, comia com 0s
pecadores e até escolhia alguns
discipulos, como Mateus, naqueles
ambientes que ndo estavam
socialmente bem vistos. Ndo tinha
objecdes em romper com legalismos
inuteis, ainda que difundidos no seu



tempo, nem a inflamar-se com ira e
derrubar as mesas dos comerciantes
que violavam a dignidade sagrada do
Templo; ndo se deixou condicionar
pela sua familia, nem pelas
estruturas de poder, ndo fez reparos
em enfrentar os fariseus e em
denunciar o que eles faziam de
errado. Vé-se, entdo, que Jesus tinha
uma grande liberdade, que sempre
lhe permitia escolher o que era bom
para as pessoas, 0 que agradava ao
Pai.

Em tudo, Jesus realizava com a sua
vontade humana o que tinha
decidido eternamente junto com o
Pai e o Espirito Santo. As acdes de
Cristo trouxeram, para o terreno da
historia, o amor e a misericérdia de
Deus para com o0s homens.




5. O valor do mistério da
Encarnacao

Quando recitamos no Credo
«encarnou pelo Espirito Santo no
seio da Virgem Maria», afirmamos
que a humanidade assumida pelo
Verbo é verdadeira e real, fruto da
carne de uma mulher, razdo pela
qual Ele é um de nos e pertence a
nossa raca. Se ndo fosse assim, ele
ndo teria um coracdo humano ou
uma alma humana, néo poderia
sofrer ou morrer, e ndo haveria
ressurreicdo. E por isso que o
mistério da encarnacao é a base e o
pressuposto de todos os outros
mistérios da vida de Jesus.

O Verbo tomou a nossa condic¢do
material e corpdrea, submetida a
muitas necessidades, para nos salvar
dos nossos pecados e nos devolver a
casa do nosso Pai Deus, visto que
Deus nos criou para sermos seus
filhos adotivos. Esta obra de salvacao



realiza-a o Senhor com todos os seus
atos, também naqueles anos da
juventude (a chamada “vida oculta”
de Cristo) que néo tiveram uma
particular relevancia publica.

Todos os atos de Jesus originam a
nossa redencao porque, ao vivé-los
de maneira justa e reta, agradavel ao
Pai, os capacita também para que nos
possamos vivé-los desse modo, e
assim nos abre o caminho. Os Padres
da Igreja gostavam de dizer que
Jesus, ao fazer sua a nossa natureza,
a curou e purificou. Podemos
continuar esta ideia dizendo que o
Senhor purificou a vida corrente
assumindo-a; transformou-a em algo
agradavel a Deus. Como afirmava S.
Josemaria: «Jesus, crescendo e
vivendo como um de nés, revela-nos
que a existéncia humana, a vida
comum e de cada dia, tem um
sentido divino» (S. Josemaria, Cristo
que Passa, n. 14). Desde o seu lugar
no Céu, Jesus ressuscitado da-nos a



sua graca para que sejamos capazes
de descobrir nos nossos afazeres
quotidianos o0 amor que Deus nos
tem, e que, dessa forma, sejam para
nos um caminho de santificacao.
Assim, Jesus, com a sua propria vida,
€ 0 nosso caminho que nos conduz ao
Pai.

Além do valor redentor, todas as
obras de Jesus tém também um valor
revelador, porque nos mostram o
amor de Deus por nds, e um valor
recapitulador, porque realizam o
projeto de Deus na humanidade e
estabelecem a soberania de Deus, o
seu reino no mundo.

6. Maria, Mae de Deus e da Igreja

A Virgem Maria foi predestinada
para ser a Mae de Deus desde a
eternidade simultaneamente com a
Encarnacdo do Verbo.



«Para ser a Mde do Salvador, Maria
foi “dotada por Deus de dons
adequados a tdo importante

missdo” (LG 56)» (Catecismo da Igreja
Catolica, n. 490). O Arcanjo S.
Gabriel, no momento da Anunciagao,
sauda-a como «cheia de gracga» (Lc 1,
28). Antes que o Verbo encarnasse,
Maria era ja, por sua
correspondéncia aos dons divinos,
cheia de graca. O Senhor deu-lhe
estes dons especiais de graca porque
a preparava para ser sua Mae.
Guiada por eles, pdde dar o seu livre
consentimento ao anuncio da sua
vocacao (cf. Catecismo da Igreja
Catolica, n. 490), manter-se pura de
todo o pecado pessoal (cf. Catecismo
da Igreja Catolica, n. 493) e entregar-
se plenamente ao servico da obra
redentora do Filho.

Ela mesma foi redimida desde a sua
concecéo: «<E o que confessa o dogma
da Imaculada Conceicdo, proclamado
em 1854 pelo Papa Pio IX: “...a bem-



aventurada Virgem Maria foi
preservada imune de toda mancha
do pecado original no primeiro
momento da sua conce¢do por
singular graca e privilégio de Deus
Omnipotente, em atencdo aos
meéritos de Jesus Cristo, Salvador do
género humano” (DS

2803)» (Catecismo da Igreja Catolica,
n. 491).

Santa Maria é verdadeiramente Mae
de Deus porque «aquele que ela
concebeu como homem, pelo poder
do Espirito Santo, [...] ndo é outro
sendo o Filho eterno do Paj, a
segunda pessoa da Santissima
Trindade» (Catecismo da Igreja
Catolica, n. 495).

Maria foi sempre Virgem. Desde os
tempos antigos, a Igreja confessou no
Credo e celebrou na sua liturgia
«Maria como [...] “sempre

virgem” (cf. LG 52)» (Catecismo da
Igreja Catdlica, n. 499; cf. Catecismo



da Igreja Catolica, n. 496-507). Esta fé
da Igreja reflete-se na antiga
formula: «Virgem antes do parto, no
parto e depois do parto». Desde o
inicio, «a Igreja confessou que Jesus
foi concebido no seio da Virgem
Maria unicamente pelo poder do
Espirito Santo, isto é, sem a
intervencdo de um homem, mas por
obra do Espirito Santo» (Catecismo
da Igreja Catolica, n. 496). Maria foi
também virgem no parto, porque
Jesus, ao nascer, consagrou a sua
virgindade (cf. Catecismo da Igreja
Catolica, n. 499). E ela permaneceu
também virgem apos o nascimento
de Jesus.

Maria foi assunta ao Céu. «A Virgem
Imaculada, preservada livre de toda
mancha do pecado original,
terminado o curso da sua vida na
terra, foi levada a gloria do Céu e
elevada ao trono pelo Senhor como
Rainha do universo, para ser mais
plenamente conforme ao seu Filho,



Senhor dos senhores e vencedor do
pecado e da morte. A sua Assuncao é
uma antecipacao da ressurreicdo dos
outros cristdos» (cf. Catecismo da
Igreja Catolica, n. 966).

Maria é a Mde do Redentor. Por isso
a sua maternidade divina engloba
também a sua colaboracdo na
salvacdo dos homens: «Maria, (...)
abracando a vontade salvifica de
Deus com um coracao generoso e
sem o impedimento de qualquer
pecado, consagrou-se totalmente,
como escrava do Senhor, a pessoa e
obra do seu Filho, servindo com Ele,
e sob Ele, o mistério da Redencdo,
pela graca de Deus Todo-

Poderoso» (Lumen Gentium, n. 56).
Essa cooperacdo manifesta-se
principalmente na sua maternidade
espiritual. Ela é verdadeiramente
nossa mae na ordem da graca e
coopera no nascimento para a vida
da graca e no desenvolvimento
espiritual dos fiéis. Além disso, do



Céu ela cuida de nds como mae,
diligenciando, com a sua multipla
intercessao, as gracas de Deus de que
necessitamos para a nossa vocagao
cristd e para a nossa salvacao (cf.
Catecismo da Igreja Catdlica, n. 969).

Maria é o prototipo e o modelo da
Igreja: «A Virgem Maria € para a
Igreja o modelo da fé e da caridade.
Por isso é “membro eminente e
inteiramente singular da Igreja” (LG
53), constituindo até “a figura” (...) da
Igreja (LG 63)» (Catecismo da Igreja
Catolica, n. 967). Paulo VI, em 21 de
novembro de 1964, nomeou
solenemente Maria Mae da Igreja,
para sublinhar explicitamente a
funcdo materna que a Virgem exerce
sobre o povo cristao.

E compreensivel, pelo que
expusemos, que a piedade da Igreja
para com a Santissima Virgem seja
um elemento intrinseco do culto
cristdo. A Santissima Virgem «é, com



razdo, honrada pela Igreja com um
culto especial» (Catecismo da Igreja
Catolica, n. 971), que se manifesta
nas numerosas festas, memarias
litargicas e praticas de piedade que
nos, catodlicos, lhe dedicamos.

Bibliografia basica

— Catecismo da Igreja Catdlica, n.
430-534, 720-726 e 963-975.

—Jodo Paulo II, Creo en Jesucristo.
Catequesis sobre el Credo (II),
Palabra, Madrid 1996.

Leituras recomendadas

— Antonio Ducay, Jests, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015,
(especialmente capitulos II-IV).



— Vicente Ferrer Barrientos,
Jesucristo nuestro Salvador, Rialp,
Madrid 2015.

Antonio Ducay

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-12-a-

encarnacao/ (26/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-12-a-encarnacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-12-a-encarnacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-12-a-encarnacao/

	Tema 12. A Encarnação

