
opusdei.org

Tema 11. O
testemunho
evangélico

Jesus enviou os apóstolos ao
mundo inteiro para «pregar o
Evangelho a toda a criatura». O
conteúdo desse Evangelho é o
que Jesus disse e fez na sua vida
terrena. Os quatro relatos de
Mateus, Marcos, Lucas e João
são resultado de um longo
processo de composição. Os
Evangelhos não são livros que
apresentem Jesus como uma
figura do passado; são a palavra
de hoje, em que Jesus está
sempre vivo.



01/10/2022

Sumário:

Introdução
1. Composição e autenticidade
dos evangelhos
2. Fiabilidade histórica
3. A imagem de Cristo segundo
os evangelhos
Bibliografia e Leituras

Introdução

O testemunho escrito mais antigo da
palavra «evangelho», no sentido
cristão, está em S. Paulo, embora o
seu uso seja anterior. O apóstolo usa
esta palavra vinte anos após a morte
do Senhor sem ter de a explicar (1Ts
1, 5; 2, 4; Gl 2, 5.14; 1Cor 4, 15; Rm 10,

• 
• 

• 
• 

• 



16). Na boca de Jesus, a palavra
«evangelho» é frequentemente
acompanhada por um complemento:
«evangelho do Reino de Deus».

Na Antiguidade − em Homero e em
Plutarco −, a palavra «evangelho» era
usada para designar a recompensa
dada ao portador da notícia de uma
vitória, ou ao sacrifício de ação de
graças oferecido aos deuses por essa
boa notícia. Os romanos chamaram
«evangelhos» ao conjunto de
benefícios que Augusto tinha trazido
à humanidade, como atesta uma
inscrição referida ao imperador: «O
dia do nascimento do deus marcou o
início das boas novas para o mundo».

No entanto, na tradução grega do
Antigo Testamento (Septuaginta), o
verbo euaggelizô, dar uma boa
notícia, estava relacionado com o
anúncio da vinda dos tempos
messiânicos, em que Deus salvaria o
seu povo: «Eu estou aqui, como brisa



suave sobre os montes, como os pés
daquele que anuncia a boa nova de
um anúncio de paz, como aquele que
traz a boa notícia de coisas boas,
porque farei ouvir a tua salvação,
dizendo a Sião: “O teu Deus
reinará!”» (Is 52, 7-8 [LXX]; ver
também Is 61, 1-2; Sl 96, 2.10).

No Novo Testamento, esse
mensageiro ou arauto que proclama
a realeza do Senhor e inaugura os
tempos messiânicos com a sua
palavra é Jesus.

1. Composição e autenticidade dos
Evangelhos

Os Evangelhos dizem-nos que
«depois de João ter sido preso, Jesus
veio para a Galileia pregar o
Evangelho de Deus» (Mc 1, 14). Esta
boa notícia é que, com Jesus, o Reino
de Deus se torna presente. Jesus não



é apenas o mensageiro dessa boa
notícia; a mensagem refere-se a Ele
próprio. Após a ressurreição, Jesus
enviou os apóstolos ao mundo inteiro
para «pregar o Evangelho a toda a
criatura» (Mc 16, 15). O conteúdo
desse Evangelho era o que Jesus
tinha dito e feito na sua vida terrena,
a sua paixão, morte e ressurreição,
mostrando que as promessas do
Antigo Testamento tinham sido nele
plenamente cumpridas.

Esta missão apostólica deu origem
aos «evangelhos», assim chamados
porque contêm por escrito o
Evangelho pregado. Chegaram até
nós quatro testemunhos de um único
Evangelho: os de Mateus, de Marcos,
de Lucas e de João. Estes quatro
relatos são o resultado de um longo
processo de composição,
normalmente dividido em três
etapas:



1) A vida e os ensinamentos de Jesus
na Palestina durante as três
primeiras décadas da nossa era. Ao
longo destes anos, os seus discípulos
foram ouvintes e testemunhas dos
sinais e milagres realizados pelo seu
Mestre. Além disso, foram enviados
por Ele a pregar a sua mensagem, o
que implicava aprender o que iriam
transmitir. É um período em que a
memória desempenha um papel
muito importante.

2) Após a morte e ressurreição de
Jesus, inicia-se a tradição oral. Nessa
altura, os apóstolos pregaram o que o
Senhor tinha dito e feito, à luz da
compreensão mais profunda dos
acontecimentos vividos e da
assistência do Espírito da verdade (Jo
16, 13). É um período de 30 a 40 anos,
durante o qual a tradição relativa a
Jesus se espalhou oralmente da
Palestina e chegou a muito outros
lugares do Império Romano. Nestas
décadas, as tradições sobre Jesus iam



certamente sendo fixadas em textos
escritos (ensinamentos e frases de
Jesus, relatos dos milagres
realizados, relato da sua Paixão e
morte, etc.) e iam sendo adaptadas às
necessidades dos ouvintes através da
pregação, da catequese e das
celebrações litúrgicas.

3) Desde os finais da década de 60 –
altura em que começam a
desaparecer muitos dos que tinham
sido testemunhas diretas da vida e
obra de Jesus, e o Templo de
Jerusalém é destruído − até ao final
do século I, os evangelistas
escreveram, em forma de relato,
alguns dos muitos factos que eram
transmitidos oralmente ou por
escrito. Ao fazê-lo, sintetizaram essas
tradições ou desenvolveram outras,
de acordo com as novas
circunstâncias em que viviam as
várias comunidades cristãs. Neste
seu trabalho, preservaram o estilo da
proclamação apostólica.



Os autores dos evangelhos não são
referidos nos textos; alguns textos
cristãos do final do primeiro século
citam frases ou passagens
encontradas nos evangelhos, mas
não mencionam quem as escreveu.
De qualquer modo, no século II, já
havia o consenso de que estes
escritos eram apenas quatro e de que
eram garantidos pelas figuras
apostólicas de Mateus, Marcos, Lucas
e João; isto mesmo é registado por
Papias de Hierápolis (transmitido por
Eusébio de Cesareia), Sto. Ireneu,
Clemente de Alexandria e o Cânone
de Muratori, que transmitem os
testemunhos mais antigos sobre a
autoria dos evangelhos. Por exemplo,
Sto. Ireneu escreve: «Mateus
publicou junto dos judeus, na sua
própria língua, uma forma escrita do
Evangelho, enquanto Pedro e Paulo,
em Roma, proclamavam o Evangelho
e fundavam a Igreja. Depois da
morte destes, Marcos, o discípulo e
intérprete de Pedro, também nos



transmitiu por escrito a pregação de
Pedro. Lucas, o companheiro de
Paulo, registou também num livro o
que tinha sido pregado por este.
Depois, João, o discípulo do Senhor, o
mesmo que tinha descansado sobre o
seu peito (Jo 13, 23) também publicou
o evangelho durante a sua
permanência em Éfeso» (Sto. Ireneu, 
Contra as Heresias, 3.1.1).

Com estas palavras, o bispo de Lyon
demonstra a origem apostólica dos
quatro evangelhos canónicos: eles
são a autêntica e verdadeira tradição
dos apóstolos. É importante notar
que o termo «autêntico» designa o
carácter original ou em
conformidade com o original de um
ato ou documento. A sua autoridade
assenta neste pressuposto e pode,
portanto, testemunhar ou constituir
prova. Por conseguinte, diz-se que
um documento é autêntico para
indicar que o seu autor é a pessoa a
quem é atribuído. Mas o termo



«autêntico» também é utilizado no
plural para designar os
representantes da Tradição,
revestidos de autoridade, que foram
universalmente aceites pelos Santos
Padres. Neste sentido, os apóstolos
(Mateus e João) ou homens
apostólicos (Marcos, discípulo de
Pedro, e Lucas, discípulo de Paulo)
são «autênticos» porque garantem a
autenticidade e a veracidade do
testemunho dos evangelhos que lhes
são atribuídos, não porque tenham
necessariamente escrito as
narrativas evangélicas pelo próprio
punho.

De facto, não conhecemos o modo
concreto de como estes relatos foram
compostos. As semelhanças e
diferenças entre os três primeiros −
Mateus, Marcos e Lucas −, chamados
«evangelhos sinóticos», porque, se
colocados em colunas paralelas, as
suas coincidências e discordâncias
são evidentes (sinopsis), deram



origem a várias hipóteses sobre a sua
origem.

Durante muito tempo pensou-se,
seguindo a teoria de Sto. Agostinho,
que o primeiro evangelho a ser
composto teria sido o de Mateus,
posteriormente abreviado por
Marcos. Mais tarde, Lucas,
conhecendo ambos os escritos, teria
composto o seu. Segundo Clemente
de Alexandria, Mateus teria sido o
primeiro a escrever o seu evangelho
para a comunidade judaico-cristã e
depois Lucas tê-lo-ia adaptado para
os cristãos de origem pagã, tendo
Marcos feito mais tarde uma síntese
dos dois.

No entanto, a explicação mais
amplamente aceite hoje em dia é que
o texto de Marcos conjugou a relação
entre evangelho oral e evangelho
escrito, convertendo-se no protótipo
de «evangelho». Os outros
evangelistas teriam adotado o



esquema deste primeiro relato,
acrescentando material comum a
ambos, que não estava em Marcos, e
ainda textos próprios. Em qualquer
caso, de entre as várias tradições
ligadas aos apóstolos, cada
evangelista teve de selecionar o
material de que dispunha, enquadrá-
lo numa narrativa e abreviá-lo ou
expandi-lo, tendo em conta as
circunstâncias das comunidades a
quem se dirigia.

De acordo com esta interpretação,
Mateus e Lucas, talvez sem saberem
um do outro, terão usado o
evangelho de Marcos. Por outro lado,
o que é comum a Mateus e a Lucas,
mas não está em Marcos, é
normalmente identificado com uma
coleção de afirmações de Jesus
(geralmente chamado fonte Q), sobre
a qual não nos chegou nenhum
testemunho nem sabemos se de facto
existiu. Além disso, cada um dos três
evangelhos refere tradições que lhe



são únicas e que não aparecem nos
outros. Por seu turno, João conhece
as tradições recolhidas por Marcos,
embora apresente uma narração da
vida e obra de Jesus com
características próprias.

Em todo o caso, estes primeiros
documentos reúnem tradições que
remontam à pregação apostólica.
Não são biografias de Jesus no
sentido que é atualmente dado ao
termo «biografia» − embora relatem
a vida terrena do Senhor −, mas o
testemunho apostólico de Jesus
Cristo. De facto, S. Justino refere-se a
estes documentos como «memórias
(ou recordações) dos apóstolos», que
«são chamados
evangelhos» (Apologia, 1.66.3). Será
este o nome que prevalece, e que
mostra, não só a sua originalidade,
como a sua relação com a pregação
apostólica, até na forma como o
relato é estruturado.



De facto, o esquema dos quatro
evangelhos é o mesmo que o do
anúncio apostólico (kerygma),
sintetizado, por exemplo, no discurso
de Pedro na casa do centurião
Cornélio (At 10, 37-43): Jesus é
batizado por João, prega e realiza
milagres na Galileia, sobe até
Jerusalém, onde, depois do seu
ministério na cidade santa, é
conduzido à Paixão e morte. Após a
sua ressurreição, aparece aos
apóstolos e ascende aos Céus, para
junto do Pai, de onde virá como juiz.
Quem nele acreditar receberá o
perdão dos pecados.

A partir deste esquema, cada
evangelista escreve a sua própria
narrativa. Em Mateus e em Lucas, as
narrativas da infância precedem o
ministério público de Jesus e João
mostra a pré-existência de Jesus, o
Logos feito carne, logo no prólogo.
Marcos sublinha a necessidade de
conversão para receber o Messias,



bem como o papel de Pedro. Mateus
apresenta o ministério de Jesus
integrado em grandes discursos.
Lucas destaca a subida de Jesus da
Galileia a Jerusalém. João vai
revelando a condição messiânica de
Jesus através de sinais (milagres), até
apresentar a morte de Cristo como
uma glorificação.

2. Fiabilidade histórica

Para falar da veracidade histórica
dos evangelhos, é necessário
compreender o seu género. Não são
crónicas contemporâneas da vida de
Jesus, escritas por testemunhas. São
relatos fiéis à tradição apostólica,
que, por sua vez, é fiel à pregação e à
vida de Cristo. Ou seja, os apóstolos
não repetiram simplesmente o que
Jesus tinha dito nem narraram em
pormenor o que Ele tinha feito;



transmitiram a vida de Jesus,
conferindo-lhe um significado. Isto é
evidente na mais antiga confissão de
fé, registada por S. Paulo em 1Cor 15,
3, que ele próprio tinha recebido por
tradição: «Cristo morreu pelos nossos
pecados, segundo as Escrituras». Por
outras palavras, a pregação
apostólica narra factos históricos
incontestáveis − «Cristo morreu», um
acontecimento histórico que teve
lugar sob Pôncio Pilatos − com um
significado salvífico que afeta
diretamente os homens e as
mulheres de todos os tempos − «pelos
nossos pecados» −, conforme fora
anunciado nos escritos sagrados de
Israel − «segundo as Escrituras».

O que é narrado nos evangelhos
remete, portanto, para a verdade dos
factos, que os apóstolos
testemunharam e pregaram, para
comunicar aos homens de todos os
tempos que a salvação se encontra
em Cristo morto e ressuscitado, tal



como fora anunciado pelas
Escrituras de Israel. Por conseguinte,
não devemos procurar nestes textos
factos nus e objetivos − coisa que, por
outro lado, é impossível de conseguir
em qualquer relato da Antiguidade −,
privados do significado que lhe foi
dado pelos evangelistas. A realidade
histórica não pode ser separada dos
ensinamentos dos apóstolos, que
cada evangelista apresenta à sua
maneira.

Isto não significa que não seja
possível reportarmo-nos aos factos
históricos transmitidos nos
evangelhos, ou que a sua condição de
relatos inseparavelmente ligados a
um ensinamento nos impeça de
afirmar que o que está narrado é
fiável. Ao longo dos séculos, a
historicidade dos relatos evangélicos
foi examinada de acordo com o
conceito de história de cada época.
Na época moderna, com a conceção
da história como narrativa, com base



na crítica histórica de documentos
antigos que não eram considerados
objetivos, foi proposta a distinção
entre o «Jesus da história» e o «Cristo
da fé». Deste modo, a figura de Jesus
passível de ser reconstruída pelos
historiadores era distinguida daquilo
que a Igreja ensina sobre Cristo.
Embora, para o cristão, não haja
dissociação entre um e outro, pois o
Jesus histórico é o Senhor Jesus
Cristo, cuja pessoa e ensinamentos a
Igreja transmite fielmente, o
problema que esta proposta levanta
é ineludível; com efeito, não
podemos ignorar a questão do acesso
a Jesus do ponto de vista histórico.
Jesus Cristo, o Filho de Deus
encarnado, foi e é Homem
verdadeiro. Éuma personagem da
história e a sua obra redentora
também se realizou através de ações
inscritas na história da humanidade.
Como ensina Bento XVI, se Jesus
fosse uma ideia ou uma ideologia, o
cristianismo seria uma gnose. Por



esta razão, a investigação histórica
sobre o que é narrado nos relatos
evangélicos é um requisito
necessário, não só para consolidar a
fé, mas também para termos um
melhor conhecimento da santa
humanidade do Senhor.

O acesso a Jesus deve partir dos
evangelhos, que são a fonte
primordial para O conhecer; mas
também nos chegaram testemunhos
históricos de outras fontes, não
bíblicas, que avalizam o conteúdo
destes quatro relatos. As descobertas
arqueológicas feitas na região da
Palestina trouxeram à luz dados
valiosos, que apoiam ou
contextualizam o que é narrado nos
evangelhos. Os textos encontrados
em Qumran, as traduções das
Escrituras judaicas para o aramaico,
a tradição oral judaica e as suas
formas de transmissão, bem como as
fontes rabínicas permitem um
melhor conhecimento da vitalidade



religiosa da época e da forma como
os escritos sagrados eram utilizados.
O testemunho sobre Jesus do
historiador judaico-romano Flávio
Josefo e outros testemunhos de
fontes pagãs (Tácito, Suetónio,
Plínio), juntamente com informações
de textos retóricos greco-romanos, o
estudo da educação helenística e a
influência das escolas de filosofia
grega, também ajudam a enquadrar
e a conhecer melhor os aspetos
históricos presentes nos evangelhos.
E, face às acusações de subjetividade
destes relatos, as fontes externas
acima mencionadas são
complementadas por um conjunto de
critérios que asseguram a fiabilidade
histórica das narrativas evangélicas.
Alguns dos mais importantes são:

1) O critério da descontinuidade. As
expressões e os factos que não
encaixam no judaísmo da época,
nem podem ter sido inventados pela
Igreja primitiva ou pelos



evangelistas, são dados como
historicamente comprovados. Por
exemplo, «Reino de Deus», «Filho do
homem», «Abba», «Amen», o batismo
de Jesus por João, os defeitos dos
apóstolos.

2) O critério do testemunho múltiplo.
Os rasgos da figura, da pregação e da
atividade de Jesus que são
testemunhados em todos os
evangelhos e noutros escritos do
Novo Testamento ou fora dele são
autênticos. Por exemplo, a posição de
Jesus perante a Lei, os pecadores e os
pobres; a sua resistência a ser
reconhecido como um rei-messias
político; a pregação sobre o Reino, as
curas e os milagres.

3) O critério da coerência ou
conformidade. São considerados
autênticos aspetos que não podem
ser estabelecidos como históricos por
outros critérios, mas que são
coerentes com o que sabemos, de



forma fiável, sobre a pregação de
Jesus e o seu anúncio da vinda e
instauração do Reino de Deus. Por
exemplo, o pai-nosso, as parábolas e
as bem-aventuranças.

4) O critério da explicação
necessária. Os acontecimentos que
dão sentido e esclarecem um
conjunto de elementos que, de outra
forma, não seriam compreendidos
também são considerados autênticos.
Por exemplo, o êxito do início do
ministério de Jesus, a sua atividade
em Jerusalém, os seus ensinamentos
em privado aos seus discípulos.

A estes critérios, acrescentam-se os
chamados «indícios» de que uma
narrativa é provavelmente certa.
Pormenores como o de Jesus a
dormir à proa da barca e a indicação
de que algo terá acontecido, por
exemplo, «perto de Jericó» são
indícios de que o relato é feito por
uma testemunha ocular.



Tudo isto mostra que os evangelhos,
embora sejam testemunhos de fé, são
historicamente fidedignos; mas que a
forma teológica e salvífica como os
evangelhos apresentam Jesus não
distorce a realidade histórica
exagerando a sua figura. Isto não
significa que a imagem transmitida
pelos evangelistas se esgote nos seus
relatos, pois, como escreve S. João, há
muitas outras coisas que não foram
recolhidas nos Evangelhos (Jo 20,
30-31; 21, 25). Mas isto acontece
principalmente porque Jesus é o
Filho eterno de Deus, cuja imagem
excede qualquer tentativa humana
de compreensão total.

3. A imagem de Cristo segundo os
evangelhos

Apesar de incompleta, a imagem de
Cristo transmitida pelos evangelhos



é, não só a que Deus nos quis revelar,
mas a que está na base de todas as
outras imagens de Cristo, propostas e
desenvolvidas ao longo da história
da Igreja, especialmente através dos
santos. Todas se fundamentam nas
imagens de Jesus transmitidas nos
evangelhos.

Jesus é apresentado por S. Mateus
com toda a majestade própria do
Filho de Deus (cf. 1, 20; 27, 54). Ele é
também o Messias prometido, no
qual se cumprem os anúncios dos
profetas do Antigo Testamento, como
prova o número de vezes em que se
diz «para que se cumprisse o que foi
dito pelo Senhor por meio do
profeta» ou expressões semelhantes
(Mt 1, 22-23; 2, 5-6.15.17-18.23; 3, 3-4;
etc.). Ao mesmo tempo, é o Messias
que as autoridades de Israel não
acolhem, mas rejeitam; por isso,
anuncia que Deus fará aparecer um
novo povo «que produza os seus
frutos» (21, 43). Esse novo povo é a



Igreja, na qual Jesus é o Mestre, mas
principalmente o Emanuel − Deus
connosco – desde antes da sua
conceção (1, 23) e estará presente no
meio dos seus até ao final dos tempos
(18, 20; 28, 20). Por fim, Jesus é o
Servo do Senhor anunciado por
Isaías, que, com as suas palavras e
milagres, cumpre o plano da
salvação de Deus com os homens (8,
16-17; 12, 15-21).

Também para S. Marcos, como não
poderia deixar de ser, Jesus é o
Messias anunciado no Antigo
Testamento, mas é apresentado, mais
do que através dos textos que nele se
cumprem, realizando as obras do
Messias prometido. Contudo, a fim
de evitar interpretações de natureza
política, Jesus pede àqueles que
beneficiam destas obras que
permaneçam em silêncio, para que o
seu messianismo não seja
compreendido num sentido
temporal, mas à luz da cruz (1, 44; 5,



43; 7, 36; 8, 26). É também por isso
que o evangelista refere que Jesus
preferiu intitular-Se «Filho do
homem» (2, 10.28; 8, 31.38; etc.), um
título que evoca a visão do livro de
Daniel que anuncia um ser celestial,
«como um filho de homem», que virá
do alto e receberá poder sobre todas
as nações (Dn 7, 13-14), mostrando a
condição transcendente de Messias.
Além disso, S. Marcos sublinha que
Jesus é o «Filho de Deus», assim
chamado desde o início do relato (1,
1), assim proclamado pelo Pai no
batismo e na transfiguração (1, 11; 9,
7), assim confessado pelo centurião
perante a cruz (15, 39).

S. Lucas sublinha que Jesus é o
Profeta por excelência (1, 76; 4, 24; 7,
16.26; 13, 33; 24, 19). Ninguém como
Ele pode falar em nome de Deus.
Além disso, tal como os profetas do
Antigo Testamento, que eram
movidos pelo espírito de Deus, Jesus
foi ungido pelo Espírito no batismo



(3, 22), conduzido por Ele ao deserto
para ser tentado (4, 1) e por Ele
impelido a ir para a Galileia para
iniciar a sua missão (4, 14.18). Para o
terceiro evangelista, Jesus é também
o Salvador, porque salvará o povo
dos seus pecados. Nele se cumprem
as promessas de salvação feitas por
Deus aos patriarcas e profetas de
Israel (1, 47.69.71.77; 2, 11.30; 3, 6;
etc.), que se manifestam nas suas
ações salvíficas, especialmente nos
gestos de misericórdia para com os
fracos e pecadores (7, 50; 8, 48.50; 18,
42; 19, 9-10). Jesus é também o
Senhor, o título usado para designar
Deus entre os judeus, a fim de evitar
pronunciar o seu santo nome; que
era também uma forma respeitosa de
se dirigir a alguém. S. Lucas usa
repetidamente este título para se
referir a Jesus, indicando assim a sua
condição divina, desde o nascimento
até à sua plena manifestação na
ressurreição (2, 11; 5, 8.12; 7, 6; etc.).



Segundo S. João, Jesus é novamente o
Messias prometido de Israel e
também o Profeta (4, 19; 6, 14) e
Mestre (Rabbi) que ensina (1, 38.49; 3,
2; etc.; 6, 3.69; 7, 14.28; 8, 20). Mas, no
quarto evangelho, esta revelação
adquire maior profundidade
teológica: Jesus é o Filho de Deus
como nos outros evangelhos, mas S.
João sublinha que Ele é «o Filho», o
Unigénito (1, 14.18), o único
verdadeiro Filho, de quem Deus é Pai
de uma forma diferente de como o é
dos outros homens (20, 17). De facto,
Ele é uma só coisa com o Pai (10, 30;
5, 19-21.23.26; 14, 11). Além disso,
como Filho de Deus, Jesus é pré-
existente (1, 30; 8, 58). Fez-Se carne e
habitou entre os homens (1, 1-14), é a
Palavra eterna do Pai, o Logos, que
criou e sustenta o mundo (1, 1-3), e
foi enviado como a última e decisiva
Palavra de Deus à humanidade para
revelar aos homens quem é Deus (17,
25). Ele é aquele em quem se
cumprem algumas das



características atribuídas a Deus no
Antigo Testamento: Jesus é o Pão da
Vida (6, 35.51), a Luz do mundo (8,
12), a Porta (das ovelhas) (10, 7.9), o
Bom Pastor (10, 11.14), a
Ressurreição e a Vida (11, 25), o
Caminho, a Verdade e a Vida (14, 6), a
Videira (15, 1.5). É, portanto, aquele
que pode usar a expressão «Eu sou»
em sentido absoluto, sem predicados
(8, 28.58; 18, 5), para indicar a sua
condição divina. Mas é também o
«Filho do homem», verdadeiramente
homem, que desceu do Céu para
morrer (1, 51; 3, 13; 6, 62), o Cordeiro
de Deus que tira os pecados do
mundo ao morrer na cruz (1, 29.36;
cf. 19, 14).

Em todo o caso, os evangelhos não
são livros que apresentam Jesus
como uma figura do passado. São
uma palavra atual, na qual Jesus está
sempre vivo. É por isso que S.
Josemaria podia aconselhar: «Tens
de viver junto de Cristo! Deves ser,



no Evangelho, uma personagem
mais, convivendo com Pedro, com
João, com André..., porque Cristo
também vive agora: “Iesus Christus,
heri et hodie, ipse et in saecula!” −
Jesus Cristo vive! hoje como ontem: é
o mesmo, pelos séculos dos séculos»
(S. Josemaria, Forja, n. 8).

Bibliografía básica

– Concílio Vaticano II, Dei Verbum, n.
18-19.

– Catecismo da Igreja Católica, n.
124-127.

Leituras recomendadas

– Faculdade de Teologia da
Universidade de Navarra,



«Introducción a los Santos
Evangelios» e «Introducciones» a
cada Evangelho, em Sagrada Biblia.
Nuevo Testamento, Pamplona,
EUNSA, 2008, 35-45; 58-66; 239-248;
363-374; 557-567 (existe tradução em
inglês).

Juan Chapa

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-11-o-

testemunho-evangelico/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-11-o-testemunho-evangelico/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-11-o-testemunho-evangelico/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-11-o-testemunho-evangelico/

	Tema 11. O testemunho evangélico

