
opusdei.org

Tema 10. O pecado e
a misericórdia de
Deus

A perda do sentido do pecado
levou à perda da necessidade
da salvação, e daí ao
esquecimento de Deus por
indiferença. No entanto, o
triunfo de Cristo é expressão da
sua misericórdia para com o
homem, expressão de que «o
amor é mais forte do que o
pecado». A misericórdia é a lei
fundamental que habita no
coração de cada pessoa quando
olha para o irmão que encontra
no caminho da vida.



01/10/2022

Sumário:

1. O mistério da misericórdia
2. O pecado compreende-se a
partir da misericórdia
3. O pecado original: uma
verdade essencial da fé
4. Consequências do pecado
original para a humanidade
5. A vida como combate
6. A ternura de Deus: pecado,
salvação, misericórdia
Bibliografia

1. O mistério da misericórdia

Ao lado dos grandes sucessos da
nossa civilização, o panorama do
mundo contemporâneo apresenta

• 
• 

• 

• 

• 
• 

• 



também sombras e vacilações nem
sempre superficiais. Porque «os
desequilíbrios de que o mundo
moderno sofre estão unidos a esse
outro desequilíbrio fundamental que
tem as suas raízes no coração
humano»[1].

A pessoa humana como criatura
sente muitas limitações. Quando se
percebe a impossibilidade de dar
resposta ao mal, ao sofrimento e à
injustiça, em muitas atitudes não
surge a súplica ao Deus
misericordioso, mas uma espécie de
acusação, fruto da indignação. As
experiências do mal e do sofrimento
convertem-se assim numa via
justificativa para se afastar de Deus,
pondo em questão a sua bondade
misericordiosa. Alguns,
inclusivamente, chegam a ver o
sofrimento como um castigo divino
que cai sobre o pecador, deformando
ainda mais a misericórdia de Deus.



Completa-se assim um círculo
vicioso. Com palavras de S. João
Paulo II «o centro do drama vivido
pelo homem contemporâneo é o
eclipse do sentido de Deus e do
homem»[2]. Parece que Deus não é
relevante e não é relevante porque
não pode solucionar os nossos
problemas. Por um lado, não vemos
claramente que precisamos de uma
salvação, e por outro lado, a salvação
que a Igreja de Jesus Cristo oferece
não parece pertinente.

A consequência final deste eclipse de
Deus é a rejeição social da
necessidade de recorrer ao perdão e
à misericórdia de Deus. Desta forma,
a perda do sentido do pecado levou à
perda da necessidade de salvação, e
daí ao esquecimento de Deus por
indiferença.

Por isso, quanto mais a consciência
humana, sucumbindo à
secularização, perde o sentido da



palavra misericórdia, tanto mais a
Igreja sente o direito e o dever
imperativos de pregar o Deus da
misericórdia. O mistério da fé cristã
parece encontrar a sua síntese nesta
palavra. A missão evangelizadora é o
anúncio, a proclamação, de que em
Cristo crucificado, morto e
ressuscitado se realiza a plena e
autêntica libertação do mal, do
pecado e da morte[3].

Jesus Cristo é o rosto da misericórdia
do Pai. «É como se Cristo tivesse
querido revelar que o limite imposto
ao mal, cujo causador e vítima é o
homem, é em última análise, a
Divina Misericórdia»[4].

O triunfo de Cristo é expressão da
sua misericórdia para com o homem,
expressão de que «o amor é mais
forte do que o pecado», «mais forte
do que a morte e do que todo o
mal»[5]. O mundo só alcançará a paz
sobre a guerra, a violência, quando



invocar a misericórdia: «Jesus, confio
em Ti»[6].

Não é fácil responder à evidência do
mal no mundo. Talvez porque o mal
não é um problema mas um mistério.
Um mistério em que estamos
implicados pessoalmente. Um
mistério que não se resolve
teoricamente, mas com atitudes
vitais ou existenciais.

Temos sempre necessidade de
contemplar o mistério da
misericórdia: a relação entre o
sofrimento, a injustiça, o pecado, os
homens e Deus. Porque, como afirma
o Papa Francisco[7], a misericórdia é a
lei fundamental que habita no
coração de cada pessoa quando olha
para o irmão que encontra no
caminho da vida. Misericórdia é a
palavra que revela o mistério da
Santíssima Trindade. Misericórdia é
o ato último e supremo com que
Deus vem ao nosso encontro. E,



portanto, misericórdia é a via que
une Deus e o homem.

Na vida da Igreja, a misericórdia é
uma realidade permanente. Mas há
momentos em que estamos
chamados a fixar o olhar na
misericórdia de uma forma mais
intensa.

2. O pecado compreende-se a partir
da misericórdia

«Deus é infinitamente bom e todas as
suas obras são boas. No entanto,
ninguém escapa à experiência do
sofrimento, dos males da natureza –
que aparecem como ligados aos
limites próprios das criaturas –, e
sobretudo à questão do mal
moral» (Catecismo da Igreja Católica,
n. 385). «O pecado está presente na
história do homem. Seria inútil
tentar ignorá-lo ou dar outros nomes



a esta obscura realidade» (Catecismo
da Igreja Católica, n. 386). Mas de
onde vem o mal, especialmente o
pecado?

Para responder a esta pergunta
devemos fixar-nos no mistério de
Deus, porque o pecado só se pode
entender a partir do Deus de
misericórdia de Jesus Cristo. «”O
mistério da iniquidade” (2Tes 2, 7) só
se esclarece à luz do «mistério da
piedade» (1Tim 3, 16). A revelação do
amor divino em Cristo manifestou,
ao mesmo tempo, a extensão do mal
e a superabundância da graça (cf. Rm
5, 20). Devemos, portanto abordar a
questão da origem do mal, fixando o
olhar da nossa fé n’Aquele que é o
seu único vencedor (cf. Lc 11, 21-22;
Jo 16, 11; 1 Jo 3, 8)» (Catecismo da
Igreja Católica, n. 385). Como afirma
Pascal nos seus Pensamentos, o
conhecimento de Deus sem o
conhecimento da necessidade da
nossa redenção é enganador, como



também o é reconhecer a nossa
miséria sem conhecer o Redentor[8].

A partir deste vínculo profundo do
homem com Deus podemos
compreender que o pecado é um
abuso da liberdade que Deus dá às
pessoas criadas para que possam
amá-lo e amarem-se mutuamente (cf.
Catecismo da Igreja Católica, n. 386).

Para esclarecer a realidade do
pecado a luz da Revelação divina
fala-nos particularmente do pecado
original. Mas o ponto de partida para
o compreender é a mensagem da
misericórdia divina revelada por
Jesus.

3. O pecado original: uma verdade
essencial da fé

«A doutrina do pecado original é, por
assim dizer, «o reverso da Boa-Nova



de que Jesus é o Salvador de todos os
homens, de que todos têm
necessidade de salvação e de que a
salvação é oferecida a todos, graças a
Cristo».

«A narrativa da queda (Gn 3) utiliza
uma linguagem metafórica, mas
afirma um acontecimento
primordial, um facto que teve lugar 
no princípio da história do homem (cf.
GS 13, 1). A Revelação dá-nos uma
certeza de fé de que toda a história
humana está marcada pela falta
original, livremente cometida pelos
nossos primeiros pais (cf. Concílio de
Trento: DS 1513; Pio XII, Humani
generis: ibid., 3897; S. Paulo VI,
discurso 11/07/1966)» (Catecismo da
Igreja Católica, n. 388-389).

«Por trás da opção de desobediência
dos nossos primeiros pais, há uma
voz sedutora, oposta a Deus (cf. Gn 3,
1-5), a qual, por inveja, os faz cair na
morte (cf. Sb. 2, 24). A Escritura e a



Tradição da Igreja veem neste ser um
anjo decaído, chamado Satanás ou
Diabo (cf. Jo 8, 44; Ap 12, 9). Segundo
o ensinamento da Igreja, ele foi
primeiro um anjo bom, criado por
Deus» (Catecismo da Igreja Católica,
n. 391).

«Tentado pelo Diabo, o homem
deixou morrer no coração a
confiança no seu Criador (cf. Gn 3,
1-11). Abusando da liberdade, 
desobedeceu ao mandamento de
Deus. Nisto consistiu o primeiro
pecado do homem (cf. Rm 5, 19). Dali
em diante, todo o pecado será uma
desobediência a Deus e uma falta de
confiança na sua
bondade» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 397).

«A Escritura refere as consequências
dramáticas desta primeira
desobediência: Adão e Eva perdem
imediatamente a graça da santidade
original (cf. Rm 3, 23). Têm medo



daquele Deus (cf. Gn 3, 9-10) de quem
se fizeram uma falsa imagem: a dum
Deus ciumento das suas
prerrogativas (cf. Gn 3,
5)» (Catecismo da Igreja Católica n.
399).

Como consequência, «a harmonia em
que viviam, graças à justiça original,
ficou destruída; o domínio das
faculdades espirituais da alma sobre
o corpo ficou abalado (cf. Gn 3, 7); a
união do homem e da mulher ficou
sujeita a tensões (cf. Gn 3, 11-13); as
suas relações serão marcadas pela
concupiscência e o domínio (cf. Gn 3,
16)» (Catecismo da Igreja Católica, n.
400).

Também se desfez a harmonia com a
Criação; «a Criação visível tornou-se
para o homem estranha e hostil (cf.
Gn 3, 17,19). Por causa do homem, a
Criação ficou sujeita «à servidão da
corrupção» (Rm 8, 20). Enfim, vai
concretizar-se a consequência



explicitamente anunciada para o
caso da desobediência (cf. Gn 2, 17): o
homem «voltará ao pó de que foi
formado» (Gn 3, 19). A morte faz a
sua entrada na história da
humanidade (cf. Rm 5,
12)» (Catecismo da Igreja Católica, n.
400).

«A partir deste primeiro pecado, uma
verdadeira «invasão» de pecados
inunda o mundo: o fratricídio
cometido por Caim na pessoa de Abel
(cf. Gn 4, 3-15); a corrupção universal
como consequência do pecado (cf. Gn
6, 5.12; Rm 1, 18-32). Na história de
Israel, o pecado manifesta-se com
frequência, sobretudo como uma
infidelidade ao Deus da aliança e
como transgressão da lei de Moisés.
Mesmo depois da redenção de Cristo,
entre os cristãos o pecado manifesta-
se de muitas maneiras (cf. 1Co 1-6;
Ap 2-3)» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 401).



4. Consequências do pecado
original para a humanidade

A existência humana mostra a
evidência do pecado na nossa vida,
ao lado da realidade de que o pecado
não é fruto de sermos maus por
natureza, mas que procede da
escolha livre do mal. Portanto, o mal
humano não pertence à estrutura
humana, não provém nem da
natureza social do homem nem da
sua materialidade, nem também
obviamente de Deus ou dum destino
inamovível. O realismo cristão põe o
homem perante a sua própria
responsabilidade: pode fazer o mal
como fruto da sua liberdade, e o
responsável não é senão ele próprio
(cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
387).

«O que a Revelação divina nos ensina
coincide com a própria experiência.



Pois o homem, ao examinar o seu
coração, descobre-se também
inclinado para o mal e imerso em
muitos males que não podem
proceder do seu Criador, que é bom.
Negando-se com frequência a
reconhecer Deus como seu princípio,
rompeu também a ordem devida
relativamente ao seu fim último e, ao
mesmo tempo, toda a sua ordenação
relativamente a si próprio, com todos
os outros homens e com todas as
coisas criadas» (GS 13, 1).

Ao longo da história, a Igreja
formulou o dogma do pecado
original em contraste com o
otimismo exagerado e com o
pessimismo existencial (cf. Catecismo
da Igreja Católica, n. 406). Perante
Pelágio, que afirmava que o homem
pode realizar o bem só com as suas
forças naturais, e que a graça é uma
mera ajuda externa, minimizando
assim quer o alcance do pecado de
Adão como a redenção de Cristo, o



Concílio de Cartago (418), seguindo
Santo Agostinho, ensinou a
prioridade absoluta da graça, pois o
homem ficou danificado depois do
pecado (cf. DH 223.227; cf. também o
Concílio II de Orange, no ano 529: DH
371-372). Perante Lutero, que
sustentava que depois do pecado o
homem está essencialmente
corrompido na sua natureza, que a
sua liberdade fica anulada e que em
tudo o que faz há pecado, o Concílio
de Trento (1546) afirmou a
relevância ontológica do batismo,
que apaga o pecado original; embora
permaneçam as suas sequelas – entre
elas a concupiscência, que não se
deve identificar, como fazia Lutero,
com o próprio pecado –, o homem é
livre nos seus atos e pode merecer
com obras boas, sustentadas pela
graça (cf. DH 1511-1515).

No fundo da posição luterana, e
também de algumas interpretações
recentes de Gn 3, há uma falha na



adequada compreensão da relação
entre: 1) natureza e história, 2) o
plano psicológico-existencial e o
plano ontológico, 3) o individual e o
coletivo.

1) Embora haja alguns elementos de
caráter mítico no Génesis (entendido
o conceito de “mito” no seu melhor
sentido, quer dizer, como palavra-
narração que dá origem e que
portanto está no fundamento da
história posterior), é um erro
interpretar o relato da queda como
uma explicação simbólica da
condição pecadora humana original.
Esta interpretação converte um facto
histórico em natureza, mitificando-o
e fazendo-o inevitável:
paradoxalmente, o sentido de culpa
que leva a reconhecer-se
“naturalmente” pecador conduziria a
mitigar ou a eliminar a
responsabilidade pessoal no pecado,
pois o homem não poderia evitar
aquilo para que tende



espontaneamente. O correto é, antes,
afirmar que a condição pecadora
pertence à historicidade do homem,
e não à sua natureza original.

2) Ao terem ficado algumas sequelas
do pecado depois do batismo, o
cristão pode experimentar com força
a tendência para o mal, sentindo-se
profundamente pecador, como
acontece na vida dos santos. No
entanto, esta perspetiva existencial
não é a única, e também não é a
fundamental, pois o batismo apaga
realmente o pecado original e faz-nos
filhos de Deus (cf. Catecismo da
Igreja Católica, n. 405).
Ontologicamente, o cristão em graça
é justo perante Deus. Lutero
radicalizou a perspetiva existencial,
entendendo toda a realidade a partir
dela, que ficava assim
ontologicamente marcada pelo
pecado.



3) O terceiro ponto leva à
transmissão do pecado original, «um
mistério que nós não podemos
compreender
plenamente» (Catecismo da Igreja
Católica, n. 404). A Bíblia ensina que
os nossos primeiros pais
transmitiram o pecado a toda a
humanidade. Os capítulos seguintes
do Génesis (cf. Gn 4-11; cf. Catecismo
da Igreja Católica, n. 401) narram a
progressiva corrupção do género
humano. Estabelecendo um
paralelismo entre Adão e Cristo, S.
Paulo afirma: «Como pela
desobediência dum só homem todos
foram constituídos pecadores, assim
também pela obediência dum só
[Cristo] todos serão constituídos
justos» (Rm 5, 19). Este paralelismo
ajuda a compreender corretamente a
interpretação que se costuma dar do
termo adamáh como um singular
coletivo: como Cristo é um só e ao
mesmo tempo cabeça da Igreja,
assim Adão é um só e, ao mesmo



tempo, cabeça da humanidade[9]. “Em
virtude desta «unidade do género
humano», todos os homens estão
implicados no pecado de Adão, do
mesmo modo que todos estão
implicados na justificação de
Cristo» (Catecismo da Igreja Católica,
n. 404).

A Igreja entende de modo analógico
o pecado original dos primeiros pais
e o pecado original herdado pela
humanidade. «Adão e Eva
cometeram um pecado pessoal, mas
este pecado (...) vai ser transmitido a
toda a humanidade por propagação,
quer dizer, pela transmissão duma
natureza humana privada de
santidade e justiça originais. E é por
isso que o pecado original se chama
«pecado» por analogia: é um pecado
«contraído» e não «cometido»; um
estado, não um ato» (Catecismo da
Igreja Católica, n. 404). Assim
«embora próprio de cada um, o
pecado original não tem, em



qualquer descendente de Adão,
caráter de falta pessoal» (Catecismo
da Igreja Católica, n. 405)[10].

Para algumas pessoas é difícil aceitar
a ideia dum pecado herdado[11],
sobretudo se se tem uma visão
individualista da pessoa e da
liberdade. Que tive eu a ver com o
pecado de Adão? Porque hei-de
pagar as consequências do pecado de
outros? Estas perguntas refletem
uma ausência do sentido da
solidariedade real que existe entre
todos os homens enquanto criados
por Deus. Paradoxalmente, esta
ausência pode entender-se como
uma manifestação do pecado
transmitido a cada um. Quer dizer, o
pecado original ofusca a
compreensão da profunda
fraternidade do género humano que
torna possível a sua transmissão.

Perante as lamentáveis
consequências do pecado e da sua



difusão universal podemos
perguntar-nos: «Mas, porque Deus
não impediu o pecado do primeiro
homem? S. Leão Magno responde: «A
graça inefável de Cristo deu-nos bens
superiores aos que a inveja do
demónio nos tinha tirado» (Serm. 73,
4). E S. Tomás de Aquino: «Nada se
opõe a que a natureza humana tenha
sido destinada a um fim mais alto
depois do pecado. Efetivamente,
Deus permite que os males
aconteçam, para deles tirar um bem
maior. Daí a palavra de S. Paulo:
“onde abundou o pecado,
superabundou a graça” (Rm 5, 20). E
o cântico do Exultet: “Ó feliz culpa,
que mereceu tão grande
Redentor!”» (S.Th. III, 1,3, 1d 3)
(Catecismo da Igreja Católica, n. 412).

5. A vida como combate



Este olhar para o pecado a partir da
Redenção de Cristo proporciona um
realismo lúcido sobre a situação do
homem e o seu agir no mundo. O
cristão deve ser consciente quer da
grandeza de ser filho de Deus como
de ser pecador. Este realismo:

a) Previne tanto contra um otimismo
ingénuo como contra um pessimismo
sem esperança e «proporciona uma
visão de lúcido discernimento sobre
a situação do homem e da sua ação
neste mundo (...). Ignorar que o
homem tem uma natureza ferida,
inclinada ao mal, dá lugar a graves
erros no domínio da educação, da
política, da ação social e da
ética» (Catecismo da Igreja Católica,
n. 407).

b) Dá uma confiança serena em Deus,
Criador e Pai misericordioso, que não
abandona a sua criatura, perdoa
sempre e conduz tudo para o bem,
mesmo no meio de adversidades.



«...Repete: «omnia in bonum!», tudo o
que sucede, tudo o que me sucede, é
para meu bem... Portanto (esta é a
conclusão acertada) aceita isso, que
te parece tão custoso, como uma doce
realidade»[12].

c) Suscita uma atitude de profunda
humildade, que leva a reconhecer,
sem estranheza, os próprios pecados
e a arrepender-se por serem uma
ofensa a Deus e não tanto pelo que
supõem de defeito pessoal.

d) Ajuda a distinguir o que é próprio
da natureza humana enquanto tal do
que é consequência da ferida do
pecado na natureza humana. Depois
do pecado, nem tudo o que sentimos
como espontâneo é bom. Portanto, a
vida humana tem o carácter dum
combate: é preciso combater para
nos portarmos de modo humano e
cristão (cf. Catecismo da Igreja
Católica, n. 409). «A tradição da
Igreja sempre se referiu aos cristãos



como milites Christi, soldados de
Cristo; soldados que dão serenidade
aos outros enquanto combatem
continuamente contra as suas
próprias más inclinações»[13]. O
cristão que se esforça por evitar o
pecado não perde nada do que torna
a vida boa e bela. Perante a ideia de
que é necessário que o homem faça o
mal para experimentar a sua
liberdade autónoma, pois no fundo
uma vida sem pecado seria
aborrecida, levanta-se a figura de
Maria, concebida imaculada, que
mostra que uma vida completamente
entregue a Deus, longe de produzir
fastio, se converte numa aventura
cheia de luz e de infinitas
surpresas[14].

6. A ternura de Deus: pecado,
salvação, misericórdia



Perante a realidade do pecado,
levanta-se imponente a misericórdia
de Deus. Jesus Cristo é o rosto desta
misericórdia, como podemos ver na
sua atitude perante os pecadores
(«não vim chamar os justos mas os
pecadores») como Zaqueu, o
paralítico, a mulher adúltera, a
samaritana, Maria Madalena, o bom
ladrão, Pedro, e uma infinidade de
personagens.

Mostra-se duma forma
especialmente relevante nas
parábolas da misericórdia como a do
filho pródigo, que na realidade
levam à sua plenitude todos os
ensinamentos do Antigo Testamento
sobre o Deus «compassivo e
misericordioso, lento para a cólera e
rico em misericórdia e
fidelidade» (Ex 34, 6). Os Salmos
referem-no uma e outra vez: o
Senhor é «compassivo e
misericordioso, lento para a cólera e
rico em misericórdia e fidelidade» (Sl



86, 15); «compassivo e
misericordioso, lento para a ira e rico
em misericórdia» (Sl 103, 8);
«clemente e justo, o nosso Deus é
compassivo» (Sl 116, 5); «clemente e
compassivo, lento para a ira e rico
em misericórdia» (Sl 145, 8).

Na Paixão de Jesus toda a sujidade do
mundo entra em contacto com o
imensamente Puro, com o filho de
Deus[15]. Se o habitual é que o que é
impuro contagie e contamine com o
contacto o que é puro, aqui temos o
contrário: onde o mundo, com toda a
sua injustiça e com as suas
crueldades que o contaminam, entra
em contacto com o imensamente
Puro, a sujidade do mundo é
realmente absorvida, anulada,
transformada mediante o amor
infinito.

A realidade do mal, da injustiça que
deteriora o mundo e ao mesmo
tempo contamina a imagem de Deus,



é uma realidade que existe, e por
nossa culpa. Não pode ser
simplesmente ignorada, tem de ser
eliminada. Ora bem, não é que um
Deus cruel exija algo infinito. É
precisamente o contrário: o próprio
Deus põe-se como lugar de
reconciliação e, no seu Filho, toma o
sofrimento sobre si. O próprio Deus
introduz no mundo como dom a sua
infinita pureza. O próprio Deus
«bebe o cálice» de tudo o que é
terrível, e restabelece assim o direito
mediante a grandeza do seu amor
que, através do sofrimento,
transforma a escuridão.

Jesus na Paixão clama ao Pai com
toda a sua força. De alguma forma
«todas as desolações da humanidade
de todos os tempos, escrava do
pecado e da morte; todos os pedidos
e intercessões da história da salvação
estão contidos neste brado do Verbo
Encarnado. E o Pai tudo acolhe. Para
além de toda a esperança, tudo



atende, ao ressuscitar o seu Filho»[16].
Este sofrimento concentra a miséria,
o pecado, a morte dos homens, todo o
mal da história. E supera-o, redime-o,
salva-o.

A Cruz é a última palavra de amor de
Cristo por nós. Mas não é a última
palavra do Deus da aliança. Esta
última palavra será pronunciada na
alvorada do Domingo:
«Ressuscitou»[17]. Deus ressuscita o
seu Filho Jesus Cristo, e em Cristo
doa-nos a vida cristã para sempre.

Bibliografia

– Catecismo da Igreja Católica, n.
374-421.

– S. João Paulo II, Creo em Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madrid 1996, 219 ss.



– Francisco, Misericordiae Vultus.

[1] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 10.

[2] S. João Paulo II, Evangelium vitae,
n. 21.

[3] cf. S. João Paulo II, Redemptoris
missio, n. 44.

[4] S. João Paulo II, Memoria e
identidade, Bertrand Ed. Lisboa, 2005.

[5] Estas expressões aparecem em
repetidas ocasiões em S. João Paulo
II, Dives in Misericordia.

[6] Sta. Faustina, Diário da Divina
Misericórdia na minha alma, n. 47,
309, 327, 949.

[7] cf. Francisco, Misericordiae
Vultus, n. 2.



[8] Blaise Pascal, Pensamentos, n. 556
(Ed. Brunschvicg) e n. 449 (Ed.
Lafuma).

[9] Esta é a razão principal pela qual
a Igreja sempre leu o relato da queda
numa ótica de monogenismo
(proveniência do género humano a
partir dum só par. A hipótese
contrária, o poligenismo, pareceu
impor-se como dado científico (e
inclusivamente exegético) durante
uns anos, mas hoje em dia a nível
científico considera-se mais plausível
a descendência biológica dum só par
(monofiletismo). Do ponto de vista da
fé, o poligenismo é problemático,
pois não se vê como se possa
conciliar com a Revelação sobre o
pecado original (cf. Pio XII, Humani
Generis, DH 3897), embora se trate
duma questão sobre a qual ainda é
preciso investigar e refletir.

[10] Neste sentido, distinguiu-se
tradicionalmente entre o pecado



original originante (o pecado pessoal
cometido pelos nossos primeiros
pais) e o pecado original originado (o
estado de pecado em que os seus
descendentes nascem).

[11] cf. S. João Paulo II, Audiência
geral, 24/09/1986, n. 1.

[12] S. Josemaria, Sulco, n. 127; cf.
Rm 8, 28.

[13] S. Josemaria, Cristo que passa, 74

[14] cf. Bento XVI, Homilia,
08/12/2005.

[15] Este comentário sobre a pureza
de Cristo e a sujidade do pecado
encontra-se em Bento XVI, Jesús de
Nazaret, vol II, Encuentro, Madrid
2011, p. 269-270

[16] Catecismo da Igreja Católica, n.
2602.3

[17] cf. S. João Paulo II, Dives in
Misericordia, n. 7.



Pablo Martí del Moral

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-10-o-
pecado-e-a-misericordia-de-deus/

(16/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-10-o-pecado-e-a-misericordia-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-10-o-pecado-e-a-misericordia-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-10-o-pecado-e-a-misericordia-de-deus/

	Tema 10. O pecado e a misericórdia de Deus

