
opusdei.org

Tema 1. O desejo de
Deus

No fundo do espírito humano
encontramos uma nostalgia de
felicidade que aponta para a
esperança de uma casa, de uma
pátria definitiva. Somos
terrenos, mas temos ânsias do
eterno, temos ânsias de um
Deus. Um Deus que podemos
conhecer com certeza como
origem e fim do universo e
como sumo bem, a partir do
mundo e da pessoa humana.

01/10/2022



Sumário:

1. O desejo de Deus: a pessoa
humana é capaz de Deus, desejo
da felicidade plena e desejo
d'Ele
2. O conhecimento racional de
Deus
3. Características atuais das
pessoas e da sociedade
relativamente ao transcendente
Bibliografia e Leituras

1. O desejo de Deus: a pessoa
humana é capaz de Deus, desejo da
felicidade plena e desejo d’Ele

«O homem está feito para ser feliz
como o pássaro para voar» escreveu
um literato russo do séc. XIX. Todas
as pessoas procuram a felicidade, o
próprio bem, e orientam a sua vida
da forma que lhes parece mais
adequada para a atingir. Poder gozar

• 

• 

• 

• 



de bens humanos que nos
aperfeiçoam e enriquecem faz-nos
felizes. Mas, enquanto vivermos, a
felicidade está sempre atravessada
por uma sombra. Não só porque, às
vezes, depois de obter coisas boas
nos habituamos a elas (o que
acontece com frequência quando
recebemos algo que tínhamos
desejado ter) mas, mais
radicalmente, porque nenhum bem
criado é capaz de preencher o desejo
de felicidade do homem e porque,
além disso, os bens criados são
passageiros.

Somos homens, feitos de corpo e
espírito em unidade, seres pessoais.
A nossa dimensão espiritual faz-nos
capazes de ir para além das
realidades concretas com que nos
relacionamos: as pessoas, as
instituições, os bens materiais, os
instrumentos que nos ajudam a
crescer... Conhecer os diferentes
aspetos da realidade não consome



nem esgota a nossa capacidade de
conhecer nem as nossas perguntas,
podemos conhecer sempre novas
coisas ou compreendê-las com maior
profundidade. E acontece uma coisa
parecida com a nossa capacidade de
querer: não há nada criado que nos
sacie completamente e para sempre:
podemos amar mais, podemos amar
coisas melhores. E, de certa maneira,
sentimo-nos empurrados para tudo
isso: conseguir novos objetivos faz-
nos felizes, gostamos de
compreender melhor os problemas e
as realidades que temos à nossa
volta, encontrar novas situações e
ganhar experiência. Procuramos
realizar tudo isto na nossa vida e
ficamos deprimidos quando não
chegamos a consegui-lo. Sentimos 
ânsias de plenitude. Tudo isto é sinal
duma grandeza, do facto de que há
em nós algo infinito, que transcende
cada realidade concreta que faz
parte da nossa vida.



No entanto, o mundo é passageiro.
Nós próprios somos passageiros e
também o é o ambiente que nos
rodeia. As pessoas que amamos, os
sucessos que tivemos, os bens de que
gozamos..., não há nada que
possamos reter para sempre.
Gostaríamos de os conservar, de os
ter sempre connosco porque
melhoram a nossa vida, nos alegram
com os seus dons e qualidades, nos
deleitam. No entanto, no fundo da
nossa consciência, percebemos que
são passageiros, que não nos
acompanharão sempre, que às vezes
nos prometem uma felicidade que só
nos podem dar por algum tempo.
«Tudo traz em si o selo da sua
caducidade, oculto entre promessas.
Porque o horror e a vergonha das
coisas é serem caducas e, para
cobrirem essa chaga vergonhosa e
enganarem os incautos, disfarçam-se
com trajes coloridos»[1]. Essa sombra
que tudo o que é terreno possui toca-
nos profundamente e, se pensarmos



bem, assusta-nos, leva-nos a desejar
que não seja assim, que haja uma
saída para o nosso desejo de vida, de
plenitude. São anseios de salvação
que estão presentes no coração do
homem.

Encontramos então dois tipos
diferentes de anseios humanos que
indicam a “ânsia de transcendência”
que o homem tem. Perante as
diferentes experiências
transcendentes do bem, surgem 
anseios de plenitude (de ser, de
verdade, de bondade, de beleza, de
amor). E perante as diferentes
experiências do mal, da perda desses
bens, despertam anseios de salvação
(sobrevivência, retidão, justiça, paz).
São experiências de transcendência
que deixam uma nostalgia do além.
Porque «o homem está feito para ser
feliz, tal como o pássaro para voar»,
mas a experiência indica que a
felicidade neste mundo não é
completa, que a vida nunca é



plenamente satisfatória, que fica
além das nossas tentativas de a
atingir, como sempre entrevista e
nunca conseguida. Há, por isso, no
fundo do espírito humano, um mal-
estar, uma insatisfação, uma
nostalgia de felicidade que aponta
para uma secreta esperança: a
esperança de uma casa, de uma
pátria definitiva, em que o sonho de
uma felicidade eterna, de um amor
para sempre, fique satisfeita. Somos
terrenos, mas ansiamos pelo eterno.

Este desejo não fundamenta só por si
a religiosidade natural, mas é antes
como um “indicador” de Deus. O
homem é um ser naturalmente
religioso porque a sua experiência do
mundo o leva a pensar
espontaneamente num ser que é raiz
de toda a realidade: esse «a que todos
chamam Deus», como dizia S. Tomás,
concluindo as suas famosas cinco
vias de acesso a Deus (cf. Summa
Theologiae, I, q.2, a.3). O



conhecimento de Deus é acessível ao
senso comum, quer dizer, ao
pensamento filosófico espontâneo
que todo o ser humano exercita,
como resultado da experiência de
vida pessoal: a maravilha perante a
beleza e a ordem da natureza, a
surpresa pelo dom gratuito da vida, a
alegria de sentir o amor de outros...
levam a pensar no “mistério” de que
tudo isso procede. As diferentes
dimensões da espiritualidade
humana – como a capacidade de
refletir sobre si próprio, de progredir
cultural e tecnicamente, de perceber
a moralidade das nossas ações –,
mostram que, ao contrário dos
outros seres corpóreos, o homem
transcende o resto do cosmos
material, e apontam para um ser
espiritual superior e transcendente
que seja a razão destas qualidades do
ser humano.

O fenómeno religioso não é, como
pensava Ludwig Feuerbach, uma



projeção da subjetividade humana e
dos seus desejos de felicidade, mas
surge de uma consideração
espontânea da realidade tal como é.
Isto explica o facto de que a negação
de Deus e a tentativa de o excluir da
cultura e da vida social e civil sejam
fenómenos relativamente recentes,
limitados a algumas áreas do mundo
ocidental. As grandes perguntas
religiosas e existenciais continuam a
permanecer invariáveis no tempo, o
que vem desmentir a ideia de que a
religião está circunscrita a uma fase
“infantil” da história humana,
destinada a desaparecer com o
progresso do conhecimento.

A constatação de que o homem é um
ser naturalmente religioso levou
alguns filósofos e teólogos à ideia de
que Deus, ao criá-lo, já o tinha
preparado, de alguma forma, para
receber esse dom em que consiste a
sua vocação última e definitiva: a
união com Deus em Jesus Cristo.



Tertuliano, por exemplo, ao notar
como os pagãos do seu tempo diziam
de modo natural “Deus é grande” ou
“Deus é bom”, pensou que a alma
humana estava de algum modo
orientada para a fé cristã, e no seu 
Apologético escreveu: «Anima
naturaliter christiana[2]» (17, 6). S.
Tomás, considerando o fim último do
homem e a abertura ilimitada do seu
espírito, afirmou que os seres
humanos têm «um desejo natural de
ver Deus» (Contra Gentiles, lib. 3, c.
57, n. 4). A experiência mostra, no
entanto, que este desejo não é algo
que possamos alcançar com as
nossas próprias forças, pelo que só se
pode realizar se Deus se revela e sai
do seu mistério, se vem Ele próprio
ao encontro do homem e se mostra
tal como é. Mas este é o objeto da
Revelação.

O Catecismo da Igreja Católica
resumiu sinteticamente algumas
destas ideias no n. 27: «Desejar Deus



é um sentimento inscrito no coração
do homem, porque o homem foi
criado por Deus e para Deus. Deus
não cessa de atrair o homem para Si
e só em Deus o homem encontra a
verdade e a felicidade que não se
cansa de procurar».

2. O conhecimento racional de
Deus

O intelecto humano pode conhecer a
existência de Deus aproximando-se
d’Ele através de um caminho que
parte do mundo criado e que possui
dois itinerários, as criaturas
materiais (vias cosmológicas) e a 
pessoa humana (vias antropológicas).

Estas vias para a existência de Deus
não são propriamente “provas” no
sentido que a ciência matemática ou
natural dá a este termo, mas
argumentos filosóficos convergentes,



que serão mais convincentes ou
menos conforme o grau de formação
e de reflexão que possuir quem os
considera (cf. Catecismo, 31).
Também não são “provas” no sentido
das ciências experimentais (física,
biologia, etc.) porque Deus não é
objeto do nosso conhecimento
empírico: não o podemos observar
como se contempla um pôr do sol ou
uma tempestade de areia para tirar
conclusões.

As vias cosmológicas partem das
criaturas materiais. A formulação
mais conhecida deve-se a S. Tomás
de Aquino: são as célebres “cinco
vias” que ele elaborou. De forma
sintética e simplificada, podemos
resumi-las assim: as duas primeiras
vias propõem a ideia de que as
cadeias de causas (causa-efeito) que
observamos na natureza não podem
prosseguir no passado até ao infinito.
Tem de haver uma origem, um
primeiro motor e uma primeira



causa. A terceira via parte da ideia
de que as coisas que vemos no
mundo podem dar-se ou não dar-se,
e chega à ideia de que isso não pode
ser assim para toda a realidade. Deve
haver algo ou alguém que exista
necessariamente e não possa deixar
de existir, porque doutra maneira
não existiria nada. A quarta via
considera que todas as realidades
que conhecemos possuem qualidades
boas e deduz que deve haver um ser
que seja fonte de todas elas. A quinta
e última via observa a ordem e a
finalidade que estão presentes nos
fenómenos do mundo, o facto de
terem leis que os regulam, e conclui
pela existência de uma inteligência
ordenadora que explique essas leis e
que seja também causa final de tudo
(cf. Summa Theologiae, I, q.2).

Junto das vias que partem da análise
do cosmos, há outras de caráter
antropológico; nelas, a reflexão
começa a partir da realidade do



homem, da pessoa humana. Estas
vias têm mais força entendidas como
convergentes do que consideradas
isoladamente, uma por uma. Em
parte, já nos referimos a elas. Em
primeiro lugar, o carácter espiritual
do homem, marcado pela sua
capacidade de pensar, a sua
interioridade e a sua liberdade não
parece ter fundamento em nenhuma
outra realidade do cosmos. Também
não tem sentido, realmente, o desejo
insatisfeito de felicidade do homem,
se não existir um Deus que lha possa
dar. Vemos também na natureza
humana um sentido moral de
solidariedade e de caridade, que leva
o homem a abrir-se aos outros e a
reconhecer em si mesmo a vocação
de transcender o eu e os seus
interesses egoístas. Perguntamo-nos
porque estamos aí: porque é o
homem capaz de discernir de forma
não utilitarista, porque se dá conta
de que umas coisas estão de acordo
com a sua dignidade e outras não,



porque experimenta a culpa e a
vergonha quando atua mal, e a
alegria e a paz quando se comporta
com justiça; porque é capaz de se
extasiar perante a beleza de um pôr
do sol, do céu cheio de estrelas ou de
uma excelente obra de arte. Nada
disso se pode atribuir razoavelmente
à obra cega do cosmos, ao produto
impessoal das interações materiais.
Não são tudo isso sinais de um ser
infinitamente bom, belo e justo que
pôs em nós um vislumbre do que Ele
é e deseja para nós? Esta segunda
opção é mais lógica e satisfatória. É
certo que estas vias não são
inapeláveis, mas contêm uma lógica
luminosa para quem olha para a
realidade com simplicidade.

O Catecismo da Igreja Católica
resume-as desta forma: «Com a sua
abertura à verdade e à beleza, com o
seu sentido do bem moral, com a sua
liberdade e a voz da sua consciência,
com a sua ânsia de infinito e de



felicidade, o homem interroga-se
sobre a existência de Deus. Nestas
aberturas, ele deteta sinais da sua
alma espiritual. “Gérmen de
eternidade que traz em si mesmo,
irredutível à simples matéria”, a sua
alma só em Deus pode ter
origem» (Catecismo, 33. A citação
interna é de Gaudium et Spes, 18).

As diferentes argumentações
filosóficas utilizadas para “provar” a
existência de Deus não causam
necessariamente a fé n’Ele;
asseguram simplesmente que essa fé
é razoável. No fundo dizem-nos
muito pouco de Deus e apoiam-se
com frequência noutras convicções
que nem sempre estão presentes nas
pessoas. Por exemplo, na cultura
atual, um conhecimento mais
científico dos processos da natureza
podia opor a algumas das vias
cosmológicas que, embora o universo
mostre uma certa ordem, beleza e
finalidade nos seus fenómenos,



também possui uma notável dose de
desordem, caos e tragédia, pois
muitos fenómenos parecem dar-se de
modo fortuito (acaso, caos) e
descoordenado com outros
fenómenos, pelo que podem ser fonte
de tragédia cósmica. De forma
análoga, quem considerar que a
pessoa humana é apenas um animal
um pouco mais desenvolvido do que
os outros, cuja atuação está regulada
por pulsões necessárias, não aceitará
as vias pessoais que se referem à
moralidade ou à transcendência do
espírito, visto que identifica a sede
da vida espiritual (mente,
consciência, alma) com a
corporeidade dos órgãos cerebrais e
dos processos neurais.

A estas objeções pode responder-se
com argumentos que demonstram
que a desordem e o acaso podem ter
lugar dentro de uma finalidade geral
do universo (e, portanto, dentro de
um projeto criador de Deus). Albert



Einstein disse que, nas leis da
natureza «se revela uma razão tão
superior que toda a racionalidade do
pensamento e dos ordenamentos
humanos é, em comparação, um
reflexo absolutamente
insignificante»[3]. Analogamente,
pode mostrar-se, no plano da razão e
da fenomenologia humana, a
autotranscendência da pessoa, o livre
arbítrio que opera nas escolhas –
embora dependam e estejam em
certa medida condicionadas pela
natureza – e a impossibilidade de
reduzir a mente ao cérebro.
Portanto, o Compêndio do Catecismo
tem razão quando afirma que a
partir «do mundo e da pessoa
humana, o homem pode, só pela
razão, conhecer com certeza a Deus
como origem e fim do Universo e
como sumo bem» (n. 3), mas para
adquirir esta certeza é preciso
entender aspetos complexos da
realidade, que oferecem bastante
margem de discussão, o que explica



por que é que as vias racionais de
acesso a Deus não são, com
frequência, realmente persuasivas.

3. Características atuais das
pessoas e da sociedade
relativamente ao transcendente

Apesar do fenómeno da globalização,
as atitudes em relação a Deus e a
visão religiosa da vida têm
diferenças notáveis nas diferentes
partes do mundo. Em termos gerais,
para a maioria das pessoas, a
referência à transcendência -embora
expressa em formas religiosas e
culturais muito diferentes- continua
a ser um aspeto importante da vida.

Neste panorama geral, é preciso
excetuar o mundo ocidental, e
sobretudo a Europa, onde uma série
de fatores históricos e culturais
determinaram uma extensa atitude



de rejeição ou de indiferença perante
Deus e perante a que foi
historicamente a religião dominante
no Ocidente: o cristianismo. Pode
resumir-se esta mudança em
palavras do sociólogo de religião
Peter Berger, com a ideia de que, na
sociedade ocidental, a fé cristã ficou
sem a sua “estrutura de
plausibilidade”, de modo que, se em
épocas passadas bastava deixar-se
levar para ser católico, nos nossos
dias basta deixar-se levar para deixar
de o ser. Pode dizer-se que o desejo
de Deus parece ter desaparecido na
sociedade ocidental: «Para amplos
setores da sociedade Ele já não é o
esperado, o desejado, mas antes uma
realidade indiferente, perante a qual
nem sequer se deve fazer o esforço
de se pronunciar»[4].

As causas desta mudança são muitas.
Por um lado, os grandes sucessos
científicos e técnicos dos últimos
séculos, que tantos benefícios



trouxeram à humanidade,
suscitaram, no entanto, uma
mentalidade materialista que
considera as ciências experimentais
como as únicas formas válidas de
conhecimento racional. Difundiu-se
uma visão do mundo segundo a qual
só é autêntico o que é suscetível de
verificação empírica, o que se pode
ver e tocar. Isto reduz o “horizonte
da racionalidade”, visto que, além de
desvalorizar as formas não
científicas de conhecimento, leva a
interessar-se apenas por procurar os
instrumentos que tornam o mundo
mais confortável e aprazível. Este
processo, no entanto, não é algo
necessário. Considerar a misteriosa
beleza e grandeza do mundo criado
não conduz a idolatrar a ciência,
mas, pelo contrário, a admirar as
maravilhas que Deus pôs na sua
criação. Hoje, como no passado,
muitos cientistas continuam a abrir-
se à transcendência ao descobrirem a
perfeição contida no universo.



Um segundo aspeto, ligado ao
anterior, é a secularização da
sociedade, quer dizer, esse processo
pelo qual muitas realidades que
anteriormente se relacionavam com
as noções, crenças e instituições
religiosas perderam essa dimensão e
passaram a ser vistas em termos
puramente humanos, sociais ou civis.
Este aspeto está ligado ao anterior,
porque o progresso científico
permitiu conhecer as causas de
muitos fenómenos naturais (no
âmbito da saúde, dos processos
vitais, das ciências humanas) que
anteriormente se relacionavam
diretamente com a vontade de Deus.
Por exemplo, na antiguidade uma
peste podia entender-se como um
castigo divino pelos pecados dos
homens, mas atualmente considera-
se como fruto de condições
higiénicas, de vida, etc., que podemos
precisar e determinar. Este melhor
conhecimento da realidade é, em si,
algo bom e também ajuda a purificar



a ideia que temos do modo de atuar
de Deus, que não é uma causa mais
dos fenómenos da natureza. Deus
está noutro nível: responde às
perguntas últimas que os homens
fazem: do sentido da vida, do destino
final de cada um, da alegria e da dor,
etc. A ciência não chega a dar uma
explicação a este nível, por isso,
quando as pessoas se fazem
perguntas mais profundas, é fácil
que entrem neste espaço em que
Deus se torna imprescindível.

Outro aspeto importante do
debilitamento da orientação para
Deus na cultura atual do Ocidente
está ligado à atitude individualista
que reflete profundamente o modo
de pensar da coletividade. Esta
atitude é um dos frutos do processo
de emancipação que caraterizou a
cultura desde a época do Iluminismo
(séc. XVIII). Esse processo tem
também, como os anteriores, aspetos
positivos, visto que é contrário à



dignidade humana que, com
pretextos religiosos ou doutro tipo, o
homem seja posto “sob tutela” e se
veja obrigado a tomar decisões em
nome de doutrinas impostas que não
são evidentes; no entanto, também
difundiu a ideia de que é melhor não
depender de ninguém e não se ligar a
ninguém, para não estar preso e
poder realizar o que deseja. Quem
não ouviu, em algum momento –
formulada talvez de maneiras
diferentes –, a ideia de que o
principal é “ser autênticos”, “viver a
própria vida” e vivê-la como nos
apetece? Esta atitude leva a tratar as
relações de uma forma utilitarista,
procurando que não tenham
vínculos para que não atem nem
coajam a espontaneidade pessoal. Só
se admitem relações que
proporcionem satisfação.

Nesta perspetiva, uma relação séria
com Deus vai ser incómoda, porque a
sujeição aos seus preceitos não se



sente como algo que liberta do
próprio egoísmo, pelo que a religião
só terá espaço na medida em que
proporcione paz, serenidade, bem-
estar e não comprometa. Daí que a
atitude individualista dê lugar a
formas de religiosidade superficiais e
com escassos conteúdos e
instituições, que se caracterizam por
um notável peso do subjetivismo e da
afetividade e que mudam facilmente
conforme as necessidades pessoais. A
orientação atual para algumas
práticas orientais muito
“personalizáveis” é prova de tudo
isto.

Podiam acrescentar-se outras
características para descrever a
mentalidade que domina atualmente
as sociedades ocidentais.
Características como o culto da
novidade e do progresso, o desejo de
compartilhar emoções fortes com
outros, o predomínio da tecnologia
que marca a forma de trabalhar, de



se relacionar ou de descansar, entre
outros têm sem dúvida um impacto
na atitude com a realidade
transcendente e com o Deus cristão.
Também é certo que há algo muito
positivo nestes processos: as
sociedades ocidentais conheceram
um longo período de paz, de
desenvolvimento material,
tornaram-se mais participativas e
procuraram incluir todos os seus
membros nestes processos benéficos.
Em tudo isto há muito de cristão. No
entanto, também é evidente que,
atualmente, muitos fogem do tema
“Deus” e mostram, não raramente,
indiferença ou rejeição.

Perante uma sociedade com estas
características, refratária ao
transcendente, o cristão só será
convincente se evangelizar, em
primeiro lugar, com o testemunho da
própria vida. O testemunho e a
palavra: as duas coisas são
necessárias, mas o testemunho tem



prioridade. Ao começar
recordávamos que «o homem está
feito para ser feliz como o pássaro
para voar». A felicidade está ligada
ao amor e o cristão sabe pela fé que
não há amor mais verdadeiro e puro
do que o amor que Deus nos tem, que
se mostrou na Cruz de Cristo e se
comunica na Eucaristia. O único
modo de mostrar a uma sociedade,
que virou as costas a Deus, que vale a
pena comprometer-se com Ele, é o
cristão manifestar na sua própria
vida a presença desse amor e dessa
felicidade.

«Nem todas as satisfações produzem
o mesmo efeito: algumas deixam um
rasto positivo, são capazes de
pacificar a alma, tornam-nos mais
ativos e generosos. Outras, pelo
contrário, após a luz inicial, parecem
dececionar as expetativas que
tinham suscitado e deixam, então, à
sua passagem amargura, insatisfação
ou uma sensação de vazio»[5]. A



felicidade dos que só acreditam no
que se pode ver e tocar, ou que estão
dominados por uma conceção
utilitarista da vida, ou a do
individualista que não se quer unir a
nada, é passageira, “dura enquanto
dura”, e precisa de ser
frequentemente renovada porque
não dá mais de si. É, com frequência,
uma felicidade que não melhora as
pessoas. Pelo contrário, os que
seguem Jesus com todo o coração têm
uma vida diferente e têm também
uma felicidade diferente: mais
profunda, mais duradoura, que
produz frutos neles próprios e nos
outros.

Não é demais reler o famoso texto da
Epístola a Diogneto (V e VI) sobre a
vida dos cristãos no mundo: «Os
cristãos não se distinguem dos outros
homens, nem pelo lugar em que
vivem, nem pela linguagem, nem
pelos costumes (...). Vivem em
cidades gregas e bárbaras, conforme



lhes tocou, seguem os costumes dos
habitantes do país, tanto no modo de
vestir como em todo o seu estilo de
vida e, no entanto, dão mostras de
um teor de vida admirável e, a juízo
de todos, incrível. Vivem na sua
própria pátria, mas como forasteiros;
participam em tudo como cidadãos,
mas suportam tudo como
estrangeiros; toda a terra estranha é
pátria para eles, porque estão em
toda a pátria como em terra
estranha. Como todos, casam e geram
filhos, mas não se desfazem dos
filhos que concebem. Têm a mesa em
comum, mas não o leito.

»Vivem na carne, mas não segundo a
carne. Vivem na terra, mas a sua
cidadania está no Céu. Obedecem às
leis estabelecidas, e com o seu modo
de viver superam essas leis. Amam
todos e todos os perseguem.
Condenam-nos sem os conhecerem.
Dá-se-lhes a morte e com isso
recebem a vida. São pobres e



enriquecem muitos; carecem de tudo
e abundam em tudo. Sofrem a
desonra e isso serve-lhes de glória;
sofrem detrimento na sua fama, e
isso é testemunho da sua justiça. São
amaldiçoados e abençoam; são
tratados com ignomínia e, pelo
contrário, devolvem honra. Fazem o
bem e são castigados como
malfeitores; e ao serem castigados
com a morte, alegram-se como se
lhes dessem a vida. Os judeus
combatem-nos como a estranhos e os
gentios perseguem-nos e, no entanto,
os mesmos que lhes têm aversão não
sabem explicar o motivo da sua
inimizade.

Dito em poucas palavras: os cristãos
são no mundo o que a alma é para o
corpo».

Bibliografia básica



– Catecismo da Igreja Católica, n.
27-49

– Francisco, «A raiz humana da crise
ecológica», Encíclica Laudato si’.

– Bento XVI, «O Ano da Fé. O desejo
de Deus», Audiência, 07/11/012

– Bento XVI, «O Ano da Fé. Os
caminhos para chegar ao
conhecimento de Deus», Audiência,
14/11/2012

Leituras recomendadas

– J. Burgraff, Teologia fundamental.
Manual de iniciação, DIEL, Lisboa,
cap. II.

– A. López Quintás, Cuatro filósofos
en busca de Dios, Rialp, Madrid 1989.



[1] J. L. Lorda, O sinal da Cruz,
Quadrante Editora, S. Paulo, p. 75.

[2] Todos temos uma alma cristã por
natureza.

[3] A. Einstein, Mi visión del mundo,
Barcelona 2013.

[4] Bento XVI, Audiência, 07/11/2012.

[5] Ibid.

Antonio Ducay

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/tema-1-o-

desejo-de-deus/ (14/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-1-o-desejo-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-1-o-desejo-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-1-o-desejo-de-deus/

	Tema 1. O desejo de Deus

