
opusdei.org

Tatiana
Goritschewa: o
"aroma" da
santidade

Acabado de terminar o
Oitavário pela Unidade dos
cristãos disponibilizamos um
artigo de uma conhecida
escritora russa sobre a
mensagem do fundador do
Opus Dei.

13/02/2007

Ao nosso povo da Rússia, torturado
mas não aniquilado, ficou-lhe uma



autoridade: os "startsi" (1). Num país
em que raramente se pode conseguir
a Bíblia, eles são o Evangelho vivo, a
demonstração viva de que Deus
existe, inalcançável para o cálculo
político e o pensamento mundano.
Os startsi são guias espirituais
provados pela sua vida. Vêm ao
nosso encontro como pais. E como
pais nos salvam, nos dirigem, nos
fortalecem, nos contagiam a sua
alegria.

Em Josemaria Escrivá, a quem
encontrei através dos seus escritos,
deparei com o mesmo ânimo, a
mesma fortaleza e o mesmo amor
acima das fronteiras que distinguem
os espíritos. As suas obras contêm
uma resposta para todo aquele que
anda em busca de confiança. E achei
nele também essa autoridade
inconfundível que não violenta nem
oprime, mas que enamora e
entusiasma: a paternidade.



O nosso tempo perdeu autoridades
que davam coesão aos homens,
perdeu a paternidade. E quando não
há pais, os homens tornam-se
desarreigados e sem lar.

A paternidade eclipsou-se, tanto no
Ocidente como no Oriente. A seguir à
“morte de Deus”, o homem matou
também o homem: no Leste,
fisicamente; no Oeste,
espiritualmente. O niilismo é o
mesmo. Por isso são tão valiosas para
nós essas figuras que são capazes de
brilhar na obscuridade de toda a
Europa e que se convertem em
autoridade ali onde se tinha perdido
o próprio conceito de autoridade.

"Este homem é jovial. Não pode ser
ateu", disse Dostoyevski numa
ocasião. E Josemaría Escrivá repete
como um estribilho a sua chamada à
alegria por sermos filhos de Deus.
Surpreendentemente, a santidade
tem um efeito paradoxal. A santidade



exige o máximo de nós: "sede
perfeitos como o vosso Pai celestial é
perfeito".

O santo exige de nós que
abandonemos tudo, que tomemos a
nossa cruz e sigamos Cristo.
Santidade significa escutar, atender
esta chamada e obedecer-lhe sem
condições. Obedecendo tornamo-nos
livres.

Una obediência interior, que não tem
nada em comum com a escravidão a
uma ideologia e muito menos
submeter-se a um sistema político,
qualquer que seja. A obediência
interior elege-se livremente. 

Por isso a santidade vai
acompanhada da alegria. O homem
dos séculos XX e XXI (2) alardeia as
suas liberdades. Na realidade é uma
vítima e está dominado. Não só pelas
suas paixões: a paixão forte, pelo
menos faz com que se alarguem os
corações estreitos e que se dilatem os



espíritos quadriculados; faz com que
se derreta o mundo de sentimentos
de pedra e o pensar programado do
computador. Estão dominados,
porque afastam o seu olhar do ícone
para o dirigir para a televisão e
esperam encher os seus anelos com a
publicidade.

Na sua indigência, o homem do
século XX pergunta-se se a Igreja não
significará para ele também
escravidão. Não admite as respostas
da tradição e a moral. Só o vivo
convence. Um amigo que durante 35
anos da sua vida tinha seguido o
lema "melhor morrer de pé do que
viver de joelhos" contou-me que
experimentou pela primeira vez a
sensação de liberdade sem limites do
ser obediente ao ajoelhar-se numa
igreja. 

Também a vida dos nossos mestres
espirituais, o espírito vivo dos nossos
santos modernos é uma resposta.



Contemplá-los dilata a alma e leva-
nos à paz. O nosso mundo interior
regressa a nós.

A alegria jovial da infância espiritual
esconde o Gólgota. A nossa liberdade
custou muito. A paternidade
espiritual participa da paternidade
divina, que nos resgatou e libertou,
por amor. Por isso chamamos padre
(pai) àquele por cuja palavra Deus
nos apaga toda a culpa: o confessor.
No sacramento do perdão amoroso
enraíza-se a paternidade espiritual e
o mistério incompreensível do seu
serviço. Ao confessor e ao director
espiritual não lhe interessa proibir
isto ou aquilo. Nem a negação nem a
proibição constituem o caminho do
cristão.

A ascética cristã não é a negação pela
negação, mas um caminho "de força
em força"; não evitar o pecado, mas
crescer no amor. "Se o monge vive
apenas a luta torturante – diz o



starets Padre Sofroniy – se não
conhece a alegria que anima, a sua
ascética aproveita ao diabo". E
Escrivá: "A tua castidade (...) não
pode ser de maneira nenhuma uma
negação fria e matemática". Antes
pelo contrário, o cristão deve
contagiar com a sua alegria,
contagiar mediante "a santa pureza,
que é afirmação gozosa".

Pureza e castidade não são aqui
conceitos da moral, não são "ética
fria e abstracta. São algo mais, mais
profundo, mais misterioso, uma
beleza cheia de ternura e de ânimo: a
santa pureza é "algo inteiriço e
delicado ao mesmo tempo, fino, que
evita inclusivamente manifestações
de palavras inconvenientes, porque
não podem agradar a Deus". Nesse
aspecto da nossa vida espiritual não
se perde de vista o todo da Igreja,
posto que tudo se leva com o amor e
o sacrifício.



Quem ama a Igreja
espontaneamente, não só com a sua
inteligência, mas com todo o seu ser,
também com o sentimento e o
instinto, sabe que o pecado fica sem
força onde há santos. "Estas crises
mundiais são crises de santos", diz
Escrivá.

Monsenhor Escrivá fala de um
ambiente de santidade,
inclusivamente do seu "bom aroma".
Sim, a santidade tem um aroma
natural. A santidade propaga-se
espontaneamente. E une.

O homem separado dela costuma
viver no exterior. Encontramos de
novo o paradoxo: buscando-se a si
mesmo, foge de si, foge do seu eu
interior, foge à entropia do
impessoal, à vida social oca. 

Esta tentativa de viver
completamente nos outros destrói a
afirmação de Sartre: "O inferno são
os outros". Não quer os outros e tão



pouco se quer a si mesmo,
precisamente porque está a fugir
para o egocentrismo e o narcisismo.
O amor converte a presença dos
outros no paraíso. Ao mesmo tempo
defende o eu interior, a pessoa
espiritual, que se une ainda mais
com Deus.

Impressionou-me a constante
chamada de Escrivá à santidade no
quotidiano. Temos a inclinação para
esperar grandes coisas e grandes
feitos. Esta tendência – até ao delírio
da grandeza – é um sinal dos
projectos humanos e das ideologias.
Mas o cristianismo não é uma utopia
nem um simples idealismo. Os ícones
contêm, na sua perspectiva de fundo,
o peculiar anúncio de outorgar
atenção às coisas pequenas: o óbulo
da viúva, a porta estreita, o grão de
mostarda, o buraco da agulha.
Quanto maior é Deus, mais pequeno
é o mundo.



O seu anúncio do que não brilha é
um sinal inequívoco de que o ícone
não é ideológico. Deus olha-nos a
partir de qualquer pequeno detalhe.
A ideologia está também sempre
orientada para o futuro. Pelo
contrário, Deus é presente. O cristão
vive hoje e aqui. No hoje estão
compreendidas a infinidade e a
eternidade: "renova em cada jornada
o desejo eficaz de tornar-te pequeno,
de abnegar-te, de te esquecer de ti
mesmo, de caminhar 'in novitate
sensus', com uma vida nova,
substituindo esta nossa miséria por
toda a grandeza oculta e eterna de
Deus". As coisas pequenas
quotidianas vão assinalando o lugar
e o momento adequados e,
sobretudo, reais para o amor e a
fidelidade. 

A poesia do cristianismo tem a sua
raiz no concreto de cada dia. O
cristão está chamado, com palavras
de Escrivá, a "fazer da prosa de cada



dia verso heróico". Justamente com o
mesmo sentido, o starets Paisiy
Velichovskiy chamou ao monge
"mártir do quotidiano" e Escrivá ao
caminho do cristão "sacrifício
escondido".

A paternidade é espiritual na medida
em que ela mesma é obediente e se
deixe guiar pelo céu. Na direcção
espiritual juntam-se a igualdade e a
autoridade de maneira admirável. O
pai espiritual conduz o seu filho ou a
sua filha espiritual para cima; ensina
como se pode subir um degrau mais.
Como diz Dionísio Areopagita, não se
vira o escalão mais alto da
hierarquia espiritual contra o mais
baixo. Diante do olhar de Deus são
todos iguais. Assim a direcção
espiritual, com toda a sua igualdade,
exige audácia e apela ao cristão para
ser sempre fecundo.

Tatjana Goritschewa



(Traduzido do russo por Irina
Porudominskaya e Vicente Ayuso)

(1) Os startsi (starets no singular) são
sacerdotes ou monges que pela sua
fama de santidade levam a direcção
espiritual de outros fiéis no mundo
ortodoxo russo. É famoso o starets
Tsósima de "Os irmãos Karamazov".
Tatiana Goritscheva explica o papel
dos startsi no seu livro "A força dos
débeis".

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/tatiana-
goritschewa-o-aroma-da-santidade/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/tatiana-goritschewa-o-aroma-da-santidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tatiana-goritschewa-o-aroma-da-santidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tatiana-goritschewa-o-aroma-da-santidade/

	Tatiana Goritschewa: o "aroma" da santidade

