
opusdei.org

Strathmore College:
educação sem
fronteiras raciais

Neste episódio de “Fragmentos
de história”, Carlos Sotz relata
como Strathmore representou
um modelo educativo pioneiro
em África que buscava a
excelência académica e a
integração cultural num país
marcado por tensões coloniais e
sociais.

26/09/2025



 Link para os restantes artigos da
série: “Fragmentos de história, um 
podcast sobre o Opus Dei e a vida de
São Josemaria”

Strathmore College nasceu em
Nairobi em 1961, num contexto de
iminente independência e de forte
segregação racial no sistema
educativo. Impulsionado por um
pedido do Delegado Apostólico a São
Josemaria Escrivá, tornou-se a
primeira instituição multirracial no
Quénia.

Carlos Sotz conta com um vasto
percurso em ensino superior, tendo
sido Coordenador de Projetos,
Diretor e Secretário da Universidade
de Strathmore. É Doutor em Ciências
da Educação pela Universidade de
Navarra e, atualmente, é Chanceler
da Universidade de Kigali,

https://opusdei.org/pt-pt/article/fragmentos-de-historia-um-podcast-sobre-o-opus-dei-e-a-vida-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fragmentos-de-historia-um-podcast-sobre-o-opus-dei-e-a-vida-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fragmentos-de-historia-um-podcast-sobre-o-opus-dei-e-a-vida-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fragmentos-de-historia-um-podcast-sobre-o-opus-dei-e-a-vida-de-s-josemaria/
https://strathmore.edu/
https://strathmore.or.ke/team-member/dr-charles-sotz/
https://uok.ac.rw/


conciliando a sua atividade
académica com iniciativas de
voluntariado no Nyali Study Centre.

Nos anos 50 do século XX sentia-se
em Nairobi um ambiente de
mudança. Após décadas de
colonialismo britânico, o clamor pela
independência era imparável. Como
quase tudo na colónia do Quénia, as
escolas continuavam divididas por
raças: africanos, europeus, asiáticos e
árabes não estudavam juntos. Não
era apenas uma questão educativa,
mas o reflexo da distribuição do
poder político na sociedade.

Em 1957, quando a independência já
se intuía, o Delegado Apostólico no
Quénia — Mons. Gastón Mojaisky-
Perrelli — escreveu uma carta a um
sacerdote espanhol pouco conhecido
em África: Josemaria Escrivá. Pedia-

https://pt.wikipedia.org/wiki/Nair%C3%B3bi
https://en.wikipedia.org/wiki/Gastone_Mojaisky_Perrelli
https://en.wikipedia.org/wiki/Gastone_Mojaisky_Perrelli


lhe algo grande: fundar em Nairobi
uma universidade católica,
multirracial.

Esse pedido seria o ponto de partida
do Strathmore College, a primeira
escola de nível A no país que rompeu
as barreiras raciais. A sua história
fala-nos não apenas de educação,
mas de uma visão diferente e de uma
nova forma de estar no mundo.

Até então, o sistema educativo no
país estava organizado segundo as
raças, imitando de certa forma a
distribuição de terras e as zonas
residenciais. A maioria das escolas
do Quénia, tal como noutros países
de África, eram dirigidas por
missionários. A decisão de ter escolas
separadas por raças era uma questão
política e administrativa da época.

A ideia de ter um sistema
multirracial de educação era nova e
parecia impossível.



Viagem exploratória

A carta do Delegado Apostólico,
Monsenhor Mojaisky-Perrelli, chegou
a Roma no final de outubro de 1957.
Decorrida apenas uma semana,
Josemaria Escrivá respondeu-lhe:
enviaria dois homens do Opus Dei ao
Quénia para avaliar a situação.

No final de fevereiro, chegaram a
Nairobi o jovem advogado inglês
Michael Richards e o Pe. Paul
Cummings, um sacerdote irlandês
com formação em engenharia. O seu
objetivo era observar a situação
educativa, ouvir os interessados e, se
se visse que era oportuno, abrir uma
brecha no muro da segregação.

Antes da sua chegada, o Delegado
Apostólico tinha enviado um
questionário aos responsáveis da
educação católica em toda a África
Oriental. As respostas foram
conclusivas: fundar uma



universidade a partir do zero era,
nesse momento, pouco menos que
uma quimera.

Nos dias 1 e 2 de março, reuniram-se
em Mombaça com alguns desses
clérigos, entre eles o beneditino
Kominiak, que aconselharam
começar por um modesto Certificado
de Estudos Superiores. Outros
recordavam que nem sequer a África
do Sul ou o Congo tinham
universidades católicas comparáveis.

E todos coincidiam na conveniência
de afiliação à Universidade de
Londres ou a alguma outra
universidade de renome. Além disso,
o bispo de Kampala (Uganda) tinha
advertido que só apoiaria o projeto
se este superasse em qualidade a
prestigiada Makerere University
College, que tinha custado ao
governo britânico seis milhões de
libras.



Mas, como competir com isso sem
orçamento nem infraestruturas? O
próprio Delegado Apostólico sugeriu
começar sem pedir permissão,
apresentar os factos consumados e
depois... já se veria.

Havia muitas variáveis e opiniões.
Por isso, o Pe. Cummings estudou a
fundo as leis coloniais, familiarizou-
se com a regulamentação sobre
transações de terras e imigração, e
concluiu que não fazia sentido criar
inimizade com as autoridades. Era
partidário de, desde o início, travar
apenas as batalhas estritamente
necessárias.

No mês seguinte (abril de 1958), São
Josemaria confiou em Roma ao Pe.
Cummings o início do trabalho do
Opus Dei no Quénia. “As
circunstâncias são tão singulares —
disse-lhe — que não podemos decidir
tudo a partir daqui. Tu terás de



improvisar em cima do
acontecimento”.

O Pe. Cummings passou os meses
seguintes na Irlanda e na Inglaterra,
explorando possíveis afiliações
universitárias para o futuro College.
Todos os clérigos que consultou, com
experiência em África, insistiram
que não se deviam alterar as ajudas
de terras ou subsídios que o governo
colonial já concedia às instituições
eclesiásticas.

A Igreja na África Oriental era na
altura tão pobre que nenhuma
diocese podia sobreviver sem o apoio
da Propaganda Fide, para não falar
das escolas católicas patrocinadas.

Em abril de 1958, o arcebispo de
Nairobi, o irlandês John Joseph
McCarthy da Congregação do Espírito
Santo, escreveu a São Josemaria a
partir de uma cama de hospital em
Dublin, onde tinha sido submetido a
uma cirurgia. A sua mensagem era

https://pt.wikipedia.org/wiki/Congrega%C3%A7%C3%A3o_para_a_Evangeliza%C3%A7%C3%A3o_dos_Povos
https://pt.wikipedia.org/wiki/Congrega%C3%A7%C3%A3o_para_a_Evangeliza%C3%A7%C3%A3o_dos_Povos
https://pt.wikipedia.org/wiki/Congrega%C3%A7%C3%A3o_para_a_Evangeliza%C3%A7%C3%A3o_dos_Povos


clara ao falar da “necessidade,
urgência e importância de avançar
vigorosamente com este projeto”.
Essas palavras foram decisivas.

Dias depois, chegou também uma
carta do arcebispo de Dar es Salaam,
Mons. Edgar Aristide Marant,
capuchinho suíço. E assim, entre
advertências, esperanças e
convicções, nascia o compromisso (e
o sonho) do Opus Dei de iniciar uma
instituição educativa multirracial no
coração de África.

Os alicerces de Strathmore:
visão, alianças e autonomia

Em meados do século XX, a África
Oriental vivia uma transformação
educativa sem precedentes. Alguns
especialistas britânicos propuseram
acrescentar ao ensino secundário
dois anos de nível avançado ou pré-
universitário, como etapa prévia a
uma universidade africana

https://pt.wikipedia.org/wiki/Dar_es_Salaam


verdadeiramente inter-racial e
interterritorial.

No Quénia, o governo colonial lançou
em 1961 esse programa para as
escolas africanas, chamado Higher
School Certificate (HSC), e concedeu
subsídios às instituições religiosas.
Mas praticamente não existiam
espaços interraciais no ensino.

Apesar de algumas instituições
(como o Makerere University College
e o Royal Technical College em
Nairobi) darem passos incipientes no
sentido de uma maior integração, a
educação inter-racial era uma
raridade e o modelo de escolas
segregadas continuava a ser
dominante.

Essa rejeição do modelo multirracial
sentia-se especialmente entre os
colonos europeus. Numa carta
publicada no East Africa Standard,
uma senhora expressava o receio
que muitos pais e mães tinham de

https://mak.ac.ug/
https://www.strath.ac.uk/studywithus/mec/rollofhonour/theroyaltechnicalcollege/


que a normalização das escolas
multirraciais os obrigasse a enviar os
filhos para o estrangeiro ou, pior
ainda, lhes fizesse perder o ambiente
cultural que desejavam preservar. O
projeto de Strathmore enfrentou este
contexto de tensões raciais e
educativas.

Apesar destas dificuldades, o
arcebispo McCarthy decidiu apoiar
um novo projeto do Opus Dei que,
desde o início, se concebeu como um
centro multirracial, com plena
autonomia e orientação
universitária. Por isso, apresentou-se
diretamente como College, sem
oferecer o secundário de nível
comum.

Após a independência, o sistema
educativo no Quénia era de 7-4-2-3: 7
anos de primária, 4 anos de ensino
secundário (nível O), 2 anos de nível
avançado (nível A) e 3 anos de
universidade. Isto manteve-se até



1985, ano em que foi substituído pelo
8-4-4 pelo presidente Daniel Arap
Moi, unificando os dois níveis de
secundário, mas mantendo o número
total de anos de escolaridade.

Antes da independência, a educação
baseava-se na raça e a sua qualidade
refletia o poder político de cada
grupo étnico. Os africanos que
conseguiam frequentar a escola
recebiam uma educação básica que
lhes permitia aceder à formação
profissional e assim proporcionavam
mão-de-obra para trabalho manual
ou temporário.

Simultaneamente, a África abria-se
ao mundo. Em 1959, o líder católico 
Tom Mboya organizou um projeto
que ficou conhecido como Kennedy
Airlifts, através do qual mais de 800
jovens africanos — muitos deles
quenianos — tiveram acesso a bolsas
em universidades norte-americanas,
com o apoio de figuras como John F.

https://pt.wikipedia.org/wiki/Tom_Mboya


Kennedy, Martin Luther King, Harry
Belafonte ou Sidney Poitier.

O “voo dos 81”, que aterrou em Nova
Iorque em setembro desse ano com
os primeiros estudantes, rompeu
barreiras raciais e exerceu pressão
sobre o governo colonial. Esta
abertura coincidiu com o projeto que
o Opus Dei impulsionava no Quénia
para criar uma instituição académica
de alto nível orientada para a
inclusão racial.

O impulso definitivo veio da Santa
Sé. Em 1959, a Propaganda Fide —
posteriormente chamada
Congregação para a Evangelização
dos Povos e atualmente integrada no
Dicastério para a Evangelização —
decidiu apoiar financeiramente o
projeto, com a condição de que
tivesse personalidade jurídica
própria e autonomia de gestão.

O Delegado Apostólico confirmou a
sua aprovação a 26 de agosto desse



ano. O acordo foi assinado a 14 de
março de 1960: o Opus Dei
construiria e administraria um
colégio de nível pré-universitário e
uma residência de estudantes, ambos
inter-raciais, com o apoio da
hierarquia católica. As obras
começaram no mês de julho desse
mesmo ano e, em pouco tempo, 
Strathmore tornou-se uma realidade
que abria caminho para uma futura
universidade.

Como sustentar o projeto

A viabilidade económica do colégio
era uma preocupação constante. Os
recursos disponíveis não cobriam as
despesas de um colégio com aquelas
características, sobretudo devido às
dificuldades económicas dos
estudantes africanos para pagar as
propinas.

O apoio da Propaganda Fide estava
assegurado… mas durante quanto



tempo poderia o projeto contar com
esse apoio? Qual seria a melhor
forma de garantir que Strathmore
fosse sustentável sem deixar de ser
multirracial?

O assunto foi tratado por Cummings
em várias reuniões com funcionários
do governo. Um dos pontos mais
complicados era o das propinas. O
governo queria conceder subsídios,
mas apenas a estudantes africanos.
Assim, parecia difícil integrar
estudantes não africanos sem que
isso comprometesse o financiamento.

O Pe. Cummings tinha sempre
presentes os critérios que Josemaria
Escrivá desejava para as iniciativas
educativas no Quénia. Assim, deviam
ser multirraciais e abertas a pessoal e
alunos não católicos e não cristãos;
devia ser uma iniciativa profissional
e laical, não uma escola missionária;
e os alunos deviam pagar, ainda que
fosse uma quantia simbólica,



“porque as pessoas não valorizam
nem levam a sério o que recebem de
graça e, além disso, isso pode
humilhá-las ou criar-lhes
complexos”.

As conversações entre Cummings e o
governo levaram finalmente a um
acordo segundo qual o Strathmore
College ofereceria uma educação
multirracial, com um financiamento
adequado às necessidades de todos
os estudantes, africanos e não
africanos. Não existia um
enquadramento legislativo claro
para isto, mas o projeto foi debatido
no parlamento colonial, a notícia
chegou à opinião pública e isso
permitiu implementá-lo.

Finalmente, Strathmore College abriu
as portas a 6 de março de 1961, dois
anos antes da independência do
Quénia.



Integração racial

Desde os seus inícios, o Strathmore
College foi um espaço de integração
cultural no contexto de uma nova
nação prestes a tornar-se
independente. O seu desenho
favorecia a convivência estreita:
cada dormitório, sem fechaduras
nem quartos individuais, albergava
cinco estudantes de diferentes
origens étnicas e raciais.

Cada unidade incluía uma sala de
estudo partilhada e estava ligada às
casas de banho e ao quarto de um
professor. O desenho evitava
qualquer tentativa de isolamento, e a
vida em comunidade ajudava os
alunos a aprender juntos, desde a
utilização dos utensílios até às
normas básicas de higiene pessoal.

A mistura racial promovia-se
ativamente. A direção do colégio
distribuía, em cada dormitório,



africanos de diferentes tribos
juntamente com asiáticos e
europeus. O uso do inglês e do suaíli
(língua franca africana) era
obrigatório e desencorajava-se o uso
da língua vernácula para favorecer a
comunicação comum.

Essa integração não foi automática
nem uniforme: os estudantes
africanos chegavam normalmente
por recomendação dos seus diretores
escolares, enquanto os asiáticos e
europeus vinham de famílias que
aceitavam participar na experiência
que Strathmore oferecia.

As dinâmicas entre os alunos
mostravam simultaneamente tensões
e conquistas. Alguns estudantes
africanos tendiam a relacionar-se
com os da sua tribo até que,
progressivamente, se iam abrindo
aos outros. Casos como o de Alfred
Pondo, que afirmava entender-se
melhor com o seu colega europeu do



que com os seus colegas de quarto
africanos, mostram a complexidade
das relações.

Desportos como o râguebi, que se
praticava nas escolas para brancos,
facilitaram a integração: o trabalho
de equipa que o caracteriza exigia
confiança mútua, para além da cor
da pele, como exemplifica a amizade
entre Ray Stanley e Feroz Kassam. A
vida partilhada no campus deu
também origem a laços profundos
com os professores, como no caso de
David Hogg, que se casou com uma
jovem goesa e batizou a filha na
capela do colégio.

Conclusão

O antigo College foi crescendo nos
anos seguintes até à atualidade. Em
1993 mudou-se para um novo
campus construído com o apoio do
governo. Em 2001, o governo
autorizou que o College começasse a



oferecer cursos universitários e, em
2008, concedeu os estatutos (charter)
para que a Strathmore University se
governasse de forma autónoma,
como uma universidade privada.

Atualmente, continuam a ser
relevantes as palavras Ut omnes
unum sint («que todos sejam um», Jo
17, 21) que São Josemaria sugeriu
para o brasão de Strathmore College.
O Quénia tem 42 tribos. Nesse país,
como em muitos outros países
africanos, a unidade é um desafio
permanente. Mais ainda na 
Strathmore University, que tem
alunos de 26 países africanos.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/strathmore-

college-educacao-sem-fronteiras-raciais/
(29/01/2026)

https://strathmore.edu/about-us/
https://opusdei.org/pt-pt/article/strathmore-college-educacao-sem-fronteiras-raciais/
https://opusdei.org/pt-pt/article/strathmore-college-educacao-sem-fronteiras-raciais/
https://opusdei.org/pt-pt/article/strathmore-college-educacao-sem-fronteiras-raciais/

	Strathmore College: educação sem fronteiras raciais
	Viagem exploratória
	Os alicerces de Strathmore: visão, alianças e autonomia
	Como sustentar o projeto
	Integração racial
	Conclusão


