
opusdei.org

Spe Salvi: encíclica
sobre a esperança

“Spe salvi”, a segunda encíclica
de Bento XVI, é dedicada à
esperança cristã. O texto consta
de uma introdução e oito
capítulos e abre com o trecho
da Carta de São Paulo aos
Romanos: «Spe salvi facti
sumus» (é na esperança que
fomos salvos).

19/12/2024

Índice:

A fé é esperança• 



O conceito de esperança
baseada sobre a fé no Novo
Testamento e na Igreja
primitiva
A vida eterna – o que é?
A esperança cristã é
individualista?
A transformação da fé-
esperança cristã no tempo
moderno
A verdadeira fisionomia da
esperança cristã
Lugares de aprendizagem e de
exercício da esperança:
I. A oração como escola da
esperança
II. Agir e sofrer como lugares de
aprendizagem da esperança
III. O Juízo como lugar de
aprendizagem e de exercício da
esperança
Maria, estrela da esperança

• 

• 
• 

• 

• 

• 

• 

• 

• 

• 



Spe Salvi, resumo da encíclica de
Bento XVI sobre a esperança

Com a salvação, diz o Papa, «nos foi
dada a esperança, uma esperança
fidedigna, graças à qual podemos
enfrentar o nosso tempo presente: o
presente, ainda que custoso, pode ser
vivido e aceite, se levar a uma meta e
se pudermos estar seguros desta
meta, se esta meta for tão grande que
justifique a canseira do caminho».

Os cristãos «têm um futuro, sabem
em termos gerais que a sua vida não
acaba no vazio. O Evangelho não é
apenas uma comunicação de
realidades que se podem saber, mas
uma comunicação que gera factos e
muda a vida. A porta tenebrosa do
tempo, do futuro, foi aberta de par
em par. Quem tem esperança, vive
diversamente; foi-lhe dada uma vida
nova».

«Chegar a conhecer Deus, o
verdadeiro Deus: isto significa



receber esperança», afirma o Santo
Padre. Foi o que entenderam muito
bem os Efésios, que antes do
encontro com Cristo, tinham muitos
deuses, mas «estavam sem
esperança, estavam sem Deus». O
problema para os que sempre
convivemos com o conceito cristão
de Deus, sublinha o Santo Padre, é
estarmos habituados ao Evangelho:
«a posse duma tal esperança que
provém do encontro real com este
Deus quase nos passa despercebida».

O Papa recorda que Jesus não trazia
«uma mensagem sócio-
revolucionária» como a de Espártaco
e «não era um guerreiro em luta por
uma libertação política, como
Barrabás ou Bar-Kochba». O que
Jesus tinha trazido «era algo de
totalmente distinto: o encontro com o
Deus vivo, o encontro com uma
esperança que era mais forte do que
os sofrimentos da escravatura e, por
isso mesmo, transformava a partir de



dentro a vida e o mundo», «apesar de
as estruturas externas
permanecerem as mesmas».

Cristo torna-nos verdadeiramente
livres: «Deixámos de ser escravos do
universo» e «das leis e da
casualidade da matéria"». Somos
livres porque «o céu não está vazio»,
porque o Senhor do universo é Deus,
que «em Jesus se revelou como
Amor».

O Papa observa que «hoje, muitas
pessoas rejeitam a fé, talvez
simplesmente porque a vida eterna
não lhes parece uma coisa
desejável».

«A atual crise da fé – prossegue – é
sobretudo uma crise da esperança
cristã». «A restauração do “paraíso”
perdido, já não se espera da fé», mas
dos progressos técnicos e científicos,
dos quais surgirá «o reino do
homem». A esperança transforma-se
desse modo em “fé no progresso”



assente sobre duas colunas: «razão e
liberdade, que parecem garantir por
si mesmas, em virtude da sua
intrínseca bondade, uma nova
comunidade humana perfeita».

«Digamos isto de forma mais simples
– escreve o Papa –: o ser humano tem
necessidade de Deus, de contrário,
fica privado de esperança». «O
homem não poderá jamais ser
redimido simplesmente a partir de
fora. O homem é redimido pelo
amor». Um amor incondicionado,
absoluto: «A verdadeira e grande
esperança do ser humano, que
resiste apesar de todas as desilusões,
só pode ser Deus - o Deus que nos
amou, e ama ainda agora “até ao
fim”».

O Papa indica quatro lugares para
aprender e exercitar a esperança. O
primeiro é a oração: «Quando já
ninguém me escuta, Deus ainda me
ouve. Quando já não posso falar com



ninguém, nem invocar mais
ninguém, a Deus sempre posso
falar».

Depois da oração, a ação: «A
esperança em sentido cristão é
sempre esperança também para os
outros. E é esperança ativa, com o
nosso empenho contribuir a fim de
que o mundo se torne um pouco
mais luminoso e humano». E
unicamente se souber que «a minha
vida pessoal e a história no seu
conjunto estão conservadas no poder
indestrutível do Amor», «só uma tal
esperança pode, naquele caso, dar
ainda a coragem de agir».

O sofrimento é também um lugar de
aprendizagem da esperança.
«Certamente é preciso fazer tudo o
possível para diminuir o
sofrimento», contudo, «não é o evitar
o sofrimento que cura o homem, mas
a capacidade de aceitar a tribulação
e nela amadurecer, de encontrar o



seu sentido através da união com
Cristo, que sofreu com infinito
amor». Também é fundamental
saber sofrer com os outros e pelos
outros. «Uma sociedade que não
consegue aceitar os que sofrem é
uma sociedade cruel e desumana».

Por último, outro lugar para
aprender a esperança é o Juízo de
Deus. «Existe a ressurreição da
carne. Existe uma justiça. Existe a
“revogação” do sofrimento passado,
a reparação que restabelece o
direito». O Papa afirma-se
«convencido de que a questão da
justiça constitui o argumento
essencial – em todo o caso o
argumento mais forte – a favor da fé
na vida eterna». É impossível «a
injustiça da história ser a última
palavra. Mas na sua justiça, Ele é
conjuntamente também graça». «A
graça não exclui a justiça... No fim,
no banquete eterno, não se sentarão
à mesa indistintamente os malvados



junto com as vítimas, como se nada
tivesse acontecido».

Link para aceder às encíclicas de
Bento XVI

CARTA ENCÍCLICA

SPE SALVI

DO SUMO PONTÍFICE

BENTO XVI

AOS BISPOS

AOS PRESBÍTEROS E AOS DIÁCONOS

ÀS PESSOAS CONSAGRADAS

E A TODOS OS FIÉIS LEIGOS

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals.index.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals.index.html


SOBRE A ESPERANÇA CRISTÃ

Introdução

1. «SPE SALVI facti sumus» – é na
esperança que fomos salvos: diz São
Paulo aos Romanos e a nós também
(Rm 8, 24). A «redenção», a salvação,
segundo a fé cristã, não é um simples
dado de facto. A redenção é-nos
oferecida no sentido que nos foi dada
a esperança, uma esperança
fidedigna, graças à qual podemos
enfrentar o nosso tempo presente: o
presente, ainda que custoso, pode ser
vivido e aceite, se levar a uma meta e
se pudermos estar seguros desta
meta, se esta meta for tão grande que
justifique a canseira do caminho. E
imediatamente se levanta a questão:
mas de que género é uma tal
esperança para poder justificar a
afirmação segundo a qual a partir
dela, e simplesmente porque ela
existe, nós fomos redimidos? E de
que tipo de certeza se trata?



A fé é esperança

2. Antes de nos debruçarmos sobre
estas questões, hoje particularmente
sentidas, devemos escutar com um
pouco mais de atenção o testemunho
da Bíblia sobre a esperança. Esta é,
de facto, uma palavra central da fé
bíblica, a ponto de, em várias
passagens, ser possível intercambiar
os termos «fé» e «esperança». Assim,
a Carta aos Hebreus liga
estreitamente a «plenitude da fé» (10,
22) com a «imutável profissão da
esperança» (10, 23). De igual modo,
quando a Primeira Carta de Pedro
exorta os cristãos a estarem sempre
prontos a responder a propósito do 
logos – o sentido e a razão – da sua
esperança (3, 15), «esperança»
equivale a «fé». Quão determinante
se revelasse para a consciência dos
primeiros cristãos o facto de terem
recebido o dom de uma esperança
fidedigna, manifesta-se também nos
textos onde se compara a existência



cristã com a vida anterior à fé ou
com a situação dos adeptos de outras
religiões. Paulo lembra aos Efésios
que, antes do seu encontro com
Cristo, estavam «sem esperança e
sem Deus no mundo» (Ef 2, 12).
Naturalmente, ele sabe que eles
tinham seguido deuses, que tiveram
uma religião, mas os seus deuses
revelaram-se discutíveis e, dos seus
mitos contraditórios, não emanava
qualquer esperança. Apesar de terem
deuses, estavam «sem Deus» e,
consequentemente, achavam-se num
mundo tenebroso, perante um futuro
obscuro. «In nihil ab nihilo quam cito
recidimus» (No nada, do nada, quão
cedo recaímos)[1] diz um epitáfio
daquela época; palavras nas quais
aparece, sem rodeios, aquilo a que
Paulo alude. Ao mesmo tempo, diz
aos Tessalonicenses: não deveis
«entristecer-vos como os outros que
não têm esperança» (1Ts 4, 13).
Aparece aqui também como
elemento distintivo dos cristãos o

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn1


facto de estes terem um futuro: não é
que conheçam em detalhe o que os
espera, mas sabem em termos gerais
que a sua vida não acaba no vazio.
Somente quando o futuro é certo
como realidade positiva, é que se
torna vivível também o presente.
Sendo assim, podemos agora dizer: o
cristianismo não era apenas uma
«boa nova», ou seja, uma
comunicação de conteúdos até então
ignorados. Em linguagem actual, dir-
se-ia: a mensagem cristã não era só
«informativa», mas «performativa».
Significa isto que o Evangelho não é
apenas uma comunicação de
realidades que se podem saber, mas
uma comunicação que gera factos e
muda a vida. A porta tenebrosa do
tempo, do futuro, foi aberta de par
em par. Quem tem esperança, vive
diversamente; foi-lhe dada uma vida
nova.

3. Porém, agora coloca-se a questão:
em que consiste esta esperança que,



enquanto esperança, é «redenção»?
Pois bem, o núcleo da resposta
encontra-se no trecho da Carta aos
Efésios já citado: os Efésios, antes do
encontro com Cristo, estavam sem
esperança, porque estavam «sem
Deus no mundo». Chegar a conhecer
Deus, o verdadeiro Deus: isto
significa receber esperança. A nós,
que desde sempre convivemos com o
conceito cristão de Deus e a ele nos
habituamos, a posse duma tal
esperança que provém do encontro
real com este Deus quase nos passa
despercebida. O exemplo de uma
santa da nossa época pode, de certo
modo, ajudar-nos a entender o que
significa encontrar pela primeira vez
e realmente este Deus. Refiro-me a
Josefina Bakhita, uma africana
canonizada pelo Papa João Paulo II.
Nascera por volta de 1869 – ela
mesma não sabia a data precisa – no
Darfur, Sudão. Aos nove anos de
idade foi raptada pelos traficantes de
escravos, espancada barbaramente e



vendida cinco vezes nos mercados do
Sudão. Por último, acabou escrava ao
serviço da mãe e da esposa de um
general, onde era diariamente
seviciada até ao sangue; resultado
disso mesmo foram as 144 cicatrizes
que lhe ficaram para toda a vida.
Finalmente, em 1882, foi comprada
por um comerciante italiano para o
cônsul Callisto Legnani que, ante a
avançada dos mahdistas, voltou para
a Itália. Aqui, depois de «patrões» tão
terríveis que a tiveram como sua
propriedade até agora, Bakhita
acabou por conhecer um «patrão»
totalmente diferente – no dialeto
veneziano que agora tinha
aprendido, chamava «paron» ao Deus
vivo, ao Deus de Jesus Cristo. Até
então só tinha conhecido patrões que
a desprezavam e maltratavam ou, na
melhor das hipóteses, a
consideravam uma escrava útil. Mas
agora ouvia dizer que existe um
«paron» acima de todos os patrões, o
Senhor de todos os senhores, e que



este Senhor é bom, a bondade em
pessoa. Soube que este Senhor
também a conhecia, tinha-a criado;
mais ainda, amava-a. Também ela
era amada, e precisamente pelo
«Paron» supremo, diante do qual
todos os outros patrões não passam
de miseráveis servos. Ela era
conhecida, amada e esperada; mais
ainda, este Patrão tinha enfrentado
pessoalmente o destino de ser
flagelado e agora estava à espera
dela «à direita de Deus Pai». Agora
ela tinha «esperança»; já não aquela
pequena esperança de achar patrões
menos cruéis, mas a grande
esperança: eu sou definitivamente
amada e aconteça o que acontecer,
eu sou esperada por este Amor.
Assim a minha vida é boa. Mediante
o conhecimento desta esperança, ela
estava «redimida», já não se sentia
escrava, mas uma livre filha de Deus.
Entendia aquilo que Paulo queria
dizer quando lembrava aos Efésios
que, antes, estavam sem esperança e



sem Deus no mundo: sem esperança
porque sem Deus. Por isso, quando
quiseram levá-la de novo para o
Sudão, Bakhita negou-se; não estava
disposta a deixar-se separar
novamente do seu «Paron». A 9 de
Janeiro de 1890, foi batizada e
crismada e recebeu a Sagrada
Comunhão das mãos do Patriarca de
Veneza. A 8 de Dezembro de 1896,
em Verona, pronunciou os votos na
Congregação das Irmãs Canossianas
e desde então, a par dos serviços na
sacristia e na portaria do convento,
em várias viagens pela Itália
procurou sobretudo incitar à missão:
a libertação recebida através do
encontro com o Deus de Jesus Cristo,
sentia que devia estendê-la, tinha de
ser dada também a outros, ao maior
número possível de pessoas. A
esperança, que nascera para ela e a
«redimira», não podia guardá-la para
si; esta esperança devia chegar a
muitos, chegar a todos.



O conceito de esperança baseada
sobre a fé no Novo Testamento e
na Igreja primitiva

4. Antes de enfrentar a questão de
saber se também para nós o encontro
com aquele Deus que, em Cristo, nos
mostrou a sua Face e abriu o seu
Coração poderá ser «performativo» e
não somente «informativo», ou seja,
se poderá transformar a nossa vida a
ponto de nos fazer sentir redimidos
através da esperança que o mesmo
exprime, voltemos de novo à Igreja
primitiva. Não é difícil notar como a
experiência da humilde escrava
africana Bakhita foi também a
experiência de muitas pessoas
maltratadas e condenadas à
escravidão no tempo do cristianismo
nascente. O cristianismo não tinha
trazido uma mensagem sócio-
revolucionária semelhante à de
Espártaco que tinha fracassado após
lutas cruentas. Jesus não era
Espártaco, não era um guerreiro em



luta por uma libertação política,
como Barrabás ou Bar-Kochba.
Aquilo que Jesus – Ele mesmo morto
na cruz – tinha trazido era algo de
totalmente distinto: o encontro com o
Senhor de todos os senhores, o
encontro com o Deus vivo e, deste
modo, o encontro com uma
esperança que era mais forte do que
os sofrimentos da escravatura e, por
isso mesmo, transformava a partir de
dentro a vida e o mundo. A novidade
do que tinha acontecido revela-se,
com a máxima evidência, na Carta de
São Paulo a Filémon. Trata-se de uma
carta, muito pessoal, que Paulo
escreve no cárcere e entrega ao
escravo fugitivo Onésimo para o seu
patrão – precisamente Filémon. É
verdade, Paulo envia de novo o
escravo para o seu patrão, de quem
tinha fugido, e fá-lo não impondo,
mas suplicando: «Venho pedir-te por
Onésimo, meu filho, que gerei na
prisão [...]. De novo to enviei e tu
torna a recebê-lo, como às minhas



entranhas [...]. Talvez ele se tenha
apartado de ti por algum tempo, para
que tu o recobrasses para sempre,
não já como escravo, mas, em vez de
escravo, como irmão muito
amado» (Flm 10-16). Os homens que,
segundo o próprio estado civil, se
relacionam entre si como patrões e
escravos, quando se tornaram
membros da única Igreja passaram
as ser entre si irmãos e irmãs – assim
se tratavam os cristãos mutuamente.
Em virtude do Batismo, tinham sido
regenerados, tinham bebido do
mesmo Espírito e recebiam
conjuntamente, um ao lado do outro,
o Corpo do Senhor. Apesar de as
estruturas externas permanecerem
as mesmas, isto transformava a
sociedade a partir de dentro. Se a 
Carta aos Hebreus diz que os cristãos
não têm aqui neste mundo uma
morada permanente, mas procuram
a futura (cf. Heb 11, 13-14; Fil 3, 20),
isto não significa de modo algum
adiar para uma perspetiva futura: a



sociedade presente é reconhecida
pelos cristãos como uma sociedade
imprópria; eles pertencem a uma
sociedade nova, rumo à qual
caminham e que, na sua
peregrinação, é antecipada.

5. Devemos acrescentar ainda um
outro ponto de vista. A Primeira
Carta aos Coríntios (1, 18-31) mostra-
nos que uma grande parte dos
primeiros cristãos pertencia às
classes baixas da sociedade e, por
isso mesmo, se sentia livre para a
experiência da nova esperança, como
constatámos no exemplo de Bakhita.
Porém, já desde os começos, havia
também conversões nas classes
aristocráticas e cultas, visto que
também estas viviam «sem
esperança e sem Deus no mundo». O
mito tinha perdido a sua
credibilidade; a religião romana de
Estado tinha-se esclerosado em mero
cerimonial, que se realizava
escrupulosamente, mas reduzido já



simplesmente a uma «religião
política». O racionalismo filosófico
tinha relegado os deuses para o
campo do irreal. O Divino era visto
de variados modos nas forças
cósmicas, mas um Deus a Quem se
podia rezar não existia. Paulo ilustra,
de forma absolutamente apropriada,
a problemática essencial da religião
de então, quando contrapõe à vida
«segundo Cristo» uma vida sob o
domínio dos «elementos do
mundo» (Col 2, 8). Nesta perspetiva,
pode ser esclarecedor um texto de
São Gregório Nazianzeno. Diz ele
que, no momento em que os magos
guiados pela estrela adoraram Cristo,
o novo rei, deu-se por encerrada a
astrologia, pois agora as estrelas
giram segundo a órbita determinada
por Cristo[2]. De facto, nesta cena fica
invertida a conceção do mundo de
então, que hoje, de um modo distinto,
aparece de novo florescente. Não são
os elementos do cosmo, as leis da
matéria que, no fim das contas,

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn2


governam o mundo e o homem, mas
é um Deus pessoal que governa as
estrelas, ou seja, o universo; as leis da
matéria e da evolução não são a
última instância, mas razão, vontade,
amor: uma Pessoa. E se conhecemos
esta Pessoa e Ela nos conhece, então
verdadeiramente o poder inexorável
dos elementos materiais deixa de ser
a última instância; deixámos de ser
escravos do universo e das suas leis,
então somos livres. Tal consciência
impeliu na antiguidade os ânimos
sinceros a indagar. O céu não está
vazio. A vida não é um simples
produto das leis e da casualidade da
matéria, mas em tudo e,
contemporaneamente, acima de tudo
há uma vontade pessoal, há um
Espírito que em Jesus Se revelou
como Amor[3].

6. Os sarcófagos dos primórdios do
cristianismo ilustram visivelmente
esta conceção (com a morte diante
dos olhos a questão do significado da

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn3


vida torna-se inevitável). A figura de
Cristo é interpretada, nos antigos
sarcófagos, sobretudo através de
duas imagens: a do filósofo e a do
pastor. Em geral, por filosofia não se
entendia então uma difícil disciplina
académica, tal como ela se apresenta
hoje. O filósofo era antes aquele que
sabia ensinar a arte essencial: a arte
de ser retamente homem, a arte de
viver e de morrer. Certamente, já há
muito tempo que os homens se
tinham apercebido de que boa parte
dos que circulavam como filósofos,
como mestres de vida, não passavam
de charlatães que com suas palavras
granjeavam dinheiro, enquanto
sobre a verdadeira vida nada tinham
a dizer. Isto era mais uma razão para
se procurar o verdadeiro filósofo que
soubesse realmente indicar o
itinerário da vida. Quase ao fim do
século terceiro, encontramos pela
primeira vez em Roma, no sarcófago
de um menino e no contexto da
ressurreição de Lázaro, a figura de



Cristo como o verdadeiro filósofo
que, numa mão, segura o Evangelho
e, na outra, o bastão do viandante,
próprio do filósofo. Com este bastão,
Ele vence a morte; o Evangelho traz a
verdade que os filósofos peregrinos
tinham buscado em vão. Nesta
imagem, que sucessivamente por um
longo período havia de perdurar na
arte dos sarcófagos, torna-se
evidente aquilo que tanto as pessoas
cultas como as simples encontravam
em Cristo: Ele diz-nos quem é na
realidade o homem e o que ele deve
fazer para ser verdadeiramente
homem. Ele indica-nos o caminho, e
este caminho é a verdade. Ele mesmo
é simultaneamente um e outra,
sendo por isso também a vida de que
todos nós andamos à procura. Ele
indica ainda o caminho para além da
morte; só quem tem a possibilidade
de fazer isto é um verdadeiro mestre
de vida. O mesmo se torna visível na
imagem do pastor. Tal como sucedia
com a representação do filósofo,



assim também na figura do pastor a
Igreja primitiva podia apelar-se a
modelos existentes da arte romana.
Nesta, o pastor era, em geral,
expressão do sonho de uma vida
serena e simples de que as pessoas,
na confusão da grande cidade,
sentiam saudade. Agora a imagem
era lida no âmbito de um novo
cenário que lhe conferia um
conteúdo mais profundo: «O Senhor
é meu pastor, nada me falta [...]
Mesmo que atravesse vales sombrios,
nenhum mal temerei, porque estais
comigo» (Sl 23, 1.4). O verdadeiro
pastor é Aquele que conhece também
o caminho que passa pelo vale da
morte; Aquele que, mesmo na
estrada da derradeira solidão, onde
ninguém me pode acompanhar,
caminha comigo servindo-me de guia
ao atravessá-la: Ele mesmo percorreu
esta estrada, desceu ao reino da
morte, venceu-a e voltou para nos
acompanhar a nós agora e nos dar a
certeza de que, juntamente com Ele,



acha-se uma passagem. A certeza de
que existe Aquele que, mesmo na
morte, me acompanha e com o seu
«bastão e o seu cajado me conforta»,
de modo que «não devo temer
nenhum mal» (cf. Sl 23, 4): esta era a
nova «esperança» que surgia na vida
dos crentes.

7. Devemos voltar, uma vez mais, ao
Novo Testamento. No décimo
primeiro capítulo da Carta aos
Hebreus (v. 1), encontra-se, por assim
dizer, uma certa definição da fé que
entrelaça estreitamente esta virtude
com a esperança. À volta da palavra
central desta frase começou a gerar-
se desde a Reforma, uma discussão
entre os exegetas, mas que parece
hoje encaminhar-se para uma
interpretação comum. Por enquanto,
deixo o termo em questão sem
traduzir. A frase soa, pois, assim: «A
fé é hypostasis das coisas que se
esperam; prova das coisas que não se
veem». Para os Padres e para os



teólogos da Idade Média era claro
que a palavra grega hypostasis devia
ser traduzida em latim pelo termo 
substantia. De facto, a tradução
latina do texto, feita na Igreja antiga,
diz: «Est autem fides sperandarum
substantia rerum, argumentum non
apparentium – a fé é a “substância”
das coisas que se esperam; a prova
das coisas que não se veem». Tomás
de Aquino[4], servindo-se da
terminologia da tradição filosófica
em que se encontra, explica: a fé é
um «habitus», ou seja, uma
predisposição constante do espírito,
em virtude do qual a vida eterna tem
início em nós e a razão é levada a
consentir naquilo que não vê. Deste
modo, o conceito de «substância» é
modificado para significar que pela
fé, de forma incoativa – poderíamos
dizer «em gérmen» e portanto
segundo a «substância» – já estão
presentes em nós as coisas que se
esperam: a totalidade, a vida
verdadeira. E precisamente porque a

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn4


coisa em si já está presente, esta
presença daquilo que há de vir cria
também certeza: esta «coisa» que
deve vir ainda não é visível no
mundo externo (não «aparece»), mas
pelo facto de a trazermos, como
realidade incoativa e dinâmica
dentro de nós, surge já agora uma
certa perceção dela. Para Lutero, que
não nutria muita simpatia pela Carta
aos Hebreus em si própria, o conceito
de «substância», no contexto da sua
visão da fé, nada significava. Por
isso, interpretou o termo hipóstase/
substância não no sentido objetivo
(de realidade presente em nós), mas
no subjetivo, isto é, como expressão
de uma atitude interior e,
consequentemente, teve
naturalmente de entender também o
termo argumentum como uma
disposição do sujeito. No século XX,
esta interpretação impôs-se também
na exegese católica – pelo menos na
Alemanha – de modo que a tradução
ecuménica em alemão do Novo



Testamento, aprovada pelos Bispos
diz: «Glaube aber ist: Feststehen in
dem, was man erhofft, Überzeugtsein
von dem, was man nicht sieht» (fé é:
permanecer firmes naquilo que se
espera, estar convencidos daquilo
que não se vê). Em si mesmo, isto
não está errado; mas não é o sentido
do texto, porque o termo grego usado
(elenchos) não tem o valor subjetivo
de «convicção», mas o valor objetivo
de «prova». Com razão, pois, a
recente exegese protestante chegou a
uma convicção diversa: «Agora,
porém, já não restam dúvidas de que
esta interpretação protestante, tida
como clássica, é insustentável»[5]. A fé
não é só uma inclinação da pessoa
para realidades que hão de vir, mas
estão ainda totalmente ausentes; ela
dá-nos algo. Dá-nos já agora algo da
realidade esperada, e esta realidade
presente constitui para nós uma
«prova» das coisas que ainda não se
veem. Ela atrai o futuro para dentro
do presente, de modo que aquele já

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn5


não é o puro «ainda-não». O facto de
este futuro existir, muda o presente;
o presente é tocado pela realidade
futura, e assim as coisas futuras
derramam-se naquelas presentes e as
presentes nas futuras.

8. Esta explicação fica ainda mais
reforçada e aplicada à vida concreta,
se considerarmos o versículo 34 do
décimo capítulo da Carta aos
Hebreus que, sob o aspeto da língua e
do conteúdo, tem a ver com esta
definição de uma fé perpassada de
esperança e prepara-a. No texto, o
autor fala aos crentes que viveram a
experiência da perseguição, dizendo-
lhes: «Não só vos compadecestes dos
encarcerados, mas aceitastes com
alegria a confiscação dos vossos bens
(hyparchonton – Vg: bonorum),
sabendo que possuís uma riqueza
melhor (hyparxin – Vg: substantiam)
e imperecível». Hyparchonta são as
propriedades, aquilo que na vida
terrena constitui a sustentação,



precisamente a base, a «substância»
da qual se necessita para viver. Esta
«substância», a segurança normal
para a vida, foi tirada aos cristãos
durante a perseguição. Eles
suportaram-no, porque em todo o
caso consideravam transcurável esta
substância material. Podiam
prescindir dela, porque tinham
achado uma «base» melhor para a
sua existência – uma base que
permanece e que ninguém lhes pode
tirar. Não é possível deixar de ver a
ligação existente entre estas duas
espécies de «substância», entre a
sustentação ou base material e a
afirmação da fé como «base», como
«substância» que permanece. A fé
confere à vida uma nova base, um
novo fundamento, sobre o qual o
homem se pode apoiar, e
consequentemente, o fundamento
habitual, ou seja a confiança na
riqueza material, relativiza-se. Cria-
se uma nova liberdade diante deste
fundamento da vida que só



aparentemente é capaz de sustentar,
embora o seu significado normal não
seja certamente negado com isso.
Esta nova liberdade, a consciência da
nova «substância» que nos foi dada,
ficou patente no martírio, quando as
pessoas se opuseram à prepotência
da ideologia e dos seus órgãos
políticos e, com a sua morte,
renovaram o mundo. Mas não é só
no martírio... Aquela manifestou-se
sobretudo nas grandes renúncias a
começar dos monges da antiguidade
até Francisco de Assis e às pessoas do
nosso tempo que, nos Institutos e
Movimentos religiosos atuais,
deixaram tudo para levar aos
homens a fé e o amor de Cristo, para
ajudar as pessoas que sofrem no
corpo e na alma. Aqui a nova
«substância» confirmou-se realmente
como «substância»: da esperança
destas pessoas tocadas por Cristo
brotou esperança para outros que
viviam na escuridão e sem
esperança. Ficou demonstrado que



esta nova vida possui realmente
«substância» e é «substância» que
suscita vida para os outros. Para nós,
que vemos tais figuras, este seu atuar
e viver é, de facto, uma «prova» de
que as coisas futuras, ou seja, a
promessa de Cristo não é uma
realidade apenas esperada, mas uma
verdadeira presença: Ele é realmente
o «filósofo» e o «pastor» que nos
indica o que seja e onde está a vida.

9. Para compreender mais
profundamente esta reflexão sobre
as duas espécies de substâncias - 
hypostasis e hyparchonta – e sobre as
duas maneiras de viver que com elas
se exprimem, devemos refletir ainda
brevemente sobre duas palavras
referentes ao assunto, que se
encontram no décimo capítulo da 
Carta aos Hebreus. Trata-se das
palavras hypomone (10, 36) e 
hypostole (10, 39). Hypomone traduz-
se normalmente por «paciência»,
perseverança, constância. Este saber



esperar, suportando pacientemente
as provas, é necessário para o crente
poder «obter as coisas
prometidas» (cf. 10, 36). Na
religiosidade do antigo judaísmo,
esta palavra era usada
expressamente para a espera de
Deus, característica de Israel, para
este perseverar na fidelidade a Deus,
na base da certeza da Aliança, num
mundo que contradiz a Deus. Sendo
assim, a palavra indica uma
esperança vivida, uma vida baseada
na certeza da esperança. No Novo
Testamento, esta espera de Deus, este
estar da parte de Deus assume um
novo significado: é que em Cristo,
Deus manifestou-Se. Comunicou-nos
já a «substância» das coisas futuras, e
assim a espera de Deus adquire uma
nova certeza. É espera das coisas
futuras a partir de um dom já
presente. É espera – na presença de
Cristo, isto é, com Cristo presente –
que se completa no seu Corpo, na
perspetiva da sua vinda definitiva.



Diversamente com hypostole,
exprime-se o esquivar-se de alguém
que não ousa dizer, abertamente e
com franqueza, a verdade talvez
perigosa. Este dissimular por espírito
de temor diante dos homens, conduz
à «perdição» (Heb 10, 39). Pois, «Deus
não nos deu um espírito de timidez,
mas de fortaleza, amor e sabedoria»,
lê-se na Segunda Carta a Timóteo (1,
7) caracterizando assim, com uma
bela expressão, a atitude
fundamental do cristão.

A vida eterna – o que é?

10. Até agora estivemos a falar da fé
e da esperança no Novo Testamento
e nos inícios do cristianismo, mas
deixando sempre claro que não se
tratava apenas do passado; toda a
reflexão feita tem a ver com a vida e
a morte do homem em geral e,
portanto, interessa-nos também a
nós, aqui e agora. Chegou o
momento, porém, de nos colocarmos



explicitamente a questão: para nós,
hoje a fé cristã é também uma
esperança que transforma e sustenta
a nossa vida? Para nós aquela é
«performativa» – uma mensagem
que plasma de modo novo a mesma
vida – ou é simplesmente
«informação» que, entretanto,
pusemos de lado porque nos parece
superada por informações mais
recentes? Na busca de uma resposta,
desejo partir da forma clássica do
diálogo, usado no rito do Batismo,
para exprimir o acolhimento do
recém-nascido na comunidade dos
crentes e o seu renascimento em
Cristo. O sacerdote perguntava, antes
de mais nada, qual era o nome que
os pais tinham escolhido para a
criança, e prosseguia: «O que é que
pedis à Igreja?». Resposta: «A fé». «E
o que é que vos dá a fé?». «A vida
eterna». Como vemos por este
diálogo, os pais pediam para a
criança o acesso à fé, a comunhão
com os crentes, porque viam na fé a



chave para a «vida eterna». Com
efeito hoje, como sempre, é disto que
se trata no Batismo, quando nos
tornamos cristãos: é não somente um
ato de socialização no âmbito da
comunidade, nem simplesmente de
acolhimento na Igreja. Os pais
esperam algo mais para o batizando:
esperam que a fé – de que faz parte a
corporeidade da Igreja e dos seus
sacramentos – lhe dê a vida, a vida
eterna. Fé é substância da esperança.
Aqui, porém, surge a pergunta:
Queremos nós realmente isto: viver
eternamente? Hoje, muitas pessoas
rejeitam a fé, talvez simplesmente
porque a vida eterna não lhes parece
uma coisa desejável. Não querem de
modo algum a vida eterna, mas a
presente; antes, a fé na vida eterna
parece, para tal fim, um obstáculo.
Continuar a viver eternamente – sem
fim – parece mais uma condenação
do que um dom. Certamente a morte
queria-se adiá-la o mais possível.
Mas, viver sempre, sem um termo,



acabaria por ser fastidioso e, em
última análise, insuportável. É isto
precisamente que diz, por exemplo, o
Padre da Igreja Ambrósio na sua
elegia pelo irmão defunto Sátiro:
«Sem dúvida, a morte não fazia parte
da natureza, mas tornou-se natural;
porque Deus não instituiu a morte ao
princípio, mas deu-a como remédio.
Condenada pelo pecado a um
trabalho contínuo e a lamentações
insuportáveis, a vida dos homens
começou a ser miserável. Deus teve
de pôr fim a estes males, para que a
morte restituísse o que a vida tinha
perdido. Com efeito, a imortalidade
seria mais penosa que benéfica, se
não fosse promovida pela graça»[6].
Antes, Ambrósio tinha dito: «Não
devemos chorar a morte, que é a
causa de salvação universal»[7].

11. Independentemente do que Santo
Ambrósio quisesse dizer
precisamente com estas palavras, é
certo que a eliminação da morte ou

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn7


mesmo o seu adiamento quase
ilimitado, deixaria a terra e a
humanidade numa condição
impossível e nem mesmo prestaria
um benefício ao indivíduo.
Obviamente há uma contradição na
nossa atitude, que evoca um conflito
interior da nossa mesma existência.
Por um lado, não queremos morrer;
sobretudo quem nos ama não quer
que morramos. Mas, por outro,
também não desejamos continuar a
existir ilimitadamente, nem a terra
foi criada com esta perspetiva. Então,
o que é que queremos na realidade?
Este paradoxo da nossa própria
conduta suscita uma questão mais
profunda: o que é, na verdade, a
«vida»? E o que significa realmente
«eternidade»? Há momentos em que
de repente temos a sua perceção:
sim, isto seria precisamente a «vida»
verdadeira, assim deveria ser. Em
comparação, aquilo que no dia-a-dia
chamamos «vida», na verdade não o
é. Agostinho, na sua extensa carta



sobre a oração, dirigida a Proba –
uma viúva romana rica e mãe de três
cônsules –, escreve: no fundo,
queremos uma só coisa, «a vida bem-
aventurada», a vida que é
simplesmente vida, pura
«felicidade». No fim de contas, nada
mais pedimos na oração. Só para ela
caminhamos; só disto se trata.
Porém, depois Agostinho diz
também: se considerarmos melhor,
no fundo não sabemos realmente o
que desejamos, o que propriamente
queremos. Não conhecemos de modo
algum esta realidade; mesmo
naqueles momentos em que
pensamos tocá-la, não a alcançamos
realmente. «Não sabemos o que
convém pedir» – confessa ele citando
São Paulo (Rm 8, 26). Sabemos
apenas que não é isto. Porém, no
facto de não saber sabemos que esta
realidade deve existir. «Há em nós,
por assim dizer, uma douta
ignorância» (docta ignorantia) –
escreve ele. Não sabemos realmente



o que queremos; não conhecemos
esta «vida verdadeira»; e, no entanto,
sabemos que deve existir algo que
não conhecemos e para isso nos
sentimos impelidos[8].

12. Penso que Agostinho descreve
aqui, de modo muito preciso e
sempre válido, a situação essencial
do homem, uma situação donde
provêm todas as suas contradições e
as suas esperanças. De certo modo,
desejamos a própria vida, a vida
verdadeira, que depois não seja
tocada sequer pela morte; mas, ao
mesmo tempo, não conhecemos
aquilo para que nos sentimos
impelidos. Não podemos deixar de
tender para isto e, no entanto,
sabemos que tudo quanto podemos
experimentar ou realizar não é
aquilo por que anelamos. Esta
«coisa» desconhecida é a verdadeira
«esperança» que nos impele e o facto
de nos ser desconhecida é, ao mesmo
tempo, a causa de todas as

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn8


ansiedades como também de todos os
ímpetos positivos ou destruidores
para o mundo autêntico e o homem
verdadeiro. A palavra «vida eterna»
procura dar um nome a esta
desconhecida realidade conhecida.
Necessariamente é uma expressão
insuficiente, que cria confusão. Com
efeito, «eterno» suscita em nós a
ideia do interminável, e isto nos
amedronta; «vida», faz-nos pensar na
existência por nós conhecida, que
amamos e não queremos perder, mas
que, frequentemente, nos reserva
mais canseiras que satisfações, de tal
maneira que se por um lado a
desejamos, por outro não a
queremos. A única possibilidade que
temos é procurar sair, com o
pensamento, da temporalidade de
que somos prisioneiros e, de alguma
forma, conjeturar que a eternidade
não seja uma sucessão contínua de
dias do calendário, mas algo
parecido com o instante repleto de
satisfação, onde a totalidade nos



abraça e nós abraçamos a totalidade.
Seria o instante de mergulhar no
oceano do amor infinito, no qual o
tempo – o antes e o depois – já não
existe. Podemos somente procurar
pensar que este instante é a vida em
sentido pleno, um incessante
mergulhar na vastidão do ser, ao
mesmo tempo que ficamos
simplesmente inundados pela
alegria. Assim o exprime Jesus, no
Evangelho de João: «Eu hei de ver-
vos de novo; e o vosso coração
alegrar-se-á e ninguém vos poderá
tirar a vossa alegria» (16, 22).
Devemos olhar neste sentido, se
quisermos entender o que visa a
esperança cristã, o que esperamos da
fé, do nosso estar com Cristo[9].

A esperança cristã é
individualista?

13. Ao longo da sua história, os
cristãos procuraram traduzir este
saber, que desconhece, em figuras

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn9


ilustrativas, explanando imagens do
«céu» que ficam sempre aquém
daquilo que conhecemos
precisamente só por negação, através
de um não-conhecimento. Todas
estas tentativas de representação da
esperança deram a muitos, no
decorrer dos séculos, a coragem de
viverem segundo a fé e, assim,
abandonarem inclusivamente os
seus «hyparchonta», os bens
materiais para a sua existência. O
autor da Carta aos Hebreus, no
décimo primeiro capítulo, traçou, por
assim dizer, uma história daqueles
que vivem na esperança e da sua
condição de caminhantes, uma
história que desde Abel chega até à
sua época. Contra este tipo de
esperança acendeu-se, na idade
moderna, uma crítica sempre mais
dura: tratar-se-ia de puro
individualismo, que teria
abandonado o mundo à sua miséria
indo refugiar-se numa salvação
eterna puramente privada. Henry de



Lubac, na introdução à sua obra
fundamental «Catholicisme. Aspects
sociaux du dogme», recolheu algumas
vozes características deste tipo, uma
das quais merece ser citada: «Será
que encontrei a alegria? Não...
Encontrei a minha alegria. O que é
algo terrivelmente diferente... A
alegria de Jesus pode ser individual.
Pode pertencer a uma só pessoa, e
esta está salva. Está em paz... agora e
para sempre, mas ela só. Esta solidão
na alegria não a perturba. Pelo
contrário: ela sente-se precisamente
a eleita! Na sua bem-aventurança,
atravessa as batalhas com uma rosa
na mão»[10].

14. A este respeito, Henry de Lubac,
baseando-se na teologia dos Padres
em toda a sua amplidão, pôde
demonstrar que a salvação foi
sempre considerada como uma
realidade comunitária. A mesma 
Carta aos Hebreus fala de uma
«cidade» (cf. 11, 10.16; 12, 22; 13, 14)

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn10


e, portanto, de uma salvação
comunitária. Coerentemente, o
pecado é entendido pelos Padres
como destruição da unidade do
género humano, como fragmentação
e divisão. Babel, o lugar da confusão
das línguas e da separação,
apresenta-se como expressão daquilo
que é radicalmente o pecado. Deste
modo, a «redenção» aparece
precisamente como a restauração da
unidade, onde nos encontramos
novamente juntos numa união que
se delínea na comunidade mundial
dos crentes. Não é necessário
ocuparmo-nos aqui de todos os
textos, onde transparece o caráter
comunitário da esperança.
Retomemos a Carta a Proba em que
Agostinho tenta ilustrar um pouco
esta desconhecida realidade
conhecida de que andamos à
procura. O seu ponto de partida é
simplesmente a expressão «vida
bem-aventurada [feliz]». Em seguida
cita o Salmo 144, 15: «Feliz o povo



cujo Deus é o Senhor». E continua:
«Para poder formar parte deste povo
e [...] viver eternamente com Ele,
recordemos que “o fim dos
mandamentos é promover a
caridade, que procede de um coração
puro, de uma consciência reta e de
uma fé sincera” (1Tm 1, 5)»[11]. Esta
vida verdadeira, para a qual sempre
tendemos, depende do facto de se
estar na união existencial com um
«povo» e pode realizar-se para cada
pessoa somente no âmbito deste
«nós». Aquela pressupõe,
precisamente, o êxodo da prisão do
próprio «eu», pois só na abertura
deste sujeito universal é que se abre
também o olhar para a fonte da
alegria, para o amor em pessoa, para
Deus.

15. Esta visão da «vida bem-
aventurada» orientada para a
comunidade visa, certamente, algo
que está para além do mundo
presente, mas é precisamente deste

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn11


modo que ela tem a ver também com
a edificação do mundo – segundo
formas muito distintas, conforme o
contexto histórico e as possibilidades
por ele oferecidas ou excluídas. No
tempo de Agostinho, quando a
irrupção de novos povos ameaçava
aquela coesão do mundo que dava
uma certa garantia de direito e de
vida numa comunidade jurídica,
tratava-se de fortalecer os
fundamentos realmente basilares
desta comunidade de vida e de paz,
para poder sobreviver no meio da
transformação do mundo. Deixando
de lado outros casos, procuremos
lançar um olhar sobre um momento
da Idade Média, emblemático sob
determinados aspetos. Na
consciência comum, os mosteiros
eram vistos como os lugares da fuga
do mundo («contemptus mundi») e do
subtrair-se à responsabilidade pelo
mundo na procura da salvação
privada. Bernardo de Claraval, que,
com a sua Ordem reformada, trouxe



uma multidão de jovens para os
mosteiros, tinha a este respeito uma
visão muito distinta. Na sua opinião,
os monges desempenham uma tarefa
para bem de toda a Igreja e, por
conseguinte, também de todo o
mundo. Com muitas imagens, ele
ilustra a responsabilidade dos
monges pelo organismo inteiro da
Igreja, antes, pela humanidade;
aplica a eles esta frase do Pseudo-
Rufino: «O género humano vive
graças a poucos; se estes não
existissem, o mundo pereceria...»[12].
Os contemplativos (contemplantes)
devem tornar-se trabalhadores
agrícolas (laborantes) – diz ele. A
nobreza do trabalho, que o
cristianismo herdou do judaísmo,
estava patente nas regras monásticas
de Agostinho e de Bento. Bernardo
retoma este conceito. Os jovens
nobres que afluíam aos seus
mosteiros deviam submeter-se ao
trabalho manual. É verdade que
Bernardo diz explicitamente que

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn12


nem mesmo o mosteiro pode
restabelecer o Paraíso; mas defende
que aquele deve, como lugar de
amanho manual e espiritual,
preparar o novo Paraíso. O terreno
bravio de um bosque torna-se fértil,
precisamente quando, ao mesmo
tempo, se deitam abaixo as árvores
da soberba, se extirpa o que de
bravio cresce nas almas e se prepara
assim o terreno onde possa
prosperar pão para o corpo e para a
alma[13]. Por acaso, olhando
precisamente a história atual, não se
constata novamente que nenhuma
estruturação positiva do mundo é
possível nos lugares onde as almas se
brutalizam?

A transformação da fé-esperança
cristã no tempo moderno

16. Como pôde desenvolver-se a ideia
de que a mensagem de Jesus é
estritamente individualista e visa
apenas o indivíduo? Como é que se

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn13


chegou a interpretar a «salvação da
alma» como fuga da
responsabilidade geral e,
consequentemente, a considerar o
programa do cristianismo como
busca egoísta da salvação que se
recusa a servir os outros? Para
encontrar uma resposta à questão,
devemos lançar um olhar sobre as
componentes fundamentais do
tempo moderno. Estas aparecem,
com particular clareza, em Francisco
Bacon. Que uma nova época tenha
surgido – graças à descoberta da
América e às novas conquistas
técnicas que permitiram este
desenvolvimento – é um dado fora de
discussão. Mas, sobre o que é que se
baseia esta mudança epocal? É a
nova correlação de experiência e
método que coloca o homem em
condições de chegar a uma
interpretação da natureza conforme
às suas leis e, deste modo, conseguir
finalmente «a vitória da arte sobre a
natureza» (victoria cursus artis super



naturam)[14]. A novidade – conforme
a visão de Bacon – está numa nova
correlação entre ciência e prática.
Isto foi depois aplicado também
teologicamente: esta nova correlação
entre ciência e prática significaria
que o domínio sobre a criação, dado
ao homem por Deus e perdido no
pecado original, ficaria
restabelecido[15].

17. Quem lê estas afirmações e nelas
reflete com atenção, reconhece uma
transição desconcertante: até então a
recuperação daquilo que o homem,
expulso do paraíso terrestre, tinha
perdido esperava-se da fé em Jesus
Cristo, e nisto se via a «redenção».
Agora, esta «redenção», a
restauração do «paraíso» perdido, já
não se espera da fé, mas da ligação
recém-descoberta entre ciência e
prática. Com isto, não é que se negue
simplesmente a fé; mas, esta acaba
deslocada para outro nível – o das
coisas somente privadas e

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn15
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn15


ultraterrestres – e, simultaneamente,
torna-se de algum modo irrelevante
para o mundo. Esta visão
programática determinou o caminho
dos tempos modernos, e influencia
inclusive a atual crise da fé que,
concretamente, é sobretudo uma
crise da esperança cristã. Assim
também a esperança, segundo Bacon,
ganha uma nova forma. Agora
chama-se fé no progresso. Com
efeito, para Bacon, resulta claro que
os descobrimentos e as recentes
invenções são apenas um começo e
que, graças à sinergia entre ciência e
prática, seguir-se-ão descobertas
completamente novas, surgirá um
mundo totalmente novo, o reino do
homem[16]. Nesta linha, apresentou
um panorama das invenções
previsíveis, chegando ao avião e ao
submarino. Ao longo do sucessivo
desenvolvimento da ideologia do
progresso, a alegria pelos avanços
palpáveis das potencialidades
humanas permanece uma

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn16
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn16


confirmação constante da fé no
progresso enquanto tal.

18. Simultaneamente, há duas
categorias que penetram sempre
mais no centro da ideia de progresso:
razão e liberdade. Aquele é
sobretudo um progresso no crescente
domínio da razão, sendo esta
considerada obviamente um poder
do bem e para o bem. O progresso é a
superação de todas as dependências;
é avanço para a liberdade perfeita.
Também a liberdade é vista só como
promessa, na qual o homem se
realiza rumo à plenitude. Em ambos
os conceitos – liberdade e razão –
está presente um aspeto político. O
reino da razão, de facto, é aguardado
como a nova condição da
humanidade feita totalmente livre.
Todavia, as condições políticas deste
reino da razão e da liberdade
aparecem, à primeira vista, pouco
definidas. Razão e liberdade parecem
garantir por si mesmas, em virtude



da sua intrínseca bondade, uma nova
comunidade humana perfeita. Nos
dois conceitos-chave de «razão» e
«liberdade», tacitamente o
pensamento coloca-se sempre em
contraste com os vínculos da fé e da
Igreja, como também com os
vínculos dos ordenamentos estatais
de então. Por isso, ambos os
conceitos trazem em si um potencial
revolucionário de enorme força
explosiva.

19. Temos de lançar brevemente um
olhar sobre duas etapas essenciais da
concretização política desta
esperança, porque são de grande
importância para o caminho da
esperança cristã, para a sua
compreensão e persistência. Há,
antes de mais nada, a Revolução
francesa como tentativa de instaurar
o domínio da razão e da liberdade
agora também de modo
politicamente real. Inicialmente, a
Europa do Iluminismo contemplou



fascinada estes acontecimentos, mas
depois, à vista da sua evolução, teve
de refletir de modo novo sobre razão
e liberdade. Significativos destas
duas fases de receção do que
acontecera em França são dois
escritos de Emanuel Kant, nos quais
ele reflete sobre os acontecimentos.
Em 1792, escreve a obra «Der Sieg des
guten Prinzips über das böse und die
Gründung eines Reichs Gottes auf
Erden» (A vitória do princípio bom
sobre o princípio mau e a
constituição de um reino de Deus
sobre a terra). Nela afirma: «A
passagem gradual da fé eclesiástica
ao domínio exclusivo da pura fé
religiosa constitui a aproximação do
reino de Deus»[17]. Diz também que as
revoluções podem apressar os
tempos desta passagem da fé
eclesiástica à fé racional. O «reino de
Deus», de que falara Jesus, recebeu
aqui uma nova definição e assumiu
também uma nova presença; existe,
por assim dizer, uma nova

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn17
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn17


«expetativa imediata»: o «reino de
Deus» chega onde a «fé eclesiástica»
é superada e substituída pela «fé
religiosa», ou seja, pela mera fé
racional. Em 1794, no livro «Das Ende
aller Dinge» (O fim de todas as
coisas), aparece uma imagem
diferente. Agora, Kant toma em
consideração a possibilidade de que,
a par do fim natural de todas as
coisas, se verifique também um fim
contrário à natureza, perverso.
Escreve a tal respeito: «Se
acontecesse um dia chegar o
cristianismo a não ser mais digno de
amor, então o pensamento
dominante dos homens deveria
tomar a forma de rejeição e de
oposição contra ele; e o anticristo [...]
inauguraria o seu regime, mesmo
que breve, (baseado
presumivelmente sobre o medo e o
egoísmo). Em seguida, porém, visto
que o cristianismo, embora
destinado a ser a religião universal,
de facto não teria sido ajudado pelo



destino a sê-lo, poderia verificar-se,
sob o aspeto moral, o fim (perverso)
de todas as coisas»[18].

20. O século XIX não perdeu a sua fé
no progresso como nova forma da
esperança humana e continuou a
considerar razão e liberdade como as
estrelas-guia a seguir no caminho da
esperança. Todavia a evolução
sempre mais rápida do progresso
técnico e a industrialização com ele
relacionada criaram, bem depressa,
uma situação social completamente
nova: formou-se a classe dos
trabalhadores da indústria e o
chamado «proletariado industrial»,
cujas terríveis condições de vida
foram ilustradas de modo
impressionante por Frederico Engels,
em 1845. Ao leitor, devia resultar
claro que isto não pode continuar; é
necessária uma mudança. Mas a
mudança haveria de abalar e
derrubar toda a estrutura da
sociedade burguesa. Depois da

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn18
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn18


revolução burguesa de 1789, tinha
chegado a hora para uma nova
revolução: a proletária. O progresso
não podia limitar-se a avançar de
forma linear e com pequenos passos.
Urgia o salto revolucionário. Karl
Marx recolheu este apelo do
momento e, com vigor de linguagem
e de pensamento, procurou iniciar
este novo passo grande e, como
supunha, definitivo da história rumo
à salvação, rumo àquilo que Kant
tinha qualificado como o «reino de
Deus». Tendo-se diluída a verdade do
além, tratar-se-ia agora de
estabelecer a verdade de aquém. A
crítica do céu transforma-se na
crítica da terra, a crítica da teologia
na crítica da política. O progresso
rumo ao melhor, rumo ao mundo
definitivamente bom, já não vem
simplesmente da ciência, mas da
política – de uma política pensada
cientificamente, que sabe reconhecer
a estrutura da história e da
sociedade, indicando assim a estrada



da revolução, da mudança de todas
as coisas. Com pontual precisão,
embora de forma unilateralmente
parcial, Marx descreveu a situação
do seu tempo e ilustrou, com grande
capacidade analítica, as vias para a
revolução. E não só teoricamente,
pois com o partido comunista,
nascido do manifesto comunista de
1848, também a iniciou
concretamente. A sua promessa,
graças à agudeza das análises e à
clara indicação dos instrumentos
para a mudança radical, fascinou e
não cessa de fascinar ainda hoje. E a
revolução deu-se, depois, na forma
mais radical na Rússia.

21. Com a sua vitória, porém, tornou-
se evidente também o erro
fundamental de Marx. Ele indicou
com exatidão o modo como realizar o
derrubamento. Mas, não nos disse,
como as coisas deveriam proceder
depois. Ele supunha simplesmente
que, com a expropriação da classe



dominante, a queda do poder político
e a socialização dos meios de
produção, ter-se-ia realizado a Nova
Jerusalém. Com efeito, então
ficariam anuladas todas as
contradições; o homem e o mundo
haveriam finalmente de ver claro em
si próprios. Então tudo poderia
proceder espontaneamente pelo reto
caminho, porque tudo pertenceria a
todos e todos haviam de querer o
melhor um para o outro. Assim,
depois de cumprida a revolução,
Lenin deu-se conta de que, nos
escritos do mestre, não se achava
qualquer indicação sobre o modo
como proceder. É verdade que ele
tinha falado da fase intermédia da
ditadura do proletariado como de
uma necessidade que, porém, num
segundo momento ela mesma se
demonstraria caduca. Esta «fase
intermédia» conhecemo-la muito
bem e sabemos também como depois
evoluiu, não dando à luz o mundo
sadio, mas deixando atrás de si uma



destruição desoladora. Marx não
falhou só ao deixar de idealizar os
ordenamentos necessários para o
mundo novo; com efeito, já não
deveria haver mais necessidade
deles. O facto de não dizer nada
sobre isso é lógica consequência da
sua perspetiva. O seu erro situa-se
numa profundidade maior. Ele
esqueceu que o homem permanece
sempre homem. Esqueceu o homem
e a sua liberdade. Esqueceu que a
liberdade permanece sempre
liberdade, inclusive para o mal.
Pensava que, uma vez colocada em
ordem a economia, tudo se
arranjaria. O seu verdadeiro erro é o
materialismo: de fato, o homem não
é só o produto de condições
económicas nem se pode curá-lo
apenas do exterior criando condições
económicas favoráveis.

22. Encontramo-nos assim
novamente diante da questão: o que
é que podemos esperar? É necessária



uma autocrítica da idade moderna
feita em diálogo com o cristianismo e
com a sua conceção da esperança.
Neste diálogo, também os cristãos
devem aprender de novo, no
contexto dos seus conhecimentos e
experiências, em que consiste
verdadeiramente a sua esperança, o
que é que temos para oferecer ao
mundo e, ao contrário, o que é que
não podemos oferecer. É preciso que,
na autocrítica da idade moderna,
conflua também uma autocrítica do
cristianismo moderno, que deve
aprender sempre de novo a
compreender-se a si mesmo a partir
das próprias raízes. A este respeito,
pode-se aqui mencionar somente
alguns indícios. Antes de mais,
devemos perguntar-nos: o que é que
significa verdadeiramente
«progresso»; o que é que ele promete
e o que é que não promete? No
século XIX, já existia uma crítica à fé
no progresso. No século XX, Teodoro
W. Adorno formulou, de modo



drástico, a problematicidade da fé no
progresso: este, visto de perto, seria o
progresso da funda à megabomba.
Certamente, este é um lado do
progresso que não se deve encobrir.
Dito de outro modo: torna-se
evidente a ambiguidade do
progresso. Não há dúvida que este
oferece novas potencialidades para o
bem, mas abre também
possibilidades abissais de mal –
possibilidades que antes não
existiam. Todos fomos testemunhas
de como o progresso em mãos
erradas possa tornar-se, e tornou-se
realmente, um progresso terrível no
mal. Se ao progresso técnico não
corresponde um progresso na
formação ética do homem, no
crescimento do homem interior (cf.
Ef 3, 16; 2Cor 4, 16), então aquele não
é um progresso, mas uma ameaça
para o homem e para o mundo.

23. No que diz respeito aos dois
grandes temas «razão» e «liberdade»,



aqui é possível apenas acenar às
questões relacionadas com eles. Sem
dúvida, a razão é o grande dom de
Deus ao homem, e a vitória da razão
sobre a irracionalidade é também
um objetivo da fé cristã. Mas, quando
é que a razão domina
verdadeiramente? Quando se
separou de Deus? Quando ficou cega
a Deus? A razão inteira reduz-se à
razão do poder e do fazer? Se o
progresso, para ser digno deste nome
necessita do crescimento moral da
humanidade, então a razão do poder
e do fazer deve de igual modo
urgentemente ser integrada
mediante a abertura da razão às
forças salvíficas da fé, ao
discernimento entre o bem e o mal.
Somente assim é que se torna uma
razão verdadeiramente humana.
Torna-se humana apenas se for
capaz de indicar o caminho à
vontade, e só é capaz disso se olhar
para além de si própria. Caso
contrário, a situação do homem,



devido à discrepância entre a
capacidade material e a falta de juízo
do coração, torna-se uma ameaça
para ele e para a criação. Por isso,
falando de liberdade, é preciso
recordar que a liberdade humana
requer sempre um concurso de
várias liberdades. Este concurso,
porém, não se pode efetuar se não
for determinado por um critério
intrínseco comum de ponderação,
que é fundamento e meta da nossa
liberdade. Digamos isto de uma
forma mais simples: o homem tem
necessidade de Deus; de contrário,
fica privado de esperança.
Consideradas as mudanças da era
moderna, a afirmação de São Paulo,
citada ao princípio (Ef 2, 12), revela-
se muito realista e inteiramente
verdadeira. Portanto, não há dúvida
de que um «reino de Deus» realizado
sem Deus – e por conseguinte um
reino somente do homem – resolve-
se inevitavelmente no «fim perverso»
de todas as coisas, descrito por Kant:



já o vimos e vemo-lo sempre de novo.
De igual modo, também não há
dúvida de que, para Deus entrar
verdadeiramente nas realidades
humanas, não basta ser pensado por
nós, requer-se que Ele mesmo venha
ao nosso encontro e nos fale. Por
isso, a razão necessita da fé para
chegar a ser totalmente ela própria:
razão e fé precisam uma da outra
para realizar a sua verdadeira
natureza e missão.

A verdadeira fisionomia da
esperança cristã

24. Retomemos agora a questão: o
que é que podemos esperar? E o que
é que não podemos esperar? Antes
de mais, devemos constatar que um
progresso por adição só é possível no
campo material. Aqui, no
conhecimento crescente das
estruturas da matéria e correlativas
invenções cada vez mais avançadas,
verifica-se claramente uma



continuidade do progresso rumo a
um domínio sempre maior da
natureza. Mas, no âmbito da
consciência ética e da decisão moral,
não há tal possibilidade de adição,
simplesmente porque a liberdade do
homem é sempre nova e deve
sempre de novo tomar as suas
decisões. Nunca aparecem
simplesmente já tomadas em nossa
vez por outros – neste caso, de facto,
deixaríamos de ser livres. A
liberdade pressupõe que, nas
decisões fundamentais, cada homem,
cada geração seja um novo início.
Certamente as novas gerações, tal
como podem construir sobre os
conhecimentos e as experiências
daqueles que as precederam, podem
haurir do tesouro moral da
humanidade inteira. Mas podem
também recusá-lo, pois este não pode
ter a mesma evidência das invenções
materiais. O tesouro moral da
humanidade não está presente como
o estão os instrumentos que se usam;



aquele existe como convite à
liberdade e como sua possibilidade.
Isto, porém, significa que:

a) O reto estado das coisas humanas,
o bem-estar moral do mundo não
pode jamais ser garantido
simplesmente mediante as
estruturas, por mais válidas que
estas sejam. Tais estruturas são não
só importantes, mas necessárias;
todavia, não podem nem devem
impedir a liberdade do homem.
Inclusive, as melhores estruturas só
funcionam se numa comunidade
subsistem convicções que sejam
capazes de motivar os homens para
uma livre adesão ao ordenamento
comunitário. A liberdade necessita
de uma convicção; esta não existe
por si mesma, mas deve ser sempre
novamente conquistada
comunitariamente.

b) Visto que o homem permanece
sempre livre e dado que a sua



liberdade é também sempre frágil,
não existirá jamais neste mundo o
reino do bem definitivamente
consolidado. Quem prometesse o
mundo melhor que duraria
irrevocavelmente para sempre, faria
uma promessa falsa; ignora a
liberdade humana. A liberdade deve
ser incessantemente conquistada
para o bem. A livre adesão ao bem
nunca acontece simplesmente por si
mesma. Se houvesse estruturas que
fixassem de modo irrevogável uma
determinada – boa – condição do
mundo, ficaria negada a liberdade do
homem e, por este motivo, não
seriam de modo algum, em
definitivo, boas estruturas.

25. Consequência de tudo isto é que a
busca sempre nova e trabalhosa de
retos ordenamentos para as
realidades humanas é tarefa de cada
geração: nunca é uma tarefa que se
possa simplesmente dar por
concluída. Mas, cada geração deve



dar a própria contribuição para
estabelecer razoáveis ordenamentos
de liberdade e de bem, que ajudem a
geração seguinte na sua orientação
para o reto uso da liberdade
humana, dando assim – sempre
dentro dos limites humanos – uma
certa garantia para o futuro também.
Por outras palavras: as boas
estruturas ajudam, mas por si só não
bastam. O homem não poderá jamais
ser redimido simplesmente a partir
de fora. Equivocaram-se Francisco
Bacon e os adeptos da corrente de
pensamento da idade moderna nele
inspirada, ao considerar que o
homem teria sido redimido através
da ciência. Com uma tal expetativa,
está-se a pedir demasiado à ciência;
esta espécie de esperança é falaz. A
ciência pode contribuir muito para a
humanização do mundo e dos povos.
Mas, pode também pode destruir o
homem e o mundo, se não for
orientada por forças que se
encontram fora dela. Além disso,



devemos constatar também que o
cristianismo moderno, diante dos
sucessos da ciência na progressiva
estruturação do mundo, tinha-se
concentrado em grande parte
somente sobre o indivíduo e a sua
salvação. Deste modo, restringiu o
horizonte da sua esperança e não
reconheceu suficientemente sequer a
grandeza da sua tarefa – apesar de
ser grande o que continuou a fazer
na formação do homem e no cuidado
dos fracos e dos que sofrem.

26. Não é a ciência que redime o
homem. O homem é redimido pelo
amor. Isto vale já no âmbito deste
mundo. Quando alguém experimenta
na sua vida um grande amor,
conhece um momento de «redenção»
que dá um sentido novo à sua vida.
Mas, rapidamente se dará conta
também de que o amor que lhe foi
dado não resolve, por si só, o
problema da sua vida. É um amor
que permanece frágil. Pode ser



destruído pela morte. O ser humano
necessita do amor incondicionado.
Precisa daquela certeza que o faz
exclamar: «Nem a morte, nem a vida,
nem os anjos, nem os principados,
nem o presente, nem o futuro, nem
as potestades, nem a altura, nem a
profundidade, nem qualquer outra
criatura poderá separar-nos do amor
de Deus, que está em Cristo Jesus,
nosso Senhor» (Rm 8, 38-39). Se
existe este amor absoluto com a sua
certeza absoluta, então – e somente
então – o homem está «redimido»,
independentemente do que lhe possa
acontecer naquela circunstância. É
isto o que se entende, quando
afirmamos: Jesus Cristo «redimiu-
nos». Através d'Ele tornamo-nos
seguros de Deus – de um Deus que
não constitui uma remota «causa
primeira» do mundo, porque o seu
Filho unigénito fez-Se homem e d'Ele
pode cada um dizer: «Vivo na fé do
Filho de Deus, que me amou e Se



entregou a Si mesmo por mim» (Gal
2, 20).

27. Neste sentido, é verdade que
quem não conhece Deus, mesmo
podendo ter muitas esperanças, no
fundo está sem esperança, sem a
grande esperança que sustenta toda
a vida (cf. Ef 2, 12). A verdadeira e
grande esperança do homem, que
resiste apesar de todas as desilusões,
só pode ser Deus – o Deus que nos
amou, e ama ainda agora «até ao
fim», «até à plena consumação» (cf.
Jo 13, 1 e 19, 30). Quem é atingido
pelo amor começa a intuir em que
consistiria propriamente a «vida».
Começa a intuir o significado da
palavra de esperança que
encontramos no rito do Batismo: da
fé espero a «vida eterna» – a vida
verdadeira que, inteiramente e sem
ameaças, em toda a sua plenitude é
simplesmente vida. Jesus, que disse
de Si mesmo ter vindo ao mundo
para que tenhamos a vida e a



tenhamos em plenitude, em
abundância (cf. Jo 10, 10), também
nos explicou o que significa «vida»:
«A vida eterna consiste nisto: Que Te
conheçam a Ti, por único Deus
verdadeiro, e a Jesus Cristo, a Quem
enviaste» (Jo 17, 3). A vida, no
verdadeiro sentido, não a possui
cada um em si próprio sozinho, nem
mesmo por si só: aquela é uma
relação. E a vida na sua totalidade é
relação com Aquele que é a fonte da
vida. Se estivermos em relação com
Aquele que não morre, que é a
própria Vida e o próprio Amor, então
estamos na vida. Então «vivemos».

28. Surge agora, porém, a questão:
não será que, desta maneira, caímos
de novo no individualismo da
salvação? Na esperança só para mim,
que aliás não é uma esperança
verdadeira porque esquece e
descuida os outros? Não. A relação
com Deus estabelece-se através da
comunhão com Jesus – sozinhos e



apenas com as nossas possibilidades
não o conseguimos. Mas, a relação
com Jesus é uma relação com Aquele
que Se entregou a Si próprio em
resgate por todos nós (cf. 1Tim 2, 6).
O facto de estarmos em comunhão
com Jesus Cristo envolve-nos no seu
ser «para todos», fazendo disso o
nosso modo de ser. Ele compromete-
nos a ser para os outros, mas só na
comunhão com Ele é que se torna
possível sermos verdadeiramente
para os outros, para a comunidade.
Neste contexto, queria citar o grande
doutor grego da Igreja, São Máximo o
Confessor († 662), o qual começa por
exortar a não antepor nada ao
conhecimento e ao amor de Deus,
mas depois passa imediatamente a
aplicações muito práticas: «Quem
ama Deus não pode reservar o
dinheiro para si próprio. Distribui-o
de modo “divino” [...] do mesmo
modo segundo a medida da
justiça»[19]. Do amor para com Deus
consegue a participação na justiça e

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn19
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn19


na bondade de Deus para com os
outros; amar a Deus requer a
liberdade interior diante de cada
bem possuído e de todas as coisas
materiais: o amor de Deus revela-se
na responsabilidade pelo outro[20]. A
mesma conexão entre amor de Deus
e responsabilidade pelos homens
podemos observá-la com comoção na
vida de Santo Agostinho. Depois da
sua conversão à fé cristã, ele,
juntamente com alguns amigos
possuídos pelos mesmos ideais,
queria levar uma vida dedicada
totalmente à palavra de Deus e às
realidades eternas. Pretendia
realizar com valores cristãos o ideal
da vida contemplativa expressa pela
grande filosofia grega, escolhendo
deste modo «a melhor parte» (cf. Lc
10, 42). Mas as coisas foram de outro
modo. Participava ele na Missa
dominical, na cidade portuária de
Hipona, quando foi chamado pelo
Bispo do meio da multidão e instado
a deixar-se ordenar para exercer o

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn20
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn20


ministério sacerdotal naquela
cidade. Olhando retrospetivamente
para aquela hora, escreve nas suas
«Confissões»: «Aterrorizado com os
meus pecados e com o peso da minha
miséria, tinha resolvido e meditado
em meu coração, o projeto de fugir
para o ermo. Mas Vós mo impedistes
e me fortalecestes dizendo: “Cristo
morreu por todos, para que os
viventes não vivam para si, mas para
Aquele que morreu por todos” (cf.
2Cor 5, 15)»[21]. Cristo morreu por
todos. Viver para Ele significa deixar-
se envolver no seu «ser para».

29. Para Agostinho, isto significou
uma vida totalmente nova. Assim
descreveu ele uma vez o seu dia-a-
dia: «Corrigir os indisciplinados,
confortar os pusilânimes, amparar os
fracos, refutar os opositores,
precaver-se dos maliciosos, instruir
os ignorantes, estimular os
negligentes, frear os provocadores,
moderar os ambiciosos, encorajar os

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn21
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn21


desanimados, pacificar os litigiosos,
ajudar os necessitados, libertar os
oprimidos, demonstrar aprovação
aos bons, tolerar o maus e [ai de
mim!] amar a todos»[22]. «É o
Evangelho que me assusta»[23] –
aquele susto salutar que nos impede
de viver para nós mesmos e que nos
impele a transmitir a nossa
esperança comum. De facto, era esta
precisamente a intenção de
Agostinho: na difícil situação do
império romano, que ameaçava
também a África romana e – no final
da vida de Agostinho – até a destruiu,
transmite esperança, a esperança
que lhe vinha da fé e que,
contrariamente ao seu
temperamento introvertido, o tornou
capaz de participar decididamente e
com todas as forças na edificação da
cidade. No mesmo capítulo das 
Confissões, onde acabámos de ver o
motivo decisivo do seu
empenhamento «por todos», diz ele:
Cristo «intercede por nós. Doutro

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn22
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn22
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn23
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn23


modo desesperaria, pois são muitas e
grandes as minhas fraquezas! Sim,
são muito pesadas, mas maior é o
poder da vossa medicina.
Poderíamos pensar que a vossa
Palavra Se tinha afastado da união
com o homem e desesperado de nos
salvar, se não se tivesse feito homem
e habitado entre nós»[24]. Em virtude
da sua esperança, Agostinho
prodigalizou-se pelas pessoas simples
e pela sua cidade – renunciou à sua
nobreza espiritual e pregou e agiu de
modo simples para a gente simples.

30. Façamos um resumo daquilo que
emergiu no desenrolar das nossas
reflexões. O homem, na sucessão dos
dias, tem muitas esperanças –
menores ou maiores – distintas nos
diversos períodos da sua vida. Às
vezes pode parecer que uma destas
esperanças o satisfaça totalmente,
sem ter necessidade de outras. Na
juventude, pode ser a esperança do
grande e fagueiro amor; a esperança

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn24
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn24


de uma certa posição na profissão,
deste ou daquele sucesso
determinante para o resto da vida.
Mas quando estas esperanças se
realizam, resulta com clareza que na
realidade, isso não era a totalidade.
Torna-se evidente que o homem
necessita de uma esperança que vá
mais além. Vê-se que só algo de
infinito lhe pode bastar, algo que
será sempre mais do que aquilo que
ele alguma vez possa alcançar. Neste
sentido, a época moderna
desenvolveu a esperança da
instauração de um mundo perfeito
que, graças aos conhecimentos da
ciência e a uma política
cientificamente fundada, parecia
tornar-se realizável. Assim, a
esperança bíblica do reino de Deus
foi substituída pela esperança do
reino do homem, pela esperança de
um mundo melhor que seria o
verdadeiro «reino de Deus». Esta
parecia finalmente a esperança
grande e realista de que o homem



necessita. Estava em condições de
mobilizar – por um certo tempo –
todas as energias do homem; o
grande objetivo parecia merecedor
de todo o esforço. Mas, com o passar
do tempo fica claro que esta
esperança escapa sempre para mais
longe. Primeiro deram-se conta de
que esta era talvez uma esperança
para os homens de amanhã, mas não
uma esperança para mim. E, embora
o elemento «para todos» faça parte
da grande esperança – com efeito,
não posso ser feliz contra e sem os
demais – o certo é que uma
esperança que não me diga respeito
a mim pessoalmente não é sequer
uma verdadeira esperança. E tornou-
se evidente que esta era uma
esperança contra a liberdade, porque
a situação das realidades humanas
depende em cada geração
novamente da livre decisão dos
homens que dela fazem parte. Se esta
liberdade, por causa das condições e
das estruturas, lhes fosse tirada, o



mundo, em última análise, não seria
bom, porque um mundo sem
liberdade não é de forma alguma um
mundo bom. Deste modo, apesar de
ser necessário um contínuo esforço
pelo melhoramento do mundo, o
mundo melhor de amanhã não pode
ser o conteúdo próprio e suficiente
da nossa esperança. E, sempre a este
respeito, pergunta-se: Quando é
«melhor» o mundo? O que é que o
torna bom? Com qual critério se
pode avaliar o seu ser bom? E por
quais caminhos se pode alcançar esta
«bondade»?

31. Mais ainda: precisamos das
esperanças – menores ou maiores –
que, dia após dia, nos mantêm a
caminho. Mas, sem a grande
esperança que deve superar tudo o
resto, aquelas não bastam. Esta
grande esperança só pode ser Deus,
que abraça o universo e nos pode
propor e dar aquilo que, sozinhos,
não podemos conseguir.



Precisamente o ser gratificado com
um dom faz parte da esperança.
Deus é o fundamento da esperança –
não um deus qualquer, mas aquele
Deus que possui um rosto humano e
que nos amou até ao fim: cada
indivíduo e a humanidade no seu
conjunto. O seu reino não é um além
imaginário, colocado num futuro que
nunca mais chega; o seu reino está
presente onde Ele é amado e onde o
seu amor nos alcança. Somente o seu
amor nos dá a possibilidade de
perseverar com toda a sobriedade
dia após dia, sem perder o ardor da
esperança, num mundo que, por sua
natureza, é imperfeito. E, ao mesmo
tempo, o seu amor é para nós a
garantia de que existe aquilo que
intuímos só vagamente e, contudo,
no íntimo esperamos: a vida que é
«verdadeiramente» vida.
Procuremos concretizar ainda mais
esta ideia na última parte, dirigindo
a nossa atenção para alguns



«lugares» de aprendizagem prática e
de exercício da esperança.

«Lugares» de aprendizagem e de
exercício da esperança

I. A oração como escola da
esperança

32. Primeiro e essencial lugar de
aprendizagem da esperança é a
oração. Quando já ninguém me
escuta, Deus ainda me ouve. Quando
já não posso falar com ninguém, nem
invocar mais ninguém, a Deus
sempre posso falar. Se não há mais
ninguém que me possa ajudar – por
tratar-se de uma necessidade ou de
uma expetativa que supera a
capacidade humana de esperar – Ele
pode ajudar-me[25]. Se me encontro
confinado numa extrema solidão...o
orante jamais está totalmente só. Dos
seus 13 anos de prisão, 9 dos quais
em isolamento, o inesquecível
Cardeal Nguyen Van Thuan deixou-
nos um livrinho precioso: Orações de

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn25
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn25


esperança. Durante 13 anos de
prisão, numa situação de desespero
aparentemente total, a escuta de
Deus, o poder falar-Lhe, tornou-se
para ele uma força crescente de
esperança, que, depois da sua
libertação, lhe permitiu ser para os
homens em todo o mundo uma
testemunha da esperança, daquela
grande esperança que não declina,
mesmo nas noites da solidão.

33. De forma muito bela Agostinho
ilustrou a relação íntima entre
oração e esperança, numa homilia
sobre a Primeira Carta de João. Ele
define a oração como um exercício
do desejo. O homem foi criado para
uma realidade grande ou seja, para o
próprio Deus, para ser preenchido
por Ele. Mas, o seu coração é
demasiado estreito para a grande
realidade que lhe está destinada.
Tem de ser dilatado. «Assim procede
Deus: diferindo a sua promessa, faz
aumentar o desejo; e com o desejo,



dilata a alma, tornando-a mais apta a
receber os seus dons». Aqui
Agostinho pensa em São Paulo que,
de si mesmo, afirma viver inclinado
para as coisas que hão de vir (Fil 3,
13). Depois usa uma imagem muito
bela para descrever este processo de
dilatação e preparação do coração
humano. «Supõe que Deus queira
encher-te de mel (símbolo da ternura
de Deus e da sua bondade). Se tu,
porém, estás cheio de vinagre, onde
vais pôr o mel?». O vaso, ou seja o
coração, deve primeiro ser dilatado e
depois limpo: livre do vinagre e do
seu sabor. Isto requer trabalho, faz
sofrer, mas só assim se realiza o
ajustamento àquilo para que somos
destinados[26]. Apesar de Agostinho
falar diretamente só da recetividade
para Deus, resulta claro, no entanto,
que o homem neste esforço, com que
se livra do vinagre e do seu sabor
amargo, não se torna livre só para
Deus, mas abre-se também para os
outros. De facto, só tornando-nos

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn26
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn26


filhos de Deus é que podemos estar
com o nosso Pai comum. Orar não
significa sair da história e retirar-se
para o canto privado da própria
felicidade. O modo correto de rezar é
um processo de purificação interior
que nos torna aptos para Deus e,
precisamente desta forma, aptos
também para os homens. Na oração,
o homem deve aprender o que
verdadeiramente pode pedir a Deus,
o que é digno de Deus. Deve
aprender que não pode rezar contra
o outro. Deve aprender que não pode
pedir as coisas superficiais e
cómodas que de momento deseja – a
pequena esperança equivocada que o
leva para longe de Deus. Deve
purificar os seus desejos e as suas
esperanças. Deve livrar-se das
mentiras secretas com que se engana
a si próprio: Deus perscruta-as, e o
contacto com Deus obriga o homem a
reconhecê-las também. «Quem
poderá discernir todos os erros?
Purificai-me das faltas escondidas»,



reza o Salmista (19/18, 13). O não
reconhecimento da culpa, a ilusão de
inocência não me justifica nem me
salva, porque o entorpecimento da
consciência, a incapacidade de
reconhecer em mim o mal enquanto
tal é culpa minha. Se Deus não existe,
talvez me deva refugiar em tais
mentiras, porque não há ninguém
que me possa perdoar, ninguém que
seja a medida verdadeira. Pelo
contrário, o encontro com Deus
desperta a minha consciência, para
que deixe de fornecer-me uma
autojustificação, cesse de ser um
reflexo de mim mesmo e dos
contemporâneos que me
condicionam, mas se torne
capacidade de escuta do mesmo
Bem.

34. Para que a oração desenvolva
esta força purificadora, deve, por um
lado, ser muito pessoal, um
confronto do meu eu com Deus, com
o Deus vivo; mas, por outro, deve ser



incessantemente guiada e iluminada
pelas grandes orações da Igreja e dos
santos, pela oração litúrgica, na qual
o Senhor nos ensina continuamente
a rezar de modo justo. O Cardeal
Nyugen Van Thuan, contou no seu
livro de Exercícios Espirituais, como
na sua vida tinha havido longos
períodos de incapacidade para rezar,
e como ele se tinha agarrado às
palavras de oração da Igreja: ao Pai
Nosso, à Ave Maria e às orações da
Liturgia[27]. Na oração, deve haver
sempre este entrelaçamento de
oração pública e oração pessoal.
Assim podemos falar a Deus, assim
Deus fala a nós. Deste modo,
realizam-se em nós as purificações,
mediante as quais nos tornamos
capazes de Deus e idóneos ao serviço
dos homens. Assim tornamo-nos
capazes da grande esperança e
ministros da esperança para os
outros: a esperança em sentido
cristão é sempre esperança também
para os outros. E é esperança ativa,

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn27
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn27


que nos faz lutar para que as coisas
não caminhem para o «fim
perverso». É esperança ativa
precisamente também no sentido de
mantermos o mundo aberto a Deus.
Somente assim, ela permanece
também uma esperança
verdadeiramente humana.

II. Agir e sofrer como lugares de
aprendizagem da esperança

35. Toda a ação séria e reta do
homem é esperança em ato. É-o antes
de tudo no sentido de que assim
procuramos concretizar as nossas
esperanças menores ou maiores:
resolver este ou aquele assunto que é
importante, para prosseguir na
caminhada da vida; com o nosso
empenho contribuir a fim de que o
mundo se torne um pouco mais
luminoso e humano, e assim se
abram também as portas para o
futuro. Mas o esforço quotidiano pela
continuação da nossa vida e pelo



futuro da comunidade cansa-nos ou
transforma-se em fanatismo, se não
nos ilumina a luz daquela grande
esperança que não pode ser
destruída sequer pelos pequenos
fracassos e pela falência em
vicissitudes de alcance histórico. Se
não podemos esperar mais do que é
realmente alcançável de cada vez e
de quanto nos seja possível
oferecerem as autoridades políticas e
económicas, a nossa vida arrisca-se a
ficar bem depressa sem esperança. É
importante saber: eu posso sempre
continuar a esperar, ainda que pela
minha vida ou pelo momento
histórico que estou a viver
aparentemente não tenha mais
qualquer motivo para esperar. Só a
grande esperança-certeza de que,
não obstante todos os fracassos, a
minha vida pessoal e a história no
seu conjunto estão conservadas no
poder indestrutível do Amor e,
graças a isso e por isso, possuem
sentido e importância, só uma tal



esperança pode, naquele caso, dar
ainda a coragem de agir e de
continuar. Certamente, não podemos
«construir» o reino de Deus com as
nossas forças; o que construímos
permanece sempre reino do homem
com todos os limites próprios da
natureza humana. O reino de Deus é
um dom, e por isso mesmo é grande
e belo, constituindo a resposta à
esperança. Nem podemos – para usar
a terminologia clássica – «merecer» o
céu com as nossas obras. Este é
sempre mais do que aquilo que
merecemos, tal como o ser amados
nunca é algo «merecido», mas um
dom. Porém, com toda a nossa
consciência da «mais valia» do céu,
permanece igualmente verdade que
o nosso agir não é indiferente diante
de Deus e, portanto, também não o é
para o desenrolar da história.
Podemos abrir-nos nós mesmos e o
mundo ao ingresso de Deus: da
verdade, do amor e do bem. É o que
fizeram os santos que, como



«colaboradores de Deus»
contribuíram para a salvação do
mundo (cf. 1Cor 3, 9; 1Tes 3, 2).
Temos a possibilidade de livrar a
nossa vida e o mundo dos venenos e
contaminações que poderiam
destruir o presente e o futuro.
Podemos descobrir e manter limpas
as fontes da criação e assim,
juntamente com a criação que nos
precede como dom recebido, fazer o
que é justo conforme as suas
intrínsecas exigências e a sua
finalidade. Isto conserva um sentido,
mesmo quando, aparentemente, não
temos sucesso ou parecemos
impotentes face à hegemonia de
forças hostis. Assim, por um lado, da
nossa ação nasce esperança para nós
e para os outros; mas, ao mesmo
tempo, é a grande esperança apoiada
nas promessas de Deus que, tanto
nos momentos bons como nos maus,
nos dá coragem e orienta o nosso
agir.



36. Tal como o agir, também o
sofrimento faz parte da existência
humana. Este deriva, por um lado, da
nossa finitude e, por outro, do
volume de culpa que se acumulou ao
longo da história e, mesmo
atualmente, cresce de modo
irreprimível. Certamente é preciso
fazer tudo o possível para diminuir o
sofrimento: impedir, na medida do
possível, o sofrimento dos inocentes;
amenizar as dores; ajudar a superar
os sofrimentos psíquicos. Todos estes
são deveres tanto da justiça como da
caridade, que se inserem nas
exigências fundamentais da
existência cristã e de cada vida
verdadeiramente humana. Na luta
contra a dor física conseguiu-se
realizar grandes progressos; mas o
sofrimento dos inocentes e inclusive
os sofrimentos psíquicos
aumentaram durante os últimos
decénios. Devemos – é verdade –
fazer tudo por superar o sofrimento,
mas eliminá-lo completamente do



mundo não entra nas nossas
possibilidades, simplesmente porque
não podemos desfazer-nos da nossa
finitude e porque nenhum de nós é
capaz de eliminar o poder do mal, da
culpa que – como constatámos – é
fonte contínua de sofrimento. Isto só
Deus o poderia fazer: só um Deus
que pessoalmente entra na história
fazendo-Se homem e sofre nela. Nós
sabemos que este Deus existe e que
por isso este poder que «tira os
pecados do mundo» (Jo 1, 29) está
presente no mundo. Com a fé na
existência deste poder, surgiu na
história a esperança da cura do
mundo. Mas, trata-se precisamente
de esperança, e não ainda de
cumprimento; esperança que nos dá
a coragem de nos colocarmos da
parte do bem, inclusive onde a
realidade parece sem esperança,
cientes de que, olhando o desenrolar
da história tal como nos aparece
exteriormente, o poder da culpa vai



continuar uma presença terrível
ainda no futuro.

37. Voltemos ao nosso tema. Podemos
procurar limitar o sofrimento e lutar
contra ele, mas não podemos
eliminá-lo. Precisamente onde os
homens, na tentativa de evitar
qualquer sofrimento, procuram
esquivar-se de tudo o que poderia
significar padecimento, onde querem
evitar a canseira e o sofrimento por
causa da verdade, do amor, do bem,
descambam numa vida vazia, na
qual provavelmente já quase não
existe a dor, mas experimenta-se
muito mais a obscura sensação da
falta de sentido e da solidão. Não é o
evitar o sofrimento, a fuga diante da
dor, que cura o homem, mas a
capacidade de aceitar a tribulação e
nela amadurecer, de encontrar o seu
sentido através da união com Cristo,
que sofreu com infinito amor. Neste
contexto, desejo citar algumas frases
de uma carta do mártir vietnamita



Paulo Le-Bao-Thin († 1857), onde é
clara esta transformação do
sofrimento mediante a força da
esperança que provém da fé. «Eu,
Paulo, prisioneiro pelo nome de
Cristo, quero falar-vos das
tribulações que suporto cada dia,
para que, inflamados no amor de
Deus, comigo louveis o Senhor,
porque é eterna a sua misericórdia
(Sl 136/135). Este cárcere é realmente
a imagem do inferno eterno: além de
suplícios de todo o género, tais como
algemas, grilhões, cadeias de ferro,
tenho de suportar o ódio, as
agressões, calúnias, palavras
indecorosas, repreensões, maldades,
juramentos falsos, e, além disso, as
angústias e a tristeza. Mas Deus, que
outrora libertou os três jovens da
fornalha ardente, está sempre
comigo e libertou-me destas
tribulações, convertendo-as em
suave doçura, porque é eterna a sua
misericórdia. Imerso nestes
tormentos, que costumam



aterrorizar os outros, pela graça de
Deus sinto-me alegre e contente,
porque não estou só, mas estou com
Cristo. [...] Como posso eu suportar
este espetáculo, ao ver todos os dias
os imperadores, mandarins e seus
guardas blasfemar o vosso santo
nome, Senhor, que estais sentado
sobre os Querubins (cf. Sl 80/79, 2) e
os Serafins? Vede como a vossa cruz
é calcada aos pés dos pagãos! Onde
está a vossa glória? Ao ver tudo isto,
sinto inflamar-se o meu coração no
vosso amor e prefiro ser dilacerado e
morrer em testemunho da vossa
infinita bondade. Mostrai, Senhor, o
vosso poder, salvai-me e amparai-
me, para que na minha fraqueza se
manifeste a vossa força e seja
glorificada diante dos gentios [...]
Ouvindo tudo isto, caríssimos irmãos,
tende coragem e alegrai-vos, dai
graças eternamente a Deus, de quem
procedem todos os bens, bendizei
comigo ao Senhor, porque é eterna a
sua misericórdia [...] Escrevo todas



estas coisas, para que estejam unidas
a vossa e a minha fé. No meio da
tempestade, lanço a âncora que me
permitirá subir até ao trono de Deus:
a esperança viva que está no meu
coração»[28]. Esta é uma carta do
«inferno». Nela se mostra todo o
horror de um campo de
concentração, onde aos tormentos
infligidos pelos tiranos se vem juntar
o desencadeamento do mal nas
mesmas vítimas que, deste modo, se
tornam novos instrumentos da
crueldade dos algozes. É uma carta
do inferno, mas nela tem
cumprimento a palavra do Salmo:
«Se subir aos céus, lá Vos encontro,
se descer aos infernos, igualmente.
[...] Se eu disser: “ao menos as trevas
me cobrirão”, [...] nem sequer as
trevas serão bastante escuras para
Vós, e a noite será clara como o dia,
tanto faz a luz como as trevas» (Sl
139/138, 8-12; cf. também Sl 23/22, 4).
Cristo desceu aos «infernos» ficando
assim perto de quem é nele lançado,

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn28
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn28


transformando para ele as trevas em
luz. O sofrimento, os tormentos
continuam terríveis e quase
insuportáveis. Surgiu, porém, a
estrela da esperança, a âncora do
coração chega até o trono de Deus.
Não se desencadeia o mal no homem,
mas vence a luz: o sofrimento – sem
deixar de o ser – torna-se, apesar de
tudo, canto de louvor.

38. A grandeza da humanidade
determina-se essencialmente na
relação com o sofrimento e com
quem sofre. Isto vale tanto para o
indivíduo como para a sociedade.
Uma sociedade que não consegue
aceitar os que sofrem e não é capaz
de contribuir, mediante a com-
paixão, para fazer com que o
sofrimento seja compartilhado e
assumido mesmo interiormente é
uma sociedade cruel e desumana. A
sociedade, porém, não pode aceitar
os que sofrem e apoiá-los no seu
sofrimento, se os próprios indivíduos



não são capazes disso mesmo; e, por
outro lado, o indivíduo não pode
aceitar o sofrimento do outro, se ele
pessoalmente não consegue
encontrar no sofrimento um sentido,
um caminho de purificação e de
amadurecimento, um caminho de
esperança. Aceitar o outro que sofre
significa, de facto, assumir de alguma
forma o seu sofrimento, de tal modo
que este se torna também meu. Mas,
precisamente porque agora se tornou
sofrimento compartilhado, no qual
há a presença do outro, este
sofrimento é penetrado pela luz do
amor. A palavra latina con-solatio,
consolação, exprime isto mesmo de
forma muito bela sugerindo um
estar-com na solidão, que então
deixa der ser solidão. Mas, a
capacidade de aceitar o sofrimento
por amor do bem, da verdade e da
justiça é também constitutiva da
grandeza da humanidade, porque se,
em definitiva, o meu bem-estar, a
minha incolumidade é mais



importante do que a verdade e a
justiça, então vigora o domínio do
mais forte; então reinam a violência
e a mentira. A verdade e a justiça
devem estar acima da minha
comodidade e incolumidade física,
senão a minha própria vida torna-se
uma mentira. E, por fim, também o
«sim» ao amor é fonte de sofrimento,
porque o amor exige sempre
expropriações do meu eu, nas quais
me deixo podar e ferir. O amor não
pode de modo algum existir sem esta
renúncia mesmo dolorosa a mim
mesmo, senão torna-se puro
egoísmo, anulando-se deste modo a si
próprio enquanto tal.

39. Sofrer com o outro, pelos outros;
sofrer por amor da verdade e da
justiça; sofrer por causa do amor e
para se tornar uma pessoa que ama
verdadeiramente: estes são
elementos fundamentais de
humanidade, o seu abandono
destruiria o mesmo homem.



Entretanto levanta-se uma vez mais a
questão: somos capazes disto? O
outro é suficientemente importante,
para que por ele eu me torne uma
pessoa que sofre? Para mim, a
verdade é tão importante que
compensa o sofrimento? A promessa
do amor é assim tão grande que
justifique o dom de mim mesmo? Na
história da humanidade, cabe à fé
cristã precisamente o mérito de ter
suscitado no homem, de maneira
nova e a uma nova profundidade, a
capacidade dos referidos modos de
sofrer que são decisivos para a sua
humanidade. A fé cristã mostrou-nos
que verdade, justiça, amor não são
simplesmente ideais, mas realidades
de imensa densidade. Com efeito,
mostrou-nos que Deus – a Verdade e
o Amor em pessoa – quis sofrer por
nós e connosco. Bernardo de Claraval
cunhou esta frase maravilhosa: 
Impassibilis est Deus, sed non
incompassibilis[29] – Deus não pode
padecer, mas pode-se compadecer. O

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn29
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn29


homem tem para Deus um valor tão
grande que Ele mesmo Se fez homem
para poder padecer com o homem,
de modo muito real, na carne e no
sangue, como nos é demonstrado na
narração da Paixão de Jesus. A partir
de lá entrou em todo o sofrimento
humano alguém que partilha o
sofrimento e a sua suportação; a
partir de lá se propaga em todo o
sofrimento a con-solatio, a
consolação do amor solidário de
Deus, surgindo assim a estrela da
esperança. Certamente, nos nossos
inúmeros sofrimentos e provas
sempre temos necessidade também
das nossas pequenas ou grandes
esperanças – de uma visita amiga, da
cura das feridas internas e externas,
da solução positiva de uma crise, etc.
Nas provações menores, estes tipos
de esperança podem mesmo ser
suficientes. Mas, nas provações
verdadeiramente graves, quando
tenho de assumir a decisão definitiva
de antepor a verdade ao bem-estar, à



carreira e à propriedade, a certeza
da verdadeira grande esperança, de
que falámos, faz-se necessária. Para
isto, precisamos também de
testemunhas, de mártires, que se
entregaram totalmente, para que no-
lo manifestem, dia após dia. Temos
necessidade deles para preferirmos,
mesmo nas pequenas alternativas do
dia-a-dia, o bem à comodidade,
sabendo que precisamente assim
vivemos a vida de verdade. Digamo-
lo uma vez mais: a capacidade de
sofrer por amor da verdade é medida
de humanidade. No entanto, esta
capacidade de sofrer depende do
género e da grandeza da esperança
que trazemos dentro de nós e sobre a
qual construímos. Os santos
puderam percorrer o grande
caminho do ser-homem no modo
como Cristo o percorreu antes de
nós, porque estavam repletos da
grande esperança.



40. Gostaria de acrescentar ainda
uma pequena observação, não sem
importância para os acontecimentos
de todos os dias. Fazia parte duma
forma de devoção – talvez menos
praticada hoje, mas não vai ainda há
muito tempo que era bastante
difundida – a ideia de poder
«oferecer» as pequenas canseiras da
vida quotidiana, que nos ferem com
frequência como alfinetadas mais ou
menos incómodas, dando-lhes assim
um sentido. Nesta devoção, houve
sem dúvida coisas exageradas e
talvez mesmo estranhas, mas é
preciso interrogar-se se não havia de
algum modo contido nela algo de
essencial que poderia servir de
ajuda. O que significa «oferecer»?
Estas pessoas estavam convencidas
de poderem inserir no grande com-
padecer de Cristo as suas pequenas
canseiras, que entravam assim, de
algum modo, a fazer parte do tesouro
de compaixão de que o género
humano necessita. Deste modo,



também as mesmas pequenas
moléstias do dia-a-dia poderiam
adquirir um sentido e contribuir
para a economia do bem, do amor
entre os homens. Deveríamos talvez
interrogar-nos se verdadeiramente
isto não poderia voltar a ser uma
perspetiva sensata também para nós.

III. O Juízo como lugar de
aprendizagem e de exercício da
esperança

41. No grande Credo da Igreja, a
parte central – que trata do mistério
de Cristo a partir da sua geração
eterna no Pai e do nascimento
temporal da Virgem Maria, passando
pela cruz e a ressurreição até ao seu
retorno – conclui com as palavras:
«... de novo há de vir em sua glória,
para julgar os vivos e os mortos». Já
desde os primeiros tempos, a
perspetiva do Juízo influenciou os
cristãos até na sua própria vida
quotidiana enquanto critério



segundo o qual ordenar a vida
presente, enquanto apelo à sua
consciência e, ao mesmo tempo,
enquanto esperança na justiça de
Deus. A fé em Cristo nunca se limitou
a olhar só para trás nem só para o
alto, mas olhou sempre também para
a frente para a hora da justiça que o
Senhor repetidas vezes
preanunciara. Este olhar para diante
conferiu ao cristianismo a sua
importância para o presente. Na
configuração dos edifícios sacros
cristãos, que queriam tornar visível a
vastidão histórica e cósmica da fé em
Cristo, tornou-se habitual
representar, no lado oriental, o
Senhor que volta como rei – a
imagem da esperança –, e no lado
ocidental, o Juízo final como imagem
da responsabilidade pela nossa vida,
uma representação que apontava e
acompanhava precisamente os fiéis
na sua caminhada diária. Na
evolução da iconografia, porém, foi-
se dando cada vez mais relevo ao



aspeto ameaçador e lúgubre do Juízo,
que obviamente fascinava os artistas
mais do que o esplendor da
esperança que acabava, com
frequência, excessivamente
escondido por debaixo da ameaça.

42. Na época moderna, o pensamento
do Juízo final diluiu-se: a fé cristã é
caracterizada e orientada sobretudo
para a salvação pessoal da alma; ao
contrário, a reflexão sobre a história
universal está em grande parte
dominada pela ideia do progresso.
Todavia, o conteúdo fundamental da
expetativa do Juízo não desapareceu
pura e simplesmente. Agora, porém,
assume uma forma totalmente
distinta. O ateísmo dos séculos XIX e
XX é, de acordo com as suas raízes e
finalidade, um moralismo: um
protesto contra as injustiças do
mundo e da história universal. Um
mundo, onde exista uma tal
dimensão de injustiça, de sofrimento
dos inocentes e de cinismo do poder,



não pode ser a obra de um Deus
bom. O Deus que tivesse a
responsabilidade de um mundo
assim, não seria um Deus justo e
menos ainda um Deus bom. É em
nome da moral que é preciso
contestar este Deus. Visto que não há
um Deus que cria justiça, parece que
o próprio homem seja agora
chamado a estabelecer a justiça. Se
diante do sofrimento deste mundo o
protesto contra Deus é
compreensível, a pretensão de a
humanidade poder e dever fazer
aquilo que nenhum Deus faz nem é
capaz de fazer, é presunçosa e
intrinsecamente não verdadeira. Não
é por acaso que desta premissa
tenham resultado as maiores
crueldades e violações da justiça,
mas funda-se na falsidade intrínseca
desta pretensão. Um mundo que
deve criar a justiça por sua conta, é
um mundo sem esperança. Nada e
ninguém responde pelo sofrimento
dos séculos. Nada e ninguém garante



que o cinismo do poder –
independentemente do revestimento
ideológico sedutor com que se
apresente – não continue a imperar
no mundo. Foi assim que os grandes
pensadores da escola de Francoforte,
Max Horkheimer e Teodoro W.
Adorno, criticaram tanto o ateísmo
como o teísmo. Horkheimer excluiu
radicalmente que se possa encontrar
qualquer substitutivo imanente para
Deus, rejeitando porém, ao mesmo
tempo, a imagem do Deus bom e
justo. Numa radicalização extrema
da proibição das imagens no Antigo
Testamento, ele fala da «nostalgia do
totalmente Outro» que permanece
inacessível – um grito do desejo
dirigido à história universal. Adorno
também se ateve decididamente a
esta renúncia de toda a imagem que
exclui, precisamente, também a
«imagem» do Deus que ama. Mas ele
sempre sublinhou esta dialética
«negativa», afirmando que a justiça,
uma verdadeira justiça, requereria



um mundo «onde não só fosse
anulado o sofrimento presente, mas
também revogado o que passou
irrevogavelmente»[30]. Isto, porém,
significaria – expresso em símbolos
positivos e, portanto, para ele
inadequados – que não pode haver
justiça sem ressurreição dos mortos
e, concretamente, sem a sua
ressurreição corporal. Todavia uma
tal perspetiva, comportaria «a
ressurreição da carne, um dado que
para o idealismo, para o reino do
espírito absoluto, é totalmente
estranho»[31].

43. Da rigorosa renúncia a qualquer
imagem, que faz parte do primeiro
Mandamento de Deus (cf. Ex 20, 4),
também o cristão pode e deve
aprender sempre de novo. A verdade
da teologia negativa foi evidenciada
pelo IV Concílio de Latrão, ao
declarar explicitamente que, por
grande que seja a semelhança
verificada entre o Criador e a

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn30
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn30
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn31
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn31


criatura, sempre maior é a diferença
entre ambos[32]. Para o crente, no
entanto, a renúncia a qualquer
imagem não pode ir até ao ponto em
que se devia deter, como gostariam
Horkheimer e Adorno, no «não» a
ambas as teses: ao teísmo e ao
ateísmo. O mesmo Deus fez-Se uma
«imagem»: em Cristo que Se fez
homem. N'Ele, o Crucificado, a
negação de imagens erradas de Deus
é levada ao extremo. Agora, Deus
revela a sua Face precisamente na
figura do servo sofredor que partilha
a condição do homem abandonado
por Deus, tomando-a sobre si. Este
sofredor inocente tornou-se
esperança-certeza: Deus existe, e
Deus sabe criar a justiça de um modo
que nós não somos capazes de
conceber mas que, pela fé, podemos
intuir. Sim, existe a ressurreição da
carne[33]. Existe uma justiça[34]. Existe
a «revogação» do sofrimento
passado, a reparação que restabelece
o direito. Por isso, a fé no Juízo final

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn32
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn32
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn33
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn33
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn34
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn34


é, primariamente, e sobretudo
esperança – aquela esperança, cuja
necessidade se tornou evidente
justamente nas convulsões dos
últimos séculos. Estou convencido de
que a questão da justiça constitui o
argumento essencial – em todo o caso
o argumento mais forte – a favor da
fé na vida eterna. A necessidade
meramente individual de uma
satisfação – que nos é negada nesta
vida – da imortalidade do amor que
anelamos, é certamente um motivo
importante para crer que o homem
seja feito para a eternidade; mas só
em conexão com a impossibilidade
de a injustiça da história ser a última
palavra, é que se torna plenamente
convincente a necessidade do
retorno de Cristo e da nova vida.

44. O protesto contra Deus em nome
da justiça não basta. Um mundo sem
Deus é um mundo sem esperança (cf.
Ef 2, 12). Só Deus pode criar justiça. E
a fé dá-nos a certeza: Ele fá-lo. A



imagem do Juízo final não é
primariamente uma imagem
aterradora, mas de esperança; a
nosso ver, talvez mesmo a imagem
decisiva da esperança. Mas não é
porventura também uma imagem
assustadora? Eu diria: é uma imagem
que apela à responsabilidade.
Portanto, uma imagem daquele susto
acerca do qual, como diz Santo
Hilário que todo o nosso medo tem
lugar no amor[35]. Deus é justiça e cria
justiça. Tal é a nossa consolação e a
nossa esperança. Mas, na sua justiça,
Ele é conjuntamente também graça.
Isto podemos sabê-lo fixando o olhar
em Cristo crucificado e ressuscitado.
Ambas – justiça e graça – devem ser
vistas na sua justa ligação interior. A
graça não exclui a justiça. Não muda
a injustiça em direito. Não é uma
esponja que apaga tudo, de modo
que tudo quanto se fez na terra
termine por ter o mesmo valor.
Contra um céu e uma graça deste tipo
protestou com razão, por exemplo,

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn35
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn35


Dostoëvskij no seu romance «Os
irmãos Karamazov». No fim, no
banquete, eterno, não se sentarão à
mesa indistintamente os malvados
junto com as vítimas, como se nada
tivesse acontecido. Aqui gostaria de
citar um texto de Platão que exprime
um pressentimento do justo juízo
que, em boa parte, permanece
verdadeiro e salutar também para o
cristão. Embora com imagens
mitológicas mas que apresentam
com uma evidência inequívoca a
verdade, ele diz que, no fim, as almas
estarão nuas diante do juíz. Agora já
não importa o que eram outrora na
história, mas só aquilo que são de
verdade. «Agora [o juiz] tem diante
de si talvez a alma de um [...] rei ou
dominador, e nada vê de são nela.
Encontra-a flagelada e cheia de
cicatrizes resultantes de perjúrio e
injustiça [...] e está tudo torto, cheio
de mentira e orgulho, e nada está
direito, porque ela cresceu sem
verdade. E ele vê como a alma, por



causa do arbítrio, exagero,
arrogância e leviandade no agir, se
encheu de emproamento e infâmia.
Diante de um tal espetáculo, ele
envia-a imediatamente para a prisão,
onde padecerá os castigos merecidos
[...]. Às vezes, porém, ele vê diante de
si uma alma diferente, uma alma que
levou uma vida piedosa e sincera
[...], compraz-se com ela e manda-a
sem dúvida para as ilhas dos bem-
aventurados»[36]. Jesus, na parábola
do rico epulão e do pobre Lázaro (cf.
Lc 16, 19-31), apresentou, para nossa
advertência, a imagem de uma tal
alma devastada pela arrogância e
opulência, que criou, ela mesma, um
fosso intransponível entre si e o
pobre: o fosso do encerramento
dentro dos prazeres materiais; o
fosso do esquecimento do outro, da
incapacidade de amar, que se
transforma agora numa sede ardente
e já irremediável. Devemos aqui
destacar que Jesus, nesta parábola,
não fala do destino definitivo depois

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn36
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn36


do Juízo universal, mas retoma a
conceção do judaísmo antigo de uma
condição intermédia entre morte e
ressurreição, um estado em que falta
ainda a última sentença.

45. Esta ideia do judaísmo antigo da
condição intermédia inclui a opinião
de que as almas não se encontram
simplesmente numa espécie de
custódia provisória, mas já padecem
um castigo, como demonstra a
parábola do rico epulão, ou, ao
contrário, gozam já de formas
provisórias de bem-aventurança. E,
por último, não falta a noção de que,
neste estado, sejam possíveis
também purificações e curas, que
tornam a alma madura para a
comunhão com Deus. A Igreja
primitiva assumiu tais ideias, a partir
das quais, se desenvolveu aos poucos
na Igreja ocidental a doutrina do
purgatório. Não há necessidade de
examinar aqui as complicadas vias
históricas desta evolução;



perguntemo-nos apenas de que se
trata realmente. Com a morte, a
opção de vida feita pelo homem
torna-se definitiva; esta sua vida está
diante do Juiz. A sua opção, que
tomou forma ao longo de toda a vida,
pode ter caracteres diversos. Pode
haver pessoas que destruíram
totalmente em si próprias o desejo da
verdade e a disponibilidade para o
amor; pessoas nas quais tudo se
tornou mentira; pessoas que viveram
para o ódio e espezinharam o amor
em si mesmas. Trata-se de uma
perspetiva terrível, mas algumas
figuras da nossa mesma história
deixam entrever, de forma
assustadora, perfis deste género. Em
tais indivíduos, não haveria nada de
remediável e a destruição do bem
seria irrevogável: é já isto que se
indica com a palavra inferno[37]. Por
outro lado, podem existir pessoas
puríssimas, que se deixaram
penetrar inteiramente por Deus e,
consequentemente, estão totalmente

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn37
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn37


abertas ao próximo – pessoas em
quem a comunhão com Deus orienta
desde já todo o seu ser e cuja
chegada a Deus apenas leva a
cumprimento aquilo que já são[38].

46. Mas, segundo a nossa
experiência, nem um nem outro são
o caso normal da existência humana.
Na maioria dos homens – como
podemos supor – perdura no mais
profundo da sua essência uma
derradeira abertura interior para a
verdade, para o amor, para Deus. Nas
opções concretas da vida, porém,
aquela é sepultada sob repetidos
compromissos com o mal: muita
sujeira cobre a pureza, da qual,
contudo, permanece a sede e que,
apesar de tudo, ressurge sempre de
toda a abjeção e continua presente
na alma. O que acontece a tais
indivíduos quando comparecem
diante do Juiz? Será que todas as
coisas imundas que acumularam na
sua vida se tornarão de repente

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn38
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn38


irrelevantes? Ou acontecerá algo de
diverso? São Paulo, na Primeira
Carta aos Coríntios, dá-nos uma ideia
da distinta repercussão do juízo de
Deus sobre o homem, conforme as
suas condições. Fá-lo com imagens
que, de alguma forma, querem
exprimir o invisível, mas sem as
podermos transformar em conceitos,
pelo simples motivo de que não nos é
possível entrever o mundo além da
morte nem possuímos qualquer
experiência dele. Acerca da
existência cristã, Paulo afirma antes
de mais que está construída sobre
um fundamento comum: Jesus Cristo.
Este fundamento resiste. Se nele
permanecermos firmes e sobre ele
construirmos a nossa vida, sabemos
que este fundamento não nos pode
ser tirado, nem mesmo na morte. E
Paulo continua: «Se alguém edifica
sobre este fundamento com ouro,
prata, pedras preciosas, madeiras,
feno ou palha, a obra de cada um
ficará patente, pois o dia do Senhor a



fará conhecer. Pelo fogo será
revelada, e o fogo provará o que vale
a obra de cada um. Se a obra
construída subsistir, o construtor
receberá a paga. Se a obra de alguém
se queimar, sofrerá a perda. Ele,
porém, será salvo, como que através
do fogo» (3, 12-15). Seja como for,
neste texto torna-se evidente que a
salvação dos homens pode acontecer
sob distintas formas: algumas coisas
edificadas podem queimar
completamente; para alcançar a
salvação, é preciso atravessar
pessoalmente o «fogo» para se tornar
definitivamente capaz de Deus e
poder sentar-se à mesa do banquete
nupcial eterno.

47. Alguns teólogos recentes são de
parecer que o fogo que
simultaneamente queima e salva é o
próprio Cristo, o Juiz e Salvador. O
encontro com Ele é o ato decisivo do
Juízo. Ante o seu olhar, funde-se toda
a falsidade. É o encontro com Ele



que, queimando-nos, nos transforma
e liberta para nos tornar
verdadeiramente nós mesmos. As
coisas edificadas durante a vida
podem então revelar-se palha seca,
pura fanfarronice e desmoronar-se.
Porém, na dor deste encontro, em
que o impuro e o nocivo do nosso ser
se tornam evidentes, está a salvação.
O seu olhar, o toque do seu coração
cura-nos através de uma
transformação certamente dolorosa
«como pelo fogo». Contudo, é uma
dor feliz, em que o poder santo do
seu amor nos penetra como chama,
consentindo-nos no final sermos
totalmente nós mesmos e, por isso
mesmo totalmente de Deus. Deste
modo, torna-se evidente também a
compenetração entre justiça e graça:
o nosso modo de viver não é
irrelevante, mas a nossa sujeira não
nos mancha para sempre, se ao
menos continuámos inclinados para
Cristo, para a verdade e para o amor.
No fim de contas, esta sujeira já foi



queimada na Paixão de Cristo. No
momento do Juízo, experimentamos
e acolhemos este prevalecer do seu
amor sobre todo o mal no mundo e
em nós. A dor do amor torna-se a
nossa salvação e a nossa alegria. É
claro que a «duração» deste queimar
que transforma não a podemos
calcular com as medidas de
cronometragem deste mundo. O
«momento» transformador deste
encontro escapa à cronometragem
terrena: é tempo do coração, tempo
da «passagem» à comunhão com
Deus no Corpo de Cristo[39]. O Juízo de
Deus é esperança quer porque é
justiça, quer porque é graça. Se fosse
somente graça que torna irrelevante
tudo o que é terreno, Deus ficar-nos-
ia devedor da resposta à pergunta
acerca da justiça – pergunta que se
nos apresenta decisiva diante da
história e do mesmo Deus. E, se fosse
pura justiça, o Juízo em definitivo
poderia ser para todos nós só motivo
de temor. A encarnação de Deus em

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn39
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn39


Cristo uniu de tal modo um à outra, o
juízo à graça, que a justiça ficou
estabelecida com firmeza: todos nós
cuidamos da nossa salvação «com
temor e tremor» (Fil 2, 12). Apesar de
tudo, a graça permite-nos a todos nós
esperar e caminhar cheios de
confiança ao encontro do Juiz que
conhecemos como nosso «advogado»,
parakletos (cf. 1Jo 2, 1).

48. Há ainda um motivo que deve ser
mencionado aqui, porque é
importante para a prática da
esperança cristã. No antigo judaísmo,
existe também a ideia de que se
possa ajudar, através da oração, os
defuntos no seu estado intermédio
(cf. por exemplo, 2Mac 12, 38-45:
obra do I século a.C.). A prática
correspondente foi adotada pelos
cristãos com grande naturalidade e é
comum à Igreja oriental e ocidental.
O Oriente não conhece um
sofrimento purificador e expiatório
das almas no «além», mas conhece



diversos graus de bem-aventurança
ou também de sofrimento na
condição intermédia. Às almas dos
defuntos, porém, pode ser dado
«alívio e refrigério» mediante a
Eucaristia, a oração e a esmola. O
facto de que o amor possa chegar até
ao além, que seja possível um mútuo
dar e receber, permanecendo ligados
uns aos outros por vínculos de afeto
para além das fronteiras da morte,
constituiu uma convicção
fundamental do cristianismo através
de todos os séculos e ainda hoje
permanece uma experiência
reconfortante. Quem não sentiria a
necessidade de fazer chegar aos seus
entes queridos, que já partiram para
o além, um sinal de bondade, de
gratidão ou mesmo de pedido de
perdão? Aqui levantar-se-ia uma
nova questão: se o «purgatório»
consiste simplesmente em ser
purificados pelo fogo no encontro
com o Senhor, Juiz e Salvador, como
pode então intervir uma terceira



pessoa ainda que particularmente
ligada à outra? Ao fazermos esta
pergunta, deveremos dar-nos conta
de que nenhum homem é uma
mônada fechada em si mesma. As
nossas vidas estão em profunda
comunhão entre si; através de
numerosas interações, estão
concatenadas uma com a outra.
Ninguém vive só. Ninguém peca
sozinho. Ninguém se salva sozinho.
Continuamente entra na minha
existência a vida dos outros: naquilo
que penso, digo, faço e realizo. E,
vice-versa, a minha vida entra na dos
outros: tanto para o mal como para o
bem. Deste modo, a minha
intercessão pelo outro não é de
forma alguma uma coisa que lhe é
estranha, uma coisa exterior, nem
mesmo após a morte. Na trama do
ser, o meu agradecimento a ele, a
minha oração por ele pode significar
uma pequena etapa da sua
purificação. E, para isso, não é
preciso converter o tempo terreno no



tempo de Deus: na comunhão das
almas fica superado o simples tempo
terreno. Nunca é tarde demais para
tocar o coração do outro, nem é
jamais inútil. Assim se esclarece
melhor um elemento importante do
conceito cristão de esperança. A
nossa esperança é sempre
essencialmente também esperança
para os outros; só assim é
verdadeiramente esperança também
para mim[40]. Como cristãos, não
basta perguntarmo-nos: como posso
salvar-me a mim mesmo? Deveremos
antes perguntar-nos: o que posso
fazer a fim de que os outros sejam
salvos e nasça também para eles a
estrela da esperança? Então terei
feito também o máximo pela minha
salvação pessoal.

Maria, estrela da esperança

49. Com um hino do século VIII/IX,
portanto com mais de mil anos, a
Igreja saúda Maria, a Mãe de Deus,

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn40
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn40


como «estrela do mar»: Ave maris
stella. A vida humana é um caminho.
Rumo a qual meta? Como achamos o
itinerário a seguir? A vida é como
uma viagem no mar da história, com
frequência enevoada e tempestuosa,
uma viagem na qual perscrutamos os
astros que nos indicam a rota. As
verdadeiras estrelas da nossa vida
são as pessoas que souberam viver
com retidão. Elas são luzes de
esperança. Certamente, Jesus Cristo é
a luz por antonomásia, o sol erguido
sobre todas as trevas da história.
Mas, para chegar até Ele precisamos
também de luzes vizinhas, de
pessoas que dão luz recebida da luz
d'Ele e oferecem, assim, orientação
para a nossa travessia. E quem mais
do que Maria poderia ser para nós
estrela de esperança? Ela que, pelo
seu «sim», abriu ao próprio Deus a
porta do nosso mundo; Ela que Se
tornou a Arca da Aliança viva, onde
Deus Se fez carne, tornou-Se um de



nós e estabeleceu a sua tenda no
meio de nós (cf. Jo 1, 14).

50. Por isso, a Ela nos dirigimos:
Santa Maria, Vós pertencíeis àquelas
almas humildes e grandes de Israel
que, como Simeão, esperavam «a
consolação de Israel» (Lc 2, 25) e,
como Ana, aguardavam a «libertação
de Jerusalém» (Lc 2, 38). Vós vivíeis
em íntimo contacto com as Sagradas
Escrituras de Israel, que falavam da
esperança, da promessa feita a
Abraão e à sua descendência (cf. Lc
1, 55). Assim, compreendemos o
santo temor que Vos invadiu, quando
o anjo do Senhor entrou nos vossos
aposentos e Vos disse que daríeis à
luz Àquele que era a esperança de
Israel e o esperado do mundo. Por
meio de Vós, através do vosso «sim»,
a esperança dos milénios havia de se
tornar realidade, entrar neste mundo
e na sua história. Vós Vos inclinastes
diante da grandeza desta missão e
dissestes «sim». «Eis a escrava do



Senhor, faça-se em mim segundo a
tua palavra» (Lc 1, 38). Quando, cheia
de santa alegria, atravessastes
apressadamente os montes da Judeia
para encontrar a vossa parente
Isabel, tornastes-Vos a imagem da
futura Igreja, que no seu seio, leva a
esperança do mundo através dos
montes da história. Mas, a par da
alegria que difundistes pelos séculos,
com as palavras e com o cântico do
vosso Magnificat, conhecíeis também
as obscuras afirmações dos profetas
sobre o sofrimento do servo de Deus
neste mundo. Sobre o nascimento no
presépio de Belém brilhou o
esplendor dos anjos que traziam a
boa nova aos pastores, mas, ao
mesmo tempo, a pobreza de Deus
neste mundo era demasiado
palpável. O velho Simeão falou-Vos
da espada que atravessaria o vosso
coração (cf. Lc 2, 35), do sinal de
contradição que vosso Filho haveria
de ser neste mundo. Depois, quando
iniciou a atividade pública de Jesus,



tivestes de Vos pôr de lado, para que
pudesse crescer a nova família, para
cuja constituição Ele viera e que
deveria desenvolver-se com a
contribuição daqueles que tivessem
ouvido e observado a sua palavra (cf.
Lc 11, 27s). Apesar de toda a
grandeza e alegria do primeiro início
da atividade de Jesus, Vós, já na
Sinagoga de Nazaré, tivestes de
experimentar a verdade da palavra
sobre o «sinal de contradição» (cf. Lc
4, 28s). Assim, vistes o crescente
poder da hostilidade e da rejeição
que se ia progressivamente
afirmando à volta de Jesus até à hora
da cruz, quando tivestes de ver o
Salvador do mundo, o herdeiro de
David, o Filho de Deus morrer como
um falido, exposto ao escárnio, entre
os malfeitores. Acolhestes então a
palavra: «Mulher, eis aí o teu
filho» (Jo 19, 26). Da cruz, recebestes
uma nova missão. A partir da cruz
ficastes mãe de uma maneira nova:
mãe de todos aqueles que querem



acreditar no vosso Filho Jesus e
segui-l'O. A espada da dor trespassou
o vosso coração. Tinha morrido a
esperança? Ficou o mundo
definitivamente sem luz, a vida sem
objetivo? Naquela hora,
provavelmente, no vosso íntimo
tereis ouvido novamente a palavra
com que o anjo tinha respondido ao
vosso temor no instante da
anunciação: «Não temas, Maria!» (Lc
1, 30). Quantas vezes o Senhor, o
vosso Filho, dissera a mesma coisa
aos seus discípulos: Não temais! Na
noite do Gólgota, Vós ouvistes outra
vez esta palavra. Aos seus discípulos,
antes da hora da traição, Ele tinha
dito: «Tende confiança! Eu venci o
mundo» (Jo 16, 33). «Não se turve o
vosso coração, nem se atemorize» (Jo
14, 27). «Não temas, Maria!» Na hora
de Nazaré, o anjo também Vos tinha
dito: «O seu reinado não terá fim» (Lc
1, 33). Teria talvez terminado antes
de começar? Não; junto da cruz, na
base da palavra mesma de Jesus, Vós



tornastes-Vos mãe dos crentes. Nesta
fé que, inclusive na escuridão do
Sábado Santo, era certeza da
esperança, caminhastes para a
manhã de Páscoa. A alegria da
ressurreição tocou o vosso coração e
uniu-Vos de um novo modo aos
discípulos, destinados a tornar-se
família de Jesus mediante a fé. Assim
Vós estivestes no meio da
comunidade dos crentes, que, nos
dias após a Ascensão, rezavam
unanimemente pedindo o dom do
Espírito Santo (cf. At 1, 14) e o
receberam no dia de Pentecostes. O
«reino» de Jesus era diferente
daquele que os homens tinham
podido imaginar. Este «reino»
iniciava naquela hora e nunca mais
teria fim. Assim, Vós permaneceis no
meio dos discípulos como a sua Mãe,
como Mãe da esperança. Santa
Maria, Mãe de Deus, Mãe nossa,
ensinai-nos a crer, esperar e amar
convosco. Indicai-nos o caminho
para o seu reino! Estrela do mar,



brilhai sobre nós e guiai-nos no
nosso caminho!

Dado em Roma, junto de São Pedro,
no dia 30 de novembro, festa de Santo
André Apóstolo, do ano 2007, terceiro
de Pontificado.

BENEDICTUS PP. XVI

[1] Corpus Inscriptionum Latinarum,
Vol. VI, n. 26003.

[2] cf. Poemas dogmáticos, V, 53-54: 
PG 37, 428-429.

[3] cf. Catecismo da Igreja Católica,
nn. 1817-1821.

[4] Summa Theologiae, II-IIae, q. 4, a.
1.

[5] H. Köster em: ThWNT, VIII (1969)
585.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref5


[6] De excessu fratris sui Satyri, II, 47: 
CSEL 73, 274.

[7] Ibid., II, 46: CSEL 73, 273.

[8] cf. Ep. 130 Ad Probam 14, 25 – 15,
28: CSEL 44, 68-73.

[9] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1025.

[10] Jean Giono, Les vraies richesses,
Paris 1936, Préface, em: Henry De
Lubac, Catholicisme. Aspects sociaux
du dogme, Paris 1983, p. VII.

[11] Ep. 130 Ad Probam 13, 24: CSEL
44, 67.

[12] Sententiae III, 118: CCL 6/2, 215.

[13] cf. ibid. III, 71: CCL 6/2, 107-108.

[14] Novum Organum I, 117.

[15] cf. ibid., I, 129.

[16] cf. New Atlantis.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref16


[17] Cit. em Werke IV, coordenado
por W. Weischedel (1956), 777. Como
se sabe, as páginas da obra A vitória
do princípio bom constituem o
terceiro capítulo do livro Die Religion
innerhalb der Grenzen der bloβen
Vernunft (A religião dentro dos
limites da mera razão), publicado por
Kant em 1793.

[18] E. KANT, Das Ende aller Dinge,
cit. em Werke VI, coordenado por W.
Weischedel (1964), 190.

[19] Capítulos sobre a caridade,
Centúria 1, cap. 1: PG 90, 965.

[20] cf. ibid.: PG 90, 962-966.

[21] Conf. X. 43, 70: CSEL 33, 279.

[22] Sermo 340, 3: PL 38, 1484; cf. F.
Van der Meer, Augustinus der
Seelsorger, (1951), 318.

[23] Sermo 339, 4: PL 38, 1481.

[24] Conf. X, 43, 69: CSEL 33, 279.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref18
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref19
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref20
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref22
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref23
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref24


[25] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2657.

[26] cf. In 1 Joannis 4, 6: PL 35, 2008s.

[27] Testemunhas da esperança, Città
Nuova 2000, 156s.

[28] Breviário Romano, Ofício das
Leituras, 24 de Novembro.

[29] Sermones in Cant., Serm. 26, 5: 
PL 183, 906.

[30] Negative Dialektik (1966),
Terceira parte, III, 11, em:
Gesammelte Schriften Vol. VI,
Frankfurt/Main 1973, 395.

[31] Ibid., Segunda parte, 207.

[32] DS 806.

[33] cf. Catecismo da Igreja Católica,
nn. 988-1004.

[34] cf. ibid., n. 1040.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref25
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref26
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref27
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref28
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref29
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref30
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref31
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref32
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref33
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref34


[35] cf.Tractatus super Psalmos, Sal
127, 1-3: CSEL 22, 628-630.

[36] Gorgia, 525a-526c.

[37] cf. Catecismo da Igreja Católica,
nn. 1033-1037.

[38] cf. ibid., nn. 1023-1029.

[39] Acerca do Purgatório, veja-se o 
Catecismo da Igreja Católica, nn.
1030-1032.

[40] cf. Catecsimo da Igreja Católica,
n. 1032.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/spe-salvi-

enciclica-sobre-a-esperanca/
(27/01/2026)

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref35
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref36
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref37
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref38
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref39
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref40
https://opusdei.org/pt-pt/article/spe-salvi-enciclica-sobre-a-esperanca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/spe-salvi-enciclica-sobre-a-esperanca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/spe-salvi-enciclica-sobre-a-esperanca/

	Spe Salvi: encíclica sobre a esperança

