opusdei.org

Spe Salvi: enciclica
sobre a esperanca

“Spe salvi”, a segunda enciclica
de Bento XVI, é dedicada a
esperanca crista. O texto consta
de uma introducdo e oito
capitulos e abre com o trecho
da Carta de Sdo Paulo aos
Romanos: «Spe salvi facti
sumus» (é na esperanca que
fomos salvos).

19/12/2024

Indice:

» A fé é esperanca



* O conceito de esperanca
baseada sobre a fé no Novo
Testamento e na Igreja
primitiva

* A vida eterna — o que é?

* A esperanca crista é
individualista?

* A transformacdo da fé-
esperanca cristd no tempo
moderno

» A verdadeira fisionomia da
esperanca crista

* Lugares de aprendizagem e de
exercicio da esperanca:

* I. A oracdo como escola da
esperanca

* [I. Agir e sofrer como lugares de
aprendizagem da esperanca

e [II. O Juizo como lugar de
aprendizagem e de exercicio da
esperanca

» Maria, estrela da esperanca




Spe Salvi, resumo da enciclica de
Bento XVI sobre a esperanca

Com a salvacdo, diz o Papa, «nos foi
dada a esperanca, uma esperanca
fidedigna, gracas a qual podemos
enfrentar o nosso tempo presente: o
presente, ainda que custoso, pode ser
vivido e aceite, se levar a uma meta e
se pudermos estar seguros desta
meta, se esta meta for tdo grande que
justifique a canseira do caminho».

Os cristaos «tém um futuro, sabem
em termos gerais que a sua vida nao
acaba no vazio. O Evangelho ndo é
apenas uma comunicacao de
realidades que se podem saber, mas
uma comunicacao que gera factos e
muda a vida. A porta tenebrosa do
tempo, do futuro, foi aberta de par
em par. Quem tem esperanca, vive
diversamente; foi-lhe dada uma vida
novar.

«Chegar a conhecer Deus, o
verdadeiro Deus: isto significa



receber esperanca», afirma o Santo
Padre. Foi 0 que entenderam muito
bem os Efésios, que antes do
encontro com Cristo, tinham muitos
deuses, mas «estavam sem
esperanca, estavam sem Deus». O
problema para os que sempre
convivemos com o0 conceito cristdo
de Deus, sublinha o Santo Padre, é
estarmos habituados ao Evangelho:
«a posse duma tal esperanca que
provém do encontro real com este
Deus quase nos passa despercebida».

O Papa recorda que Jesus ndo trazia
«uma mensagem socio-
revolucionaria» como a de Espartaco
e «ndo era um guerreiro em luta por
uma libertacdo politica, como
Barrabas ou Bar-Kochba». O que
Jesus tinha trazido «era algo de
totalmente distinto: o encontro com o
Deus vivo, 0 encontro com uma
esperanca que era mais forte do que
os sofrimentos da escravatura e, por
isso mesmo, transformava a partir de



dentro a vida e o mundo», «apesar de
as estruturas externas
permanecerem as mesmas».

Cristo torna-nos verdadeiramente
livres: «Deixamos de ser escravos do
universo» e «das leis e da
casualidade da matéria"». Somos
livres porque «o céu ndo esta vazio»,
porque o Senhor do universo é Deus,
que «em Jesus se revelou como
Amor».

O Papa observa que «hoje, muitas
pessoas rejeitam a fé, talvez
simplesmente porque a vida eterna
ndo lhes parece uma coisa
desejavel».

«A atual crise da fé — prossegue — é
sobretudo uma crise da esperanca
cristar. «A restauracgdo do “paraiso”
perdido, ja ndo se espera da fé», mas
dos progressos técnicos e cientificos,
dos quais surgira «o reino do
homem». A esperanca transforma-se
desse modo em “fé no progresso”



assente sobre duas colunas: «razao e
liberdade, que parecem garantir por
si mesmas, em virtude da sua
intrinseca bondade, uma nova
comunidade humana perfeita».

«Digamos isto de forma mais simples
— escreve o Papa —: o ser humano tem
necessidade de Deus, de contrario,
fica privado de esperanga». «O
homem néo podera jamais ser
redimido simplesmente a partir de
fora. O homem é redimido pelo
amor». Um amor incondicionado,
absoluto: «A verdadeira e grande
esperanca do ser humano, que
resiste apesar de todas as desilusdes,
SO pode ser Deus - 0 Deus que nos
amou, e ama ainda agora “até ao
fim”».

O Papa indica quatro lugares para
aprender e exercitar a esperanca. O
primeiro é a oragdo: «Quando ja
ninguém me escuta, Deus ainda me
ouve. Quando ja ndo posso falar com



ninguém, nem invocar mais
ninguém, a Deus sempre posso
falar».

Depois da oracdo, a acdo: «A
esperancga em sentido cristao é
sempre esperanca também para os
outros. E € esperanca ativa, com o
nosso empenho contribuir a fim de
que o mundo se torne um pouco
mais luminoso e humano». E
unicamente se souber que «a minha
vida pessoal e a historia no seu
conjunto estdo conservadas no poder
indestrutivel do Amor», «s6 uma tal
esperanca pode, naquele caso, dar
ainda a coragem de agir».

O sofrimento é também um lugar de
aprendizagem da esperanca.
«Certamente € preciso fazer tudo o
possivel para diminuir o
sofrimento», contudo, «ndo é o evitar
o sofrimento que cura o homem, mas
a capacidade de aceitar a tribulagao
e nela amadurecer, de encontrar o



seu sentido através da unido com
Cristo, que sofreu com infinito
amor». Também é fundamental
saber sofrer com os outros e pelos
outros. «Uma sociedade que nao
consegue aceitar os que sofrem é
uma sociedade cruel e desumanan.

Por ultimo, outro lugar para
aprender a esperanca € o Juizo de
Deus. «Existe a ressurreicdo da
carne. Existe uma justica. Existe a
“revogacao” do sofrimento passado,
a reparacao que restabelece o
direito». O Papa afirma-se
«convencido de que a questao da
justica constitui o argumento
essencial — em todo o caso o
argumento mais forte — a favor da fé
na vida eterna». E impossivel «a
injustica da historia ser a ultima
palavra. Mas na sua justica, Ele é
conjuntamente também graca». «A
graca ndo exclui a justiga... No fim,
no banquete eterno, ndo se sentardo
a mesa indistintamente os malvados



junto com as vitimas, como se nada
tivesse acontecido».

Link para aceder as enciclicas de
Bento XVI

CARTA ENCICLICA

SPE SALVI

DO SUMO PONTIFICE

BENTO XVI

AOS BISPOS

AOS PRESBITEROS E AOS DIACONOS
AS PESSOAS CONSAGRADAS

E A TODOS OS FIEIS LEIGOS


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals.index.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals.index.html

SOBRE A ESPERANCA CRISTA
Introducdo

1. «SPE SALVI facti sumus» — é na
esperanca que fomos salvos: diz Sdo
Paulo aos Romanos e a nds também
(Rm 8, 24). A «redencdo», a salvacao,
segundo a fé cristd, ndo € um simples
dado de facto. A redencdo é-nos
oferecida no sentido que nos foi dada
a esperanca, uma esperanca
fidedigna, gracas a qual podemos
enfrentar o nosso tempo presente: o
presente, ainda que custoso, pode ser
vivido e aceite, se levar a uma meta e
se pudermos estar seguros desta
meta, se esta meta for tdo grande que
justifique a canseira do caminho. E
imediatamente se levanta a questdo:
mas de que género é uma tal
esperanca para poder justificar a
afirmacao segundo a qual a partir
dela, e simplesmente porque ela
existe, nos fomos redimidos? E de
que tipo de certeza se trata?



A fé é esperanca

2. Antes de nos debrucarmos sobre
estas questdes, hoje particularmente
sentidas, devemos escutar com um
pouco mais de atencdo o testemunho
da Biblia sobre a esperanca. Esta é,
de facto, uma palavra central da fé
biblica, a ponto de, em varias
passagens, ser possivel intercambiar
os termos «fé» e «esperanca». Assim,
a Carta aos Hebreus liga
estreitamente a «plenitude da fé» (10,
22) com a «imutavel profissdo da
esperanca» (10, 23). De igual modo,
quando a Primeira Carta de Pedro
exorta os cristdos a estarem sempre
prontos a responder a proposito do
logos — o sentido e a razdo — da sua
esperanca (3, 15), «esperanca»
equivale a «fé». Qudo determinante
se revelasse para a consciéncia dos
primeiros cristdos o facto de terem
recebido o dom de uma esperanca
fidedigna, manifesta-se também nos
textos onde se compara a existéncia



cristd com a vida anterior a fé ou
com a situacdo dos adeptos de outras
religides. Paulo lembra aos Efésios
que, antes do seu encontro com
Cristo, estavam «sem esperanca e
sem Deus no mundo» (Ef 2, 12).
Naturalmente, ele sabe que eles
tinham seguido deuses, que tiveram
uma religido, mas os seus deuses
revelaram-se discutiveis e, dos seus
mitos contraditorios, ndo emanava
qualquer esperanca. Apesar de terem
deuses, estavam «sem Deus» e,
consequentemente, achavam-se num
mundo tenebroso, perante um futuro
obscuro. «In nihil ab nihilo quam cito
recidimus» (No nada, do nada, quao
cedo recaimos)™ diz um epitafio
daquela época; palavras nas quais
aparece, sem rodeios, aquilo a que
Paulo alude. Ao mesmo tempo, diz
aos Tessalonicenses: ndo deveis
«entristecer-vos como 0s outros que
ndo tém esperanca» (1Ts 4, 13).
Aparece aqui também como
elemento distintivo dos cristdos o


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn1

facto de estes terem um futuro: néo é
que conhecam em detalhe o que os
espera, mas sabem em termos gerais
que a sua vida ndo acaba no vazio.
Somente quando o futuro é certo
como realidade positiva, é que se
torna vivivel também o presente.
Sendo assim, podemos agora dizer: o
cristianismo ndo era apenas uma
«boa novar, ou seja, uma
comunicacao de conteudos até entdo
ignorados. Em linguagem actual, dir-
se-ia: a mensagem crista nao era sé
«informativa», mas «performativa».
Significa isto que o Evangelho ndo é
apenas uma comunicacdo de
realidades que se podem saber, mas
uma comunicacao que gera factos e
muda a vida. A porta tenebrosa do
tempo, do futuro, foi aberta de par
em par. Quem tem esperanca, vive
diversamente; foi-lhe dada uma vida
nova.

3. Porém, agora coloca-se a questao:
em que consiste esta esperanga que,



enquanto esperanca, € «redencao»?
Pois bem, o nucleo da resposta
encontra-se no trecho da Carta aos
Efésios ja citado: os Efésios, antes do
encontro com Cristo, estavam sem
esperanca, porque estavam «sem
Deus no mundo». Chegar a conhecer
Deus, o verdadeiro Deus: isto
significa receber esperanca. A nos,
que desde sempre convivemos com 0
conceito cristao de Deus e a ele nos
habituamos, a posse duma tal
esperanca que provém do encontro
real com este Deus quase nos passa
despercebida. O exemplo de uma
santa da nossa época pode, de certo
modo, ajudar-nos a entender o que
significa encontrar pela primeira vez
e realmente este Deus. Refiro-me a
Josefina Bakhita, uma africana
canonizada pelo Papa Jodo Paulo II.
Nascera por volta de 1869 —ela
mesma ndo sabia a data precisa — no
Darfur, Suddo. Aos nove anos de
idade foi raptada pelos traficantes de
escravos, espancada barbaramente e



vendida cinco vezes nos mercados do
Suddao. Por ultimo, acabou escrava ao
servico da mae e da esposa de um
general, onde era diariamente
seviciada até ao sangue; resultado
disso mesmo foram as 144 cicatrizes
que lhe ficaram para toda a vida.
Finalmente, em 1882, foi comprada
por um comerciante italiano para o
consul Callisto Legnani que, ante a
avancada dos mahdistas, voltou para
a Italia. Aqui, depois de «patrdes» tdo
terriveis que a tiveram como sua
propriedade até agora, Bakhita
acabou por conhecer um «patrdo»
totalmente diferente — no dialeto
veneziano que agora tinha
aprendido, chamava «paron» ao Deus
vivo, ao Deus de Jesus Cristo. Até
entdo so tinha conhecido patrdes que
a desprezavam e maltratavam ou, na
melhor das hipdteses, a
consideravam uma escrava util. Mas
agora ouvia dizer que existe um
«paron» acima de todos os patrdes, o
Senhor de todos os senhores, e que



este Senhor é bom, a bondade em
pessoa. Soube que este Senhor
também a conhecia, tinha-a criado;
mais ainda, amava-a. Também ela
era amada, e precisamente pelo
«Paron» supremo, diante do qual
todos os outros patrdes nao passam
de miseraveis servos. Ela era
conhecida, amada e esperada; mais
ainda, este Patrdo tinha enfrentado
pessoalmente o destino de ser
flagelado e agora estava a espera
dela «a direita de Deus Pai». Agora
ela tinha «esperanca»; ja ndo aquela
pequena esperanca de achar patroes
menos Cruéis, mas a grande
esperanca: eu sou definitivamente
amada e aconteca o que acontecer,
eu sou esperada por este Amor.
Assim a minha vida é boa. Mediante
0 conhecimento desta esperanca, ela
estava «redimida», ja ndo se sentia
escrava, mas uma livre filha de Deus.
Entendia aquilo que Paulo queria
dizer quando lembrava aos Efésios
que, antes, estavam sem esperancga e



sem Deus no mundo: sem esperanca
porque sem Deus. Por isso, quando
quiseram leva-la de novo para o
Suddo, Bakhita negou-se; ndo estava
disposta a deixar-se separar
novamente do seu «Paron». A 9 de
Janeiro de 1890, foi batizada e
crismada e recebeu a Sagrada
Comunhdo das méos do Patriarca de
Veneza. A 8 de Dezembro de 1896,
em Verona, pronunciou os votos na
Congregacao das Irmads Canossianas
e desde entdo, a par dos servi¢cos na
sacristia e na portaria do convento,
em varias viagens pela Italia
procurou sobretudo incitar a missao:
a libertacdo recebida através do
encontro com o Deus de Jesus Cristo,
sentia que devia estendé-la, tinha de
ser dada também a outros, ao maior
numero possivel de pessoas. A
esperanca, que nascera para ela e a
«redimira», ndo podia guarda-la para
si; esta esperanca devia chegar a
muitos, chegar a todos.



O conceito de esperanca baseada
sobre a fé no Novo Testamento e
na Igreja primitiva

4. Antes de enfrentar a questdo de
saber se também para nds o encontro
com aquele Deus que, em Cristo, nos
mostrou a sua Face e abriu o seu
Coragdo podera ser «performativo» e
ndo somente «informativo», ou seja,
se podera transformar a nossa vida a
ponto de nos fazer sentir redimidos
através da esperanca que 0 mesmo
exprime, voltemos de novo a Igreja
primitiva. Nao é dificil notar como a
experiéncia da humilde escrava
africana Bakhita foi também a
experiéncia de muitas pessoas
maltratadas e condenadas a
escravidao no tempo do cristianismo
nascente. O cristianismo néo tinha
trazido uma mensagem sdcio-
revolucionaria semelhante a de
Espartaco que tinha fracassado apos
lutas cruentas. Jesus ndo era
Espartaco, ndo era um guerreiro em



luta por uma libertacao politica,
como Barrabas ou Bar-Kochba.
Aquilo que Jesus — Ele mesmo morto
na cruz - tinha trazido era algo de
totalmente distinto: o encontro com o
Senhor de todos os senhores, 0
encontro com o Deus vivo e, deste
modo, 0 encontro com uma
esperanca que era mais forte do que
os sofrimentos da escravatura e, por
isso mesmo, transformava a partir de
dentro a vida e o mundo. A novidade
do que tinha acontecido revela-se,
com a maxima evidéncia, na Carta de
Sao Paulo a Filémon. Trata-se de uma
carta, muito pessoal, que Paulo
escreve no carcere e entrega ao
escravo fugitivo Onésimo para o seu
patrdo — precisamente Filémon. E
verdade, Paulo envia de novo o
escravo para o seu patrao, de quem
tinha fugido, e fa-lo ndo impondo,
mas suplicando: «Venho pedir-te por
Onésimo, meu filho, que gerei na
prisdo [...]. De novo to enviei e tu
torna a recebé-lo, como as minhas



entranhas [...]. Talvez ele se tenha
apartado de ti por algum tempo, para
que tu o recobrasses para sempre,
ndo ja como escravo, mas, em vez de
escravo, como irmao muito

amado» (Flm 10-16). Os homens que,
segundo o proprio estado civil, se
relacionam entre si como patrdes e
escravos, quando se tornaram
membros da unica Igreja passaram
as ser entre si irmaos e irmas — assim
se tratavam os cristdos mutuamente.
Em virtude do Batismo, tinham sido
regenerados, tinham bebido do
mesmo Espirito e recebiam
conjuntamente, um ao lado do outro,
o Corpo do Senhor. Apesar de as
estruturas externas permanecerem
as mesmas, isto transformava a
sociedade a partir de dentro. Se a
Carta aos Hebreus diz que os cristaos
ndo tém aqui neste mundo uma
morada permanente, mas procuram
a futura (cf. Heb 11, 13-14; Fil 3, 20),
isto ndo significa de modo algum
adiar para uma perspetiva futura: a



sociedade presente é reconhecida
pelos cristdos como uma sociedade
impropria; eles pertencem a uma
sociedade nova, rumo a qual
caminham e que, na sua
peregrinacdo, é antecipada.

5. Devemos acrescentar ainda um
outro ponto de vista. A Primeira
Carta aos Corintios (1, 18-31) mostra-
nos que uma grande parte dos
primeiros cristdos pertencia as
classes baixas da sociedade e, por
isso mesmo, se sentia livre para a
experiéncia da nova esperanca, como
constatdmos no exemplo de Bakhita.
Porém, ja desde os comecos, havia
também conversdes nas classes
aristocraticas e cultas, visto que
também estas viviam «sem
esperanca e sem Deus no mundo». O
mito tinha perdido a sua
credibilidade; a religido romana de
Estado tinha-se esclerosado em mero
cerimonial, que se realizava
escrupulosamente, mas reduzido ja



simplesmente a uma «religido
politica». O racionalismo filosofico
tinha relegado os deuses para o
campo do irreal. O Divino era visto
de variados modos nas forcas
cosmicas, mas um Deus a Quem se
podia rezar ndo existia. Paulo ilustra,
de forma absolutamente apropriada,
a problematica essencial da religido
de entdo, quando contrapde a vida
«segundo Cristo» uma vida sob o
dominio dos «elementos do

mundo» (Col 2, 8). Nesta perspetiva,
pode ser esclarecedor um texto de
Sao Gregorio Nazianzeno. Diz ele
que, no momento em que 0S Magos
guiados pela estrela adoraram Cristo,
0 novo rei, deu-se por encerrada a
astrologia, pois agora as estrelas
giram segundo a Orbita determinada
por Cristo™. De facto, nesta cena fica
invertida a conce¢do do mundo de
entdo, que hoje, de um modo distinto,
aparece de novo florescente. Nao sdo
os elementos do cosmo, as leis da
matéria que, no fim das contas,


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn2

governam o mundo e o homem, mas
€ um Deus pessoal que governa as
estrelas, ou seja, o universo; as leis da
matéria e da evolu¢do ndo sdo a
ultima instancia, mas razao, vontade,
amor: uma Pessoa. E se conhecemos
esta Pessoa e Ela nos conhece, entao
verdadeiramente o poder inexoravel
dos elementos materiais deixa de ser
a ultima instancia; deixdmos de ser
escravos do universo e das suas leis,
entdo somos livres. Tal consciéncia
impeliu na antiguidade os &nimos
sinceros a indagar. O céu ndo esta
vazio. A vida ndo é um simples
produto das leis e da casualidade da
matéria, mas em tudo e,
contemporaneamente, acima de tudo
ha uma vontade pessoal, ha um
Espirito que em Jesus Se revelou
como Amor®.

6. Os sarcofagos dos primordios do
cristianismo ilustram visivelmente
esta concecdo (com a morte diante
dos olhos a questdo do significado da


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn3

vida torna-se inevitavel). A figura de
Cristo € interpretada, nos antigos
sarcofagos, sobretudo através de
duas imagens: a do filésofo e a do
pastor. Em geral, por filosofia ndo se
entendia entdo uma dificil disciplina
académica, tal como ela se apresenta
hoje. O filosofo era antes aquele que
sabia ensinar a arte essencial: a arte
de ser retamente homem, a arte de
viver e de morrer. Certamente, ja ha
muito tempo que os homens se
tinham apercebido de que boa parte
dos que circulavam como fildsofos,
como mestres de vida, ndo passavam
de charlatides que com suas palavras
granjeavam dinheiro, enquanto
sobre a verdadeira vida nada tinham
a dizer. Isto era mais uma razao para
se procurar o verdadeiro filosofo que
soubesse realmente indicar o
itinerario da vida. Quase ao fim do
século terceiro, encontramos pela
primeira vez em Roma, no sarcofago
de um menino e no contexto da
ressurreicdo de Lazaro, a figura de



Cristo como o verdadeiro filosofo
que, numa mao, segura o Evangelho
e, na outra, o bastdo do viandante,
proprio do filosofo. Com este bastao,
Ele vence a morte; o Evangelho traz a
verdade que os filosofos peregrinos
tinham buscado em véo. Nesta
imagem, que sucessivamente por um
longo periodo havia de perdurar na
arte dos sarcofagos, torna-se
evidente aquilo que tanto as pessoas
cultas como as simples encontravam
em Cristo: Ele diz-nos quem é na
realidade o homem e o que ele deve
fazer para ser verdadeiramente
homem. Ele indica-nos o caminho, e
este caminho é a verdade. Ele mesmo
¢ simultaneamente um e outra,
sendo por isso também a vida de que
todos n6s andamos a procura. Ele
indica ainda o caminho para além da
morte; sO quem tem a possibilidade
de fazer isto é um verdadeiro mestre
de vida. O mesmo se torna visivel na
imagem do pastor. Tal como sucedia
com a representacdo do filosofo,



assim também na figura do pastor a
Igreja primitiva podia apelar-se a
modelos existentes da arte romana.
Nesta, o pastor era, em geral,
expressdo do sonho de uma vida
serena e simples de que as pessoas,
na confusdo da grande cidade,
sentiam saudade. Agora a imagem
era lida no ambito de um novo
cendrio que lhe conferia um
conteudo mais profundo: «O Senhor
€ meu pastor, nada me falta [...]
Mesmo que atravesse vales sombrios,
nenhum mal temerei, porque estais
comigo» (S123, 1.4). O verdadeiro
pastor é Aquele que conhece também
o caminho que passa pelo vale da
morte; Aquele que, mesmo na
estrada da derradeira soliddo, onde
ninguém me pode acompanhar,
caminha comigo servindo-me de guia
ao atravessa-la: Ele mesmo percorreu
esta estrada, desceu ao reino da
morte, venceu-a e voltou para nos
acompanhar a nés agora e nos dar a
certeza de que, juntamente com Ele,



acha-se uma passagem. A certeza de
que existe Aquele que, mesmo na
morte, me acompanha e com o seu
«bastdo e o seu cajado me conforta»,
de modo que «ndo devo temer
nenhum mal» (cf. SI1 23, 4): esta era a
nova «esperanca» que surgia na vida
dos crentes.

7. Devemos voltar, uma vez mais, ao
Novo Testamento. No décimo
primeiro capitulo da Carta aos
Hebreus (v. 1), encontra-se, por assim
dizer, uma certa definicdo da fé que
entrelaca estreitamente esta virtude
com a esperanca. A volta da palavra
central desta frase comecou a gerar-
se desde a Reforma, uma discussao
entre os exegetas, mas que parece
hoje encaminhar-se para uma
interpretacdo comum. Por enquanto,
deixo o termo em questao sem
traduzir. A frase soa, pois, assim: «A
fé é hypostasis das coisas que se
esperam; prova das coisas que nao se
veem». Para os Padres e para os



tedlogos da Idade Média era claro
que a palavra grega hypostasis devia
ser traduzida em latim pelo termo
substantia. De facto, a tradugao
latina do texto, feita na Igreja antiga,
diz: «Est autem fides sperandarum
substantia rerum, argumentum non
apparentium — a fé é a “substancia”
das coisas que se esperam; a prova
das coisas que ndo se veem». Tomas
de Aquino, servindo-se da
terminologia da tradicao filosodfica
em que se encontra, explica: a fé é
um «habitus», ou seja, uma
predisposicdo constante do espirito,
em virtude do qual a vida eterna tem
inicio em nos e a razdo é levada a
consentir naquilo que ndo vé. Deste
modo, o conceito de «substancia» é
modificado para significar que pela
fé, de forma incoativa — poderiamos
dizer «em gérmen» e portanto
segundo a «substancia» —ja estdo
presentes em nads as coisas que se
esperam: a totalidade, a vida
verdadeira. E precisamente porque a


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn4

coisa em si ja esta presente, esta
presenca daquilo que ha de vir cria
também certeza: esta «coisa» que
deve vir ainda ndo é visivel no
mundo externo (ndo «aparece»), mas
pelo facto de a trazermos, como
realidade incoativa e dinamica
dentro de nos, surge ja agora uma
certa percecdo dela. Para Lutero, que
ndo nutria muita simpatia pela Carta
aos Hebreus em si propria, o conceito
de «substancia», no contexto da sua
visdo da fé, nada significava. Por
isso, interpretou o termo hipdstase/
substancia nao no sentido objetivo
(de realidade presente em nos), mas
no subjetivo, isto €, como expressao
de uma atitude interior e,
consequentemente, teve
naturalmente de entender também o
termo argumentum como uma
disposicdo do sujeito. No século XX,
esta interpretacdo impos-se também
na exegese catolica — pelo menos na
Alemanha - de modo que a traducao
ecumeénica em alemdo do Novo



Testamento, aprovada pelos Bispos
diz: «Glaube aber ist: Feststehen in
dem, was man erhofft, Uberzeugtsein
von dem, was man nicht sieht» (fé é:
permanecer firmes naquilo que se
espera, estar convencidos daquilo
que ndo se vé). Em si mesmo, isto
nao esta errado; mas nao é o sentido
do texto, porque o termo grego usado
(elenchos) ndo tem o valor subjetivo
de «convicc¢do», mas o valor objetivo
de «prova». Com razdo, pois, a
recente exegese protestante chegou a
uma convicgdo diversa: «Agora,
porém, ja ndo restam duvidas de que
esta interpretacdo protestante, tida
como classica, é insustentavel»”'. A fé
ndo é s6 uma inclinagdo da pessoa
para realidades que hao de vir, mas
estdo ainda totalmente ausentes; ela
da-nos algo. Da-nos ja agora algo da
realidade esperada, e esta realidade
presente constitui para nos uma
«provar das coisas que ainda néo se
veem. Ela atrai o futuro para dentro
do presente, de modo que aquele ja


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn5

ndo é o puro «ainda-ndo». O facto de
este futuro existir, muda o presente;
0 presente é tocado pela realidade
futura, e assim as coisas futuras
derramam-se naquelas presentes e as
presentes nas futuras.

8. Esta explicacdo fica ainda mais
reforcada e aplicada a vida concreta,
se considerarmos o versiculo 34 do
décimo capitulo da Carta aos
Hebreus que, sob o aspeto da lingua e
do conteudo, tem a ver com esta
definicdo de uma fé perpassada de
esperanca e prepara-a. No texto, o
autor fala aos crentes que viveram a
experiéncia da perseguicdo, dizendo-
lhes: «N&o s6 vos compadecestes dos
encarcerados, mas aceitastes com
alegria a confiscacdo dos vossos bens
(hyparchonton — Vg: bonorum),
sabendo que possuis uma riqueza
melhor (hyparxin — Vg: substantiam)
e imperecivel». Hyparchonta sao as
propriedades, aquilo que na vida
terrena constitui a sustentacao,



precisamente a base, a «<substancia»
da qual se necessita para viver. Esta
«substancia», a seguranca normal
para a vida, foi tirada aos cristdos
durante a perseguicdo. Eles
suportaram-no, porque em todo o
caso consideravam transcuravel esta
substancia material. Podiam
prescindir dela, porque tinham
achado uma «base» melhor para a
sua existéncia — uma base que
permanece e que ninguém lhes pode
tirar. Nao é possivel deixar de ver a
ligacdo existente entre estas duas
espécies de «substancia», entre a
sustentacdo ou base material e a
afirmacao da fé como «base», como
«substancia» que permanece. A fé
confere a vida uma nova base, um
novo fundamento, sobre o qual o
homem se pode apoiar, e
consequentemente, o fundamento
habitual, ou seja a confianca na
riqueza material, relativiza-se. Cria-
se uma nova liberdade diante deste
fundamento da vida que s6



aparentemente é capaz de sustentar,
embora o seu significado normal ndo
seja certamente negado com isso.
Esta nova liberdade, a consciéncia da
nova «substancia» que nos foi dada,
ficou patente no martirio, quando as
pessoas se opuseram a prepoténcia
da ideologia e dos seus orgaos
politicos e, com a sua morte,
renovaram o mundo. Mas ndo é so
no martirio... Aquela manifestou-se
sobretudo nas grandes renuncias a
comecar dos monges da antiguidade
até Francisco de Assis e as pessoas do
nosso tempo que, nos Institutos e
Movimentos religiosos atuais,
deixaram tudo para levar aos
homens a fé e o amor de Cristo, para
ajudar as pessoas que sofrem no
corpo e na alma. Aqui a nova
«substancia» confirmou-se realmente
como «substancia»: da esperanca
destas pessoas tocadas por Cristo
brotou esperancga para outros que
viviam na escuriddo e sem
esperanca. Ficou demonstrado que



esta nova vida possui realmente
«substancia» e é «substancia» que
suscita vida para os outros. Para nos,
que vemos tais figuras, este seu atuar
e viver €, de facto, uma «prova» de
que as coisas futuras, ou seja, a
promessa de Cristo ndo é uma
realidade apenas esperada, mas uma
verdadeira presenca: Ele é realmente
o «filosofo» e 0 «pastor» que nos
indica o que seja e onde esta a vida.

9. Para compreender mais
profundamente esta reflexdo sobre
as duas espécies de substancias -
hypostasis e hyparchonta — e sobre as
duas maneiras de viver que com elas
se exprimem, devemos refletir ainda
brevemente sobre duas palavras
referentes ao assunto, que se
encontram no décimo capitulo da
Carta aos Hebreus. Trata-se das
palavras hypomone (10, 36) e
hypostole (10, 39). Hypomone traduz-
se normalmente por «paciéncia»,
perseveranca, constancia. Este saber



esperar, suportando pacientemente
as provas, é necessario para o crente
poder «obter as coisas

prometidas» (cf. 10, 36). Na
religiosidade do antigo judaismo,
esta palavra era usada
expressamente para a espera de
Deus, caracteristica de Israel, para
este perseverar na fidelidade a Deus,
na base da certeza da Alianca, num
mundo que contradiz a Deus. Sendo
assim, a palavra indica uma
esperanca vivida, uma vida baseada
na certeza da esperanca. No Novo
Testamento, esta espera de Deus, este
estar da parte de Deus assume um
novo significado: é que em Cristo,
Deus manifestou-Se. Comunicou-nos
jé a «<substancia» das coisas futuras, e
assim a espera de Deus adquire uma
nova certeza. E espera das coisas
futuras a partir de um dom ja
presente. E espera — na presenca de
Cristo, isto é, com Cristo presente —
que se completa no seu Corpo, na
perspetiva da sua vinda definitiva.



Diversamente com hypostole,
exprime-se o esquivar-se de alguém
que ndo ousa dizer, abertamente e
com franqueza, a verdade talvez
perigosa. Este dissimular por espirito
de temor diante dos homens, conduz
a «perdicdo» (Heb 10, 39). Pois, «Deus
ndo nos deu um espirito de timidez,
mas de fortaleza, amor e sabedoria»,
1é-se na Segunda Carta a Timoteo (1,
7) caracterizando assim, com uma
bela expressao, a atitude
fundamental do cristao.

A vida eterna - o que é?

10. Até agora estivemos a falar da fé
e da esperanc¢a no Novo Testamento
e nos inicios do cristianismo, mas
deixando sempre claro que nio se
tratava apenas do passado; toda a
reflexdo feita tem a ver com a vida e
a morte do homem em geral e,
portanto, interessa-nos também a
nos, aqui e agora. Chegou o
momento, porém, de nos colocarmos



explicitamente a questdo: para nos,
hoje a fé cristd é também uma
esperanca que transforma e sustenta
a nossa vida? Para nds aquela é
«performativa» — uma mensagem
que plasma de modo novo a mesma
vida - ou é simplesmente
«informacdo» que, entretanto,
pusemos de lado porque nos parece
superada por informacdes mais
recentes? Na busca de uma resposta,
desejo partir da forma classica do
dialogo, usado no rito do Batismo,
para exprimir o acolhimento do
recém-nascido na comunidade dos
crentes e 0 seu renascimento em
Cristo. O sacerdote perguntava, antes
de mais nada, qual era o nome que
0s pais tinham escolhido para a
crianca, e prosseguia: «O que é que
pedis a Igreja?». Resposta: «A fé». «E
0 que € que vos da a fé?». «A vida
eterna». Como vemos por este
dialogo, os pais pediam para a
crianca o acesso a fé, a comunhao
com 0s crentes, porque viam na fé a



chave para a «vida eterna». Com
efeito hoje, como sempre, é disto que
se trata no Batismo, quando nos
tornamos cristdos: é ndo somente um
ato de socializacdo no ambito da
comunidade, nem simplesmente de
acolhimento na Igreja. Os pais
esperam algo mais para o batizando:
esperam que a fé — de que faz parte a
corporeidade da Igreja e dos seus
sacramentos — lhe dé a vida, a vida
eterna. Fé é substancia da esperanca.
Aqui, porém, surge a pergunta:
Queremos nos realmente isto: viver
eternamente? Hoje, muitas pessoas
rejeitam a fé, talvez simplesmente
porque a vida eterna ndo lhes parece
uma coisa desejavel. Nao querem de
modo algum a vida eterna, mas a
presente; antes, a fé na vida eterna
parece, para tal fim, um obstaculo.
Continuar a viver eternamente — sem
fim - parece mais uma condenacao
do que um dom. Certamente a morte
queria-se adia-la o mais possivel.
Mas, viver sempre, sem um termo,



acabaria por ser fastidioso e, em
ultima analise, insuportavel. E isto
precisamente que diz, por exemplo, 0
Padre da Igreja Ambrdsio na sua
elegia pelo irmdo defunto Satiro:
«Sem duvida, a morte ndo fazia parte
da natureza, mas tornou-se natural;
porque Deus ndo instituiu a morte ao
principio, mas deu-a como remédio.
Condenada pelo pecado a um
trabalho continuo e a lamentacdes
insuportaveis, a vida dos homens
comecou a ser miseravel. Deus teve
de por fim a estes males, para que a
morte restituisse o que a vida tinha
perdido. Com efeito, a imortalidade
seria mais penosa que beneéfica, se
néo fosse promovida pela graca»'®.
Antes, Ambraésio tinha dito: «Nao
devemos chorar a morte, que € a
causa de salvacdo universal»'.

11. Independentemente do que Santo
Ambrosio quisesse dizer
precisamente com estas palavras, é
certo que a eliminac¢do da morte ou


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn7

mesmo o0 seu adiamento quase
ilimitado, deixaria a terra e a
humanidade numa condicao
impossivel e nem mesmo prestaria
um beneficio ao individuo.
Obviamente ha uma contradicdo na
nossa atitude, que evoca um conflito
interior da nossa mesma existéncia.
Por um lado, ndo queremos morrer;
sobretudo quem nos ama nao quer
que morramos. Mas, por outro,
também ndo desejamos continuar a
existir ilimitadamente, nem a terra
foi criada com esta perspetiva. Entéo,
0 que é que queremos na realidade?
Este paradoxo da nossa propria
conduta suscita uma questdo mais
profunda: o que é, na verdade, a
«vida»? E o que significa realmente
«eternidade»? H4& momentos em que
de repente temos a sua percecao:
sim, isto seria precisamente a «vida»
verdadeira, assim deveria ser. Em
comparacao, aquilo que no dia-a-dia
chamamos «vida», na verdade ndo o
é. Agostinho, na sua extensa carta



sobre a oracdo, dirigida a Proba -
uma viuva romana rica e mae de trés
consules —, escreve: no fundo,
queremos uma so coisa, «a vida bem-
aventurada», a vida que é
simplesmente vida, pura
«felicidade». No fim de contas, nada
mais pedimos na oragdo. SO para ela
caminhamos; s disto se trata.
Porém, depois Agostinho diz
também: se considerarmos melhor,
no fundo nao sabemos realmente o
que desejamos, 0 que propriamente
queremos. Ndo conhecemos de modo
algum esta realidade; mesmo
naqueles momentos em que
pensamos toca-la, ndo a alcancamos
realmente. «Nao sabemos o que
convém pedir» — confessa ele citando
Sao Paulo (Rm 8, 26). Sabemos
apenas que nao é isto. Porém, no
facto de ndo saber sabemos que esta
realidade deve existir. «<Ha em nos,
por assim dizer, uma douta
ignorancia» (docta ignorantia) —
escreve ele. Nao sabemos realmente



0 que queremos; ndo conhecemos
esta «vida verdadeira»; e, no entanto,
sabemos que deve existir algo que
ndo conhecemos e para isso nos
sentimos impelidos™.

12. Penso que Agostinho descreve
aqui, de modo muito preciso e
sempre valido, a situacgdo essencial
do homem, uma situacdo donde
provém todas as suas contradicgdes e
as suas esperancas. De certo modo,
desejamos a propria vida, a vida
verdadeira, que depois ndo seja
tocada sequer pela morte; mas, ao
mesmo tempo, ndo conhecemos
aquilo para que nos sentimos
impelidos. Ndo podemos deixar de
tender para isto e, no entanto,
sabemos que tudo quanto podemos
experimentar ou realizar ndo é
aquilo por que anelamos. Esta
«coisa» desconhecida é a verdadeira
«esperanca» que nos impele e o facto
de nos ser desconhecida é, ao mesmo
tempo, a causa de todas as


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn8

ansiedades como também de todos os
impetos positivos ou destruidores
para o mundo auténtico e o homem
verdadeiro. A palavra «vida eterna»
procura dar um nome a esta
desconhecida realidade conhecida.
Necessariamente é uma expressao
insuficiente, que cria confusdo. Com
efeito, «eterno» suscita em noés a
ideia do interminavel, e isto nos
amedronta; «vida», faz-nos pensar na
existéncia por nds conhecida, que
amamos e ndo queremos perder, mas
que, frequentemente, nos reserva
mais canseiras que satisfacdes, de tal
maneira que se por um lado a
desejamos, por outro ndo a
queremos. A unica possibilidade que
temos € procurar sair, com o
pensamento, da temporalidade de
que somos prisioneiros e, de alguma
forma, conjeturar que a eternidade
ndo seja uma sucessao continua de
dias do calendario, mas algo
parecido com o instante repleto de
satisfacdo, onde a totalidade nos



abraca e nos abracamos a totalidade.
Seria o instante de mergulhar no
oceano do amor infinito, no qual o
tempo - 0 antes e o depois — ja ndo
existe. Podemos somente procurar
pensar que este instante é a vida em
sentido pleno, um incessante
mergulhar na vastiddo do ser, ao
mesmo tempo que ficamos
simplesmente inundados pela
alegria. Assim o exprime Jesus, no
Evangelho de Jodo: «Eu hei de ver-
vos de novo; e 0 VoSS0 coragao
alegrar-se-a e ninguém vos podera
tirar a vossa alegria» (16, 22).
Devemos olhar neste sentido, se
quisermos entender o que visa a
esperanca cristd, o que esperamos da
fé, do nosso estar com Cristo™.
A esperancga cristd é
individualista?

13. Ao longo da sua historia, os
cristdos procuraram traduzir este
saber, que desconhece, em figuras


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn9

ilustrativas, explanando imagens do
«céu» que ficam sempre aquém
daquilo que conhecemos
precisamente sO por negacao, através
de um ndo-conhecimento. Todas
estas tentativas de representacdo da
esperanca deram a muitos, no
decorrer dos séculos, a coragem de
viverem segundo a fé e, assim,
abandonarem inclusivamente os
seus «hyparchonta», os bens
materiais para a sua existéncia. O
autor da Carta aos Hebreus, no
décimo primeiro capitulo, tragou, por
assim dizer, uma histéria daqueles
que vivem na esperanca e da sua
condicdo de caminhantes, uma
historia que desde Abel chega até a
sua época. Contra este tipo de
esperanca acendeu-se, na idade
moderna, uma critica sempre mais
dura: tratar-se-ia de puro
individualismo, que teria
abandonado o mundo a sua miséria
indo refugiar-se numa salvacao
eterna puramente privada. Henry de



Lubac, na introducdo a sua obra
fundamental «Catholicisme. Aspects
sociaux du dogme», recolheu algumas
vozes caracteristicas deste tipo, uma
das quais merece ser citada: «Sera
que encontrei a alegria? N§o...
Encontrei a minha alegria. O que é
algo terrivelmente diferente... A
alegria de Jesus pode ser individual.
Pode pertencer a uma so pessoa, e
esta esta salva. Estad em paz... agora e
para sempre, mas ela so. Esta solidao
na alegria ndo a perturba. Pelo
contrario: ela sente-se precisamente
a eleita! Na sua bem-aventuranca,
atravessa as batalhas com uma rosa
na mao»"?,

14. A este respeito, Henry de Lubac,
baseando-se na teologia dos Padres
em toda a sua amplidao, péde
demonstrar que a salvacao foi
sempre considerada como uma
realidade comunitaria. A mesma
Carta aos Hebreus fala de uma
«cidade» (cf. 11, 10.16; 12, 22; 13, 14)


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn10

e, portanto, de uma salvacao
comunitaria. Coerentemente, o
pecado é entendido pelos Padres
como destruicdo da unidade do
género humano, como fragmentacao
e divisdo. Babel, o lugar da confusao
das linguas e da separacdo,
apresenta-se como expressado daquilo
que é radicalmente o pecado. Deste
modo, a «redencdo» aparece
precisamente como a restauracdo da
unidade, onde nos encontramos
novamente juntos numa unido que
se delinea na comunidade mundial
dos crentes. Ndo é necessario
ocuparmo-nos aqui de todos os
textos, onde transparece o carater
comunitario da esperanca.
Retomemos a Carta a Proba em que
Agostinho tenta ilustrar um pouco
esta desconhecida realidade
conhecida de que andamos a
procura. O seu ponto de partida é
simplesmente a expressdo «vida
bem-aventurada [feliz]». Em seguida
cita o Salmo 144, 15: «Feliz o povo



cujo Deus é o Senhor». E continua:
«Para poder formar parte deste povo
e [...] viver eternamente com Ele,
recordemos que “o fim dos
mandamentos é promover a
caridade, que procede de um coragao
puro, de uma consciéncia reta e de
uma fé sincera” (1Tm 1, 5)»™". Esta
vida verdadeira, para a qual sempre
tendemos, depende do facto de se
estar na unido existencial com um
«povo» e pode realizar-se para cada
pessoa somente no &mbito deste
«nos». Aquela pressupoe,
precisamente, o éxodo da prisdo do
proprio «eu», pois s6 na abertura
deste sujeito universal é que se abre
também o olhar para a fonte da
alegria, para o amor em pessoa, para
Deus.

15. Esta visdo da «vida bem-
aventurada» orientada para a
comunidade visa, certamente, algo
que esta para além do mundo
presente, mas é precisamente deste


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn11

modo que ela tem a ver também com
a edificacdo do mundo - segundo
formas muito distintas, conforme o
contexto historico e as possibilidades
por ele oferecidas ou excluidas. No
tempo de Agostinho, quando a
irrupcdo de novos povos ameacgava
aquela coesdo do mundo que dava
uma certa garantia de direito e de
vida numa comunidade juridica,
tratava-se de fortalecer os
fundamentos realmente basilares
desta comunidade de vida e de paz,
para poder sobreviver no meio da
transformacdo do mundo. Deixando
de lado outros casos, procuremos
lancar um olhar sobre um momento
da Idade Média, emblematico sob
determinados aspetos. Na
consciéncia comum, os mosteiros
eram vistos como os lugares da fuga
do mundo («contemptus mundi») e do
subtrair-se a responsabilidade pelo
mundo na procura da salvacao
privada. Bernardo de Claraval, que,
com a sua Ordem reformada, trouxe



uma multiddo de jovens para os
mosteiros, tinha a este respeito uma
visdo muito distinta. Na sua opinido,
os monges desempenham uma tarefa
para bem de toda a Igreja e, por
conseguinte, também de todo o
mundo. Com muitas imagens, ele
ilustra a responsabilidade dos
monges pelo organismo inteiro da
Igreja, antes, pela humanidade;
aplica a eles esta frase do Pseudo-
Rufino: «O género humano vive
gracas a poucos; se estes ndo
existissem, o mundo pereceria...
Os contemplativos (contemplantes)
devem tornar-se trabalhadores
agricolas (laborantes) — diz ele. A
nobreza do trabalho, que o
cristianismo herdou do judaismo,
estava patente nas regras monasticas
de Agostinho e de Bento. Bernardo
retoma este conceito. Os jovens
nobres que afluiam aos seus
mosteiros deviam submeter-se ao
trabalho manual. E verdade que
Bernardo diz explicitamente que

))[12],


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn12

nem mesmo 0 mosteiro pode
restabelecer o Paraiso; mas defende
que aquele deve, como lugar de
amanho manual e espiritual,
preparar o novo Paraiso. O terreno
bravio de um bosque torna-se fértil,
precisamente quando, a0 mesmo
tempo, se deitam abaixo as arvores
da soberba, se extirpa o que de
bravio cresce nas almas e se prepara
assim o terreno onde possa
prosperar pao para o0 Corpo e para a
alma'?'. Por acaso, olhando
precisamente a historia atual, ndo se
constata novamente que nenhuma
estruturacdo positiva do mundo é
possivel nos lugares onde as almas se
brutalizam?

A transformacao da fé-esperanca
cristda no tempo moderno

16. Como pode desenvolver-se a ideia
de que a mensagem de Jesus é
estritamente individualista e visa
apenas o individuo? Como é que se


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn13

chegou a interpretar a «salvacdo da
alma» como fuga da
responsabilidade geral e,
consequentemente, a considerar o
programa do cristianismo como
busca egoista da salvacdo que se
recusa a servir os outros? Para
encontrar uma resposta a questao,
devemos lancar um olhar sobre as
componentes fundamentais do
tempo moderno. Estas aparecem,
com particular clareza, em Francisco
Bacon. Que uma nova época tenha
surgido — gracas a descoberta da
América e as novas conquistas
técnicas que permitiram este
desenvolvimento - é um dado fora de
discussao. Mas, sobre o que é que se
baseia esta mudanca epocal? F a
nova correlacdo de experiéncia e
método que coloca 0 homem em
condic¢Oes de chegar a uma
interpretacdo da natureza conforme
as suas leis e, deste modo, conseguir
finalmente «a vitoria da arte sobre a
natureza» (victoria cursus artis super



naturam)™¥. A novidade — conforme

a visdo de Bacon — esta numa nova
correlacdo entre ciéncia e pratica.
Isto foi depois aplicado também
teologicamente: esta nova correlagao
entre ciéncia e pratica significaria
que o dominio sobre a criagao, dado
ao homem por Deus e perdido no
pecado original, ficaria
restabelecido™.

17. Quem lé estas afirmacdes e nelas
reflete com atencdo, reconhece uma
transicdo desconcertante: até entdo a
recuperacdo daquilo que o homem,
expulso do paraiso terrestre, tinha
perdido esperava-se da fé em Jesus
Cristo, e nisto se via a «redencao».
Agora, esta «redencdo», a
restauracdo do «paraiso» perdido, ja
ndo se espera da fé, mas da ligacao
recém-descoberta entre ciéncia e
pratica. Com isto, ndo é que se negue
simplesmente a fé; mas, esta acaba
deslocada para outro nivel — o das
coisas somente privadas e


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn15
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn15

ultraterrestres — e, simultaneamente,
torna-se de algum modo irrelevante
para o mundo. Esta visdo
programatica determinou o caminho
dos tempos modernos, e influencia
inclusive a atual crise da fé que,
concretamente, € sobretudo uma
crise da esperanca cristd. Assim
também a esperanca, segundo Bacon,
ganha uma nova forma. Agora
chama-se fé no progresso. Com
efeito, para Bacon, resulta claro que
0s descobrimentos e as recentes
invencdes sdo apenas um comeco e
que, gracas a sinergia entre ciéncia e
pratica, seguir-se-do descobertas
completamente novas, surgira um
mundo totalmente novo, o reino do
homem"®. Nesta linha, apresentou
um panorama das invencdes
previsiveis, chegando ao avido e ao
submarino. Ao longo do sucessivo
desenvolvimento da ideologia do
progresso, a alegria pelos avangos
palpaveis das potencialidades
humanas permanece uma


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn16
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn16

confirmacdo constante da fé no
progresso enquanto tal.

18. Simultaneamente, ha duas
categorias que penetram sempre
mais no centro da ideia de progresso:
razdo e liberdade. Aquele é
sobretudo um progresso no crescente
dominio da razado, sendo esta
considerada obviamente um poder
do bem e para o bem. O progresso € a
superacdo de todas as dependéncias;
€ avanco para a liberdade perfeita.
Também a liberdade é vista s6 como
promessa, na qual o homem se
realiza rumo a plenitude. Em ambos
0s conceitos — liberdade e razdo -
estd presente um aspeto politico. O
reino da razdo, de facto, é aguardado
como a nova condicao da
humanidade feita totalmente livre.
Todavia, as condi¢Ges politicas deste
reino da razdo e da liberdade
aparecem, a primeira vista, pouco
definidas. Razdo e liberdade parecem
garantir por si mesmas, em virtude



da sua intrinseca bondade, uma nova
comunidade humana perfeita. Nos
dois conceitos-chave de «razio» e
«liberdade», tacitamente o
pensamento coloca-se sempre em
contraste com os vinculos da fé e da
Igreja, como também com os
vinculos dos ordenamentos estatais
de entdo. Por isso, ambos 0s
conceitos trazem em si um potencial
revolucionario de enorme forca
explosiva.

19. Temos de lancar brevemente um
olhar sobre duas etapas essenciais da
concretizagdo politica desta
esperanca, porque sdo de grande
importancia para o caminho da
esperanca cristd, para a sua
compreensao e persisténcia. Ha,
antes de mais nada, a Revolugéo
francesa como tentativa de instaurar
0 dominio da razdo e da liberdade
agora também de modo
politicamente real. Inicialmente, a
Europa do Iluminismo contemplou



fascinada estes acontecimentos, mas
depois, a vista da sua evolucao, teve
de refletir de modo novo sobre razdo
e liberdade. Significativos destas
duas fases de rececdo do que
acontecera em Franca sdo dois
escritos de Emanuel Kant, nos quais
ele reflete sobre os acontecimentos.
Em 1792, escreve a obra «Der Sieg des
guten Prinzips tiber das bose und die
Griindung eines Reichs Gottes auf
Erden» (A vitéria do principio bom
sobre o principio mau e a
constituicdo de um reino de Deus
sobre a terra). Nela afirma: «A
passagem gradual da fé eclesiastica
ao dominio exclusivo da pura fé
religiosa constitui a aproximacao do
reino de Deus»"”. Diz também que as
revolugdes podem apressar os
tempos desta passagem da fé
eclesiastica a fé racional. O «reino de
Deus», de que falara Jesus, recebeu
aqui uma nova definicdo e assumiu
também uma nova presenca; existe,
por assim dizer, uma nova


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn17
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn17

«expetativa imediata»: o0 «reino de
Deus» chega onde a «fé eclesidstica»
é superada e substituida pela «fé
religiosa», ou seja, pela mera fé
racional. Em 1794, no livro «Das Ende
aller Dinge» (O fim de todas as
coisas), aparece uma imagem
diferente. Agora, Kant toma em
consideracdo a possibilidade de que,
a par do fim natural de todas as
coisas, se verifique também um fim
contrario a natureza, perverso.
Escreve a tal respeito: «Se
acontecesse um dia chegar o
cristianismo a ndo ser mais digno de
amor, entdo o pensamento
dominante dos homens deveria
tomar a forma de rejeicao e de
oposic¢ao contra ele; e o anticristo [...]
inauguraria o seu regime, mesmo
que breve, (baseado
presumivelmente sobre o medo e o
egoismo). Em seguida, porém, visto
que o cristianismo, embora
destinado a ser a religido universal,
de facto ndo teria sido ajudado pelo



destino a sé-lo, poderia verificar-se,
sob o aspeto moral, o fim (perverso)
de todas as coisas»"?.

20. O século XIX ndo perdeu a sua fé
no progresso como nova forma da
esperanca humana e continuou a
considerar razdo e liberdade como as
estrelas-guia a seguir no caminho da
esperanca. Todavia a evolucao
sempre mais rapida do progresso
técnico e a industrializacdo com ele
relacionada criaram, bem depressa,
uma situacao social completamente
nova: formou-se a classe dos
trabalhadores da industria e o
chamado «proletariado industrial»,
cujas terriveis condicdes de vida
foram ilustradas de modo
impressionante por Frederico Engels,
em 1845. Ao leitor, devia resultar
claro que isto ndo pode continuar; é
necessaria uma mudanca. Mas a
mudanca haveria de abalar e
derrubar toda a estrutura da
sociedade burguesa. Depois da


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn18
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn18

revolugdo burguesa de 1789, tinha
chegado a hora para uma nova
revolucdo: a proletaria. O progresso
ndo podia limitar-se a avancar de
forma linear e com pequenos passos.
Urgia o salto revoluciondrio. Karl
Marx recolheu este apelo do
momento e, com vigor de linguagem
e de pensamento, procurou iniciar
este novo passo grande e, como
supunha, definitivo da historia rumo
a salvagdo, rumo aquilo que Kant
tinha qualificado como o «reino de
Deus». Tendo-se diluida a verdade do
além, tratar-se-ia agora de
estabelecer a verdade de aquém. A
critica do céu transforma-se na
critica da terra, a critica da teologia
na critica da politica. O progresso
rumo ao melhor, rumo ao mundo
definitivamente bom, ja ndo vem
simplesmente da ciéncia, mas da
politica — de uma politica pensada
cientificamente, que sabe reconhecer
a estrutura da historia e da
sociedade, indicando assim a estrada



da revolucdo, da mudanca de todas
as coisas. Com pontual preciséo,
embora de forma unilateralmente
parcial, Marx descreveu a situacao
do seu tempo e ilustrou, com grande
capacidade analitica, as vias para a
revolucdo. E ndo so teoricamente,
pois com o partido comunista,
nascido do manifesto comunista de
1848, também a iniciou
concretamente. A sua promessa,
gracas a agudeza das andlises e a
clara indicacdo dos instrumentos
para a mudanca radical, fascinou e
ndo cessa de fascinar ainda hoje. E a
revolucdo deu-se, depois, na forma
mais radical na Russia.

21. Com a sua vitoria, porém, tornou-
se evidente também o erro
fundamental de Marx. Ele indicou
com exatidao o modo como realizar o
derrubamento. Mas, ndo nos disse,
como as coisas deveriam proceder
depois. Ele supunha simplesmente
que, com a expropriacdo da classe



dominante, a queda do poder politico
e a socializacdo dos meios de
producao, ter-se-ia realizado a Nova
Jerusalém. Com efeito, entao
ficariam anuladas todas as
contradi¢cdes; o homem e o mundo
haveriam finalmente de ver claro em
si proprios. Entdo tudo poderia
proceder espontaneamente pelo reto
caminho, porque tudo pertenceria a
todos e todos haviam de querer o
melhor um para o outro. Assim,
depois de cumprida a revolucéo,
Lenin deu-se conta de que, nos
escritos do mestre, nao se achava
qualquer indicacdo sobre o modo
como proceder. F verdade que ele
tinha falado da fase intermédia da
ditadura do proletariado como de
uma necessidade que, porém, num
segundo momento ela mesma se
demonstraria caduca. Esta «fase
intermédia» conhecemo-la muito
bem e sabemos também como depois
evoluiu, ndo dando a luz o mundo
sadio, mas deixando atras de si uma



destruicdo desoladora. Marx ndo
falhou so ao deixar de idealizar os
ordenamentos necessarios para o
mundo novo; com efeito, ja ndo
deveria haver mais necessidade
deles. O facto de ndo dizer nada
sobre isso € 1ogica consequéncia da
sua perspetiva. O seu erro situa-se
numa profundidade maior. Ele
esqueceu que o0 homem permanece
sempre homem. Esqueceu o homem
e a sua liberdade. Esqueceu que a
liberdade permanece sempre
liberdade, inclusive para o mal.
Pensava que, uma vez colocada em
ordem a economia, tudo se
arranjaria. O seu verdadeiro erro é o
materialismo: de fato, o homem néao
€ sO o produto de condicOes
econdmicas nem se pode cura-lo
apenas do exterior criando condig¢des
econdmicas favoraveis.

22. Encontramo-nos assim
novamente diante da questdo: o que
€ que podemos esperar? E necessaria



uma autocritica da idade moderna
feita em didlogo com o cristianismo e
com a sua concecdo da esperanca.
Neste didlogo, também os cristaos
devem aprender de novo, no
contexto dos seus conhecimentos e
experiéncias, em que consiste
verdadeiramente a sua esperanca, o
que é que temos para oferecer ao
mundo e, ao contrario, o que € que
ndo podemos oferecer. E preciso que,
na autocritica da idade moderna,
conflua também uma autocritica do
cristianismo moderno, que deve
aprender sempre de novo a
compreender-se a Si mesmo a partir
das proprias raizes. A este respeito,
pode-se aqui mencionar somente
alguns indicios. Antes de mais,
devemos perguntar-nos: o que é que
significa verdadeiramente
«progresso»; 0 que € que ele promete
e 0 que é que ndo promete? No
século XIX, ja existia uma critica a fé
no progresso. No século XX, Teodoro
W. Adorno formulou, de modo



drastico, a problematicidade da fé no
progresso: este, visto de perto, seria o
progresso da funda a megabomba.
Certamente, este ¢ um lado do
progresso que ndo se deve encobrir.
Dito de outro modo: torna-se
evidente a ambiguidade do
progresso. Nao ha duvida que este
oferece novas potencialidades para o
bem, mas abre também
possibilidades abissais de mal -
possibilidades que antes néo
existiam. Todos fomos testemunhas
de como o progresso em maos
erradas possa tornar-se, e tornou-se
realmente, um progresso terrivel no
mal. Se ao progresso técnico ndo
corresponde um progresso na
formacdo ética do homem, no
crescimento do homem interior (cf.
Ef 3, 16; 2Cor 4, 16), entdo aquele nao
€ um progresso, mas uma ameaca
para o homem e para o mundo.

23. No que diz respeito aos dois
grandes temas «razao» e «liberdade»,



aqui é possivel apenas acenar as
questdes relacionadas com eles. Sem
duvida, a razdo € o grande dom de
Deus ao homem, e a vitdria da razao
sobre a irracionalidade é também
um objetivo da fé crista. Mas, quando
€ que a razao domina
verdadeiramente? Quando se
separou de Deus? Quando ficou cega
a Deus? A razdo inteira reduz-se a
razdo do poder e do fazer? Se o
progresso, para ser digno deste nome
necessita do crescimento moral da
humanidade, entdo a razdo do poder
e do fazer deve de igual modo
urgentemente ser integrada
mediante a abertura da razao as
forcas salvificas da fé, ao
discernimento entre o bem e o mal.
Somente assim é que se torna uma
razdo verdadeiramente humana.
Torna-se humana apenas se for
capaz de indicar o caminho a
vontade, e s6 é capaz disso se olhar
para além de si propria. Caso
contrario, a situagdo do homem,



devido a discrepancia entre a
capacidade material e a falta de juizo
do coracdo, torna-se uma ameaca
para ele e para a criacdo. Por isso,
falando de liberdade, é preciso
recordar que a liberdade humana
requer sempre um concurso de
varias liberdades. Este concurso,
porém, ndo se pode efetuar se ndo
for determinado por um critério
intrinseco comum de ponderacao,
que é fundamento e meta da nossa
liberdade. Digamos isto de uma
forma mais simples: o homem tem
necessidade de Deus; de contrario,
fica privado de esperanca.
Consideradas as mudancas da era
moderna, a afirmacdo de Sdo Paulo,
citada ao principio (Ef 2, 12), revela-
se muito realista e inteiramente
verdadeira. Portanto, ndo ha duvida
de que um «reino de Deus» realizado
sem Deus — e por conseguinte um
reino somente do homem - resolve-
se inevitavelmente no «fim perverso»
de todas as coisas, descrito por Kant:



j& o vimos e vemo-lo sempre de novo.
De igual modo, também néo ha
duvida de que, para Deus entrar
verdadeiramente nas realidades
humanas, ndo basta ser pensado por
nos, requer-se que Ele mesmo venha
ao nosso encontro e nos fale. Por
isso, a razdo necessita da fé para
chegar a ser totalmente ela propria:
razdo e fé precisam uma da outra
para realizar a sua verdadeira
natureza e missao.

A verdadeira fisionomia da
esperanca cristd

24. Retomemos agora a questao: o
que é que podemos esperar? E o que
€ que ndo podemos esperar? Antes
de mais, devemos constatar que um
progresso por adicdo so é possivel no
campo material. Aqui, no
conhecimento crescente das
estruturas da matéria e correlativas
invencdes cada vez mais avancadas,
verifica-se claramente uma



continuidade do progresso rumo a
um dominio sempre maior da
natureza. Mas, no ambito da
consciéncia ética e da decisdao moral,
ndo ha tal possibilidade de adicdo,
simplesmente porque a liberdade do
homem é sempre nova e deve
sempre de novo tomar as suas
decisdes. Nunca aparecem
simplesmente ja tomadas em nossa
vez por outros — neste caso, de facto,
deixariamos de ser livres. A
liberdade pressupde que, nas
decisdes fundamentais, cada homem,
cada geracdo seja um novo inicio.
Certamente as novas geracoes, tal
como podem construir sobre os
conhecimentos e as experiéncias
daqueles que as precederam, podem
haurir do tesouro moral da
humanidade inteira. Mas podem
também recusa-lo, pois este ndo pode
ter a mesma evidéncia das invencdes
materiais. O tesouro moral da
humanidade néao esta presente como
0 estdo 0s instrumentos que se usam;



aquele existe como convite a
liberdade e como sua possibilidade.
Isto, porém, significa que:

a) O reto estado das coisas humanas,
0 bem-estar moral do mundo nao
pode jamais ser garantido
simplesmente mediante as
estruturas, por mais validas que
estas sejam. Tais estruturas sdo ndo
sO importantes, mas necessarias;
todavia, ndo podem nem devem
impedir a liberdade do homem.
Inclusive, as melhores estruturas so
funcionam se numa comunidade
subsistem convic¢des que sejam
capazes de motivar os homens para
uma livre adesao ao ordenamento
comunitdrio. A liberdade necessita
de uma convic¢ao; esta ndo existe
por si mesma, mas deve ser sempre
novamente conquistada
comunitariamente.

b) Visto que o homem permanece
sempre livre e dado que a sua



liberdade é também sempre fragil,
ndo existird jamais neste mundo o
reino do bem definitivamente
consolidado. Quem prometesse o
mundo melhor que duraria
irrevocavelmente para sempre, faria
uma promessa falsa; ignora a
liberdade humana. A liberdade deve
ser incessantemente conquistada
para o bem. A livre adesdo ao bem
nunca acontece simplesmente por si
mesma. Se houvesse estruturas que
fixassem de modo irrevogavel uma
determinada — boa — condig¢do do
mundo, ficaria negada a liberdade do
homem e, por este motivo, ndo
seriam de modo algum, em
definitivo, boas estruturas.

25. Consequéncia de tudo isto € que a
busca sempre nova e trabalhosa de
retos ordenamentos para as
realidades humanas é tarefa de cada
geracdo: nunca é uma tarefa que se
possa simplesmente dar por
concluida. Mas, cada geracao deve



dar a propria contribuicdo para
estabelecer razoaveis ordenamentos
de liberdade e de bem, que ajudem a
geracao seguinte na sua orientacgao
para o reto uso da liberdade
humana, dando assim — sempre
dentro dos limites humanos — uma
certa garantia para o futuro também.
Por outras palavras: as boas
estruturas ajudam, mas por si s6 nao
bastam. O homem néo podera jamais
ser redimido simplesmente a partir
de fora. Equivocaram-se Francisco
Bacon e os adeptos da corrente de
pensamento da idade moderna nele
inspirada, ao considerar que o
homem teria sido redimido através
da ciéncia. Com uma tal expetativa,
estd-se a pedir demasiado a ciéncia;
esta espécie de esperanca é falaz. A
ciéncia pode contribuir muito para a
humanizac¢do do mundo e dos povos.
Mas, pode também pode destruir o
homem e o mundo, se nao for
orientada por forgas que se
encontram fora dela. Além disso,



devemos constatar também que o
cristianismo moderno, diante dos
sucessos da ciéncia na progressiva
estruturacdo do mundo, tinha-se
concentrado em grande parte
somente sobre o individuo e a sua
salvacdo. Deste modo, restringiu o
horizonte da sua esperanca e ndo
reconheceu suficientemente sequer a
grandeza da sua tarefa — apesar de
ser grande o que continuou a fazer
na formacdo do homem e no cuidado
dos fracos e dos que sofrem.

26. Nao é a ciéncia que redime o
homem. O homem é redimido pelo
amor. Isto vale ja no ambito deste
mundo. Quando alguém experimenta
na sua vida um grande amor,
conhece um momento de «redencao»
que da um sentido novo a sua vida.
Mas, rapidamente se dara conta
também de que o amor que lhe foi
dado ndo resolve, por si sd, o
problema da sua vida. E um amor
que permanece fragil. Pode ser



destruido pela morte. O ser humano
necessita do amor incondicionado.
Precisa daquela certeza que o faz
exclamar: «Nem a morte, nem a vida,
nem 0s anjos, nem os principados,
nem o presente, nem o futuro, nem
as potestades, nem a altura, nem a
profundidade, nem qualquer outra
criatura podera separar-nos do amor
de Deus, que esta em Cristo Jesus,
nosso Senhor» (Rm 8, 38-39). Se
existe este amor absoluto com a sua
certeza absoluta, entdo — e somente
entdo — o homem esta «redimido»,
independentemente do que lhe possa
acontecer naquela circunstancia. E
isto o que se entende, quando
afirmamos: Jesus Cristo «redimiu-
nos». Através d'Ele tornamo-nos
seguros de Deus — de um Deus que
ndo constitui uma remota «causa
primeira» do mundo, porque o seu
Filho unigénito fez-Se homem e d'Ele
pode cada um dizer: «Vivo na fé do
Filho de Deus, que me amou e Se



entregou a Si mesmo por mim» (Gal
2, 20).

27. Neste sentido, é verdade que
quem ndo conhece Deus, mesmo
podendo ter muitas esperancas, no
fundo esta sem esperanca, sem a
grande esperanca (que sustenta toda
a vida (cf. Ef 2, 12). A verdadeira e
grande esperanca do homem, que
resiste apesar de todas as desilusdes,
SO pode ser Deus — o0 Deus que nos
amou, e ama ainda agora «até ao
fim», «até a plena consumacao» (cf.
Jo 13,1 e 19, 30). Quem ¢€ atingido
pelo amor comeca a intuir em que
consistiria propriamente a «vida».
Comeca a intuir o significado da
palavra de esperanca que
encontramos no rito do Batismo: da
fé espero a «vida eterna» — a vida
verdadeira que, inteiramente e sem
ameacas, em toda a sua plenitude é
simplesmente vida. Jesus, que disse
de Si mesmo ter vindo ao mundo
para que tenhamos a vida e a



tenhamos em plenitude, em
abundancia (cf. Jo 10, 10), também
nos explicou o que significa «vida»:
«A vida eterna consiste nisto: Que Te
conhecam a Ti, por unico Deus
verdadeiro, e a Jesus Cristo, a Quem
enviaste» (Jo 17, 3). A vida, no
verdadeiro sentido, ndo a possui
cada um em si proprio sozinho, nem
mesmo por si s6: aquela é uma
relacdo. E a vida na sua totalidade é
relacdo com Aquele que é a fonte da
vida. Se estivermos em relacdo com
Aquele que ndo morre, que é a
propria Vida e o proprio Amor, entdo
estamos na vida. Entdo «vivemos».

28. Surge agora, porém, a questdo:
ndo sera que, desta maneira, caimos
de novo no individualismo da
salvacdo? Na esperanca sO para mim,
que alids ndo é uma esperanca
verdadeira porque esquece e
descuida os outros? Ndo. A relacdo
com Deus estabelece-se através da
comunhao com Jesus — sozinhos e



apenas com as nossas possibilidades
ndo o conseguimos. Mas, a relacao
com Jesus € uma relacdo com Aquele
que Se entregou a Si proprio em
resgate por todos nos (cf. 1Tim 2, 6).
O facto de estarmos em comunhao
com Jesus Cristo envolve-nos no seu
ser «para todos», fazendo disso o
nosso modo de ser. Ele compromete-
nos a ser para 0s outros, mas so na
comunhao com Ele € que se torna
possivel sermos verdadeiramente
para os outros, para a comunidade.
Neste contexto, queria citar o grande
doutor grego da Igreja, Sdo Maximo o
Confessor ( 662), o qual comeca por
exortar a ndo antepor nada ao
conhecimento e ao amor de Deus,
mas depois passa imediatamente a
aplicacdes muito praticas: «Quem
ama Deus ndo pode reservar o
dinheiro para si proprio. Distribui-o
de modo “divino” [...] do mesmo
modo segundo a medida da
justica»™. Do amor para com Deus
consegue a participacgdo na justica e


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn19
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn19

na bondade de Deus para com 0s
outros; amar a Deus requer a
liberdade interior diante de cada
bem possuido e de todas as coisas
materiais: o amor de Deus revela-se
na responsabilidade pelo outro®’. A
mesma conexdo entre amor de Deus
e responsabilidade pelos homens
podemos observa-la com comogdo na
vida de Santo Agostinho. Depois da
sua conversao a fé crista, ele,
juntamente com alguns amigos
possuidos pelos mesmos ideais,
queria levar uma vida dedicada
totalmente a palavra de Deus e as
realidades eternas. Pretendia
realizar com valores cristdos o ideal
da vida contemplativa expressa pela
grande filosofia grega, escolhendo
deste modo «a melhor parte» (cf. Lc
10, 42). Mas as coisas foram de outro
modo. Participava ele na Missa
dominical, na cidade portuaria de
Hipona, quando foi chamado pelo
Bispo do meio da multiddo e instado
a deixar-se ordenar para exercer o


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn20
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn20

ministério sacerdotal naquela
cidade. Olhando retrospetivamente
para aquela hora, escreve nas suas
«Confissoes»: «Aterrorizado com 0s
meus pecados e com o0 peso da minha
miséria, tinha resolvido e meditado
em meu coracao, o projeto de fugir
para o ermo. Mas Vos mo impedistes
e me fortalecestes dizendo: “Cristo
morreu por todos, para que 0s
viventes ndo vivam para si, mas para
Aquele que morreu por todos” (cf.
2Cor 5, 15)»"", Cristo morreu por
todos. Viver para Ele significa deixar-
se envolver no seu «ser para».

29. Para Agostinho, isto significou
uma vida totalmente nova. Assim
descreveu ele uma vez o seu dia-a-
dia: «Corrigir os indisciplinados,
confortar os pusildnimes, amparar os
fracos, refutar os opositores,
precaver-se dos maliciosos, instruir
os ignorantes, estimular os
negligentes, frear os provocadores,
moderar os ambiciosos, encorajar 0s


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn21
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn21

desanimados, pacificar os litigiosos,
ajudar os necessitados, libertar os
oprimidos, demonstrar aprovacgao
aos bons, tolerar o maus e [ai de
mim!] amar a todos»*?. «E o
Evangelho que me assusta»” —
aquele susto salutar que nos impede
de viver para nés mesmos e que nos
impele a transmitir a nossa
esperanca comum. De facto, era esta
precisamente a intencgdo de
Agostinho: na dificil situacdo do
império romano, que ameacava
também a Africa romana e — no final
da vida de Agostinho — até a destruiu,
transmite esperanca, a esperanca
que lhe vinha da fé e que,
contrariamente ao seu
temperamento introvertido, o tornou
capaz de participar decididamente e
com todas as forcas na edificagdo da
cidade. No mesmo capitulo das
Confissoes, onde acabamos de ver o
motivo decisivo do seu
empenhamento «por todos», diz ele:
Cristo «intercede por nds. Doutro


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn22
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn22
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn23
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn23

modo desesperaria, pois sdo muitas e
grandes as minhas fraquezas! Sim,
sdo muito pesadas, mas maior é o
poder da vossa medicina.
Poderiamos pensar que a vossa
Palavra Se tinha afastado da unido
com 0 homem e desesperado de nos
salvar, se ndo se tivesse feito homem
e habitado entre nés»**. Em virtude
da sua esperanca, Agostinho
prodigalizou-se pelas pessoas simples
e pela sua cidade — renunciou a sua
nobreza espiritual e pregou e agiu de
modo simples para a gente simples.

30. Facamos um resumo daquilo que
emergiu no desenrolar das nossas
reflexdes. O homem, na sucessao dos
dias, tem muitas esperancas —
menores ou maiores — distintas nos
diversos periodos da sua vida. As
vezes pode parecer que uma destas
esperancas o satisfaca totalmente,
sem ter necessidade de outras. Na
juventude, pode ser a esperanca do
grande e fagueiro amor; a esperanca


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn24
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn24

de uma certa posi¢ao na profissao,
deste ou daquele sucesso
determinante para o resto da vida.
Mas quando estas esperancas se
realizam, resulta com clareza que na
realidade, isso nao era a totalidade.
Torna-se evidente que o homem
necessita de uma esperanca que va
mais além. Vé-se que so0 algo de
infinito lhe pode bastar, algo que
sera sempre mais do que aquilo que
ele alguma vez possa alcancar. Neste
sentido, a época moderna
desenvolveu a esperanca da
instauracdo de um mundo perfeito
que, gracas aos conhecimentos da
ciéncia e a uma politica
cientificamente fundada, parecia
tornar-se realizavel. Assim, a
esperanca biblica do reino de Deus
foi substituida pela esperanca do
reino do homem, pela esperanca de
um mundo melhor que seria o
verdadeiro «reino de Deus». Esta
parecia finalmente a esperanca
grande e realista de que o homem



necessita. Estava em condigoes de
mobilizar — por um certo tempo -
todas as energias do homem; o
grande objetivo parecia merecedor
de todo o esforgo. Mas, com o passar
do tempo fica claro que esta
esperanca escapa sempre para mais
longe. Primeiro deram-se conta de
que esta era talvez uma esperanca
para os homens de amanhd, mas néo
uma esperanca para mim. E, embora
0 elemento «para todos» faca parte
da grande esperanca — com efeito,
ndo posso ser feliz contra e sem os
demais — o certo € que uma
esperanca que ndo me diga respeito
a mim pessoalmente ndo é sequer
uma verdadeira esperanca. E tornou-
se evidente que esta era uma
esperanca contra a liberdade, porque
a situacao das realidades humanas
depende em cada geracao
novamente da livre decisdo dos
homens que dela fazem parte. Se esta
liberdade, por causa das condigdes e
das estruturas, lhes fosse tirada, o



mundo, em ultima andlise, ndo seria
bom, porque um mundo sem
liberdade ndo € de forma alguma um
mundo bom. Deste modo, apesar de
ser necessario um continuo esforgo
pelo melhoramento do mundo, o
mundo melhor de amanha néao pode
ser o conteudo proprio e suficiente
da nossa esperanca. E, sempre a este
respeito, pergunta-se: Quando é
«melhor» o mundo? O que € que o
torna bom? Com qual critério se
pode avaliar o seu ser bom? E por
quais caminhos se pode alcancar esta
«bondade»?

31. Mais ainda: precisamos das
esperancas — menores ou maiores —
que, dia apos dia, nos mantém a
caminho. Mas, sem a grande
esperanca que deve superar tudo o
resto, aquelas nao bastam. Esta
grande esperanca so pode ser Deus,
que abraca o universo e nos pode
propor e dar aquilo que, sozinhos,
ndo podemos conseguir.



Precisamente o ser gratificado com
um dom faz parte da esperanca.
Deus é o fundamento da esperanca —
ndo um deus qualquer, mas aquele
Deus que possui um rosto humano e
que nos amou até ao fim: cada
individuo e a humanidade no seu
conjunto. O seu reino ndo é um além
imagindario, colocado num futuro que
nunca mais chega; o seu reino esta
presente onde Ele é amado e onde o
seu amor nos alcanca. Somente o seu
amor nos da a possibilidade de
perseverar com toda a sobriedade
dia apos dia, sem perder o ardor da
esperanca, num mundo que, por sua
natureza, é imperfeito. E, ao mesmo
tempo, 0 seu amor € para nos a
garantia de que existe aquilo que
intuimos s6 vagamente e, contudo,
no intimo esperamos: a vida que é
«verdadeiramente» vida.
Procuremos concretizar ainda mais
esta ideia na ultima parte, dirigindo
a nossa atenc¢do para alguns



«lugares» de aprendizagem pratica e
de exercicio da esperanca.

«Lugares» de aprendizagem e de
exercicio da esperanca

I. A oracao como escola da
esperanca

32. Primeiro e essencial lugar de
aprendizagem da esperanca € a
oracdo. Quando ja ninguém me
escuta, Deus ainda me ouve. Quando
jd ndo posso falar com ninguém, nem
invocar mais ninguém, a Deus
sempre posso falar. Se ndo ha mais
ninguém que me possa ajudar — por
tratar-se de uma necessidade ou de
uma expetativa que supera a
capacidade humana de esperar — Ele
pode ajudar-me'™'. Se me encontro
confinado numa extrema solidao...o
orante jamais esta totalmente so. Dos
seus 13 anos de prisdo, 9 dos quais
em isolamento, o inesquecivel
Cardeal Nguyen Van Thuan deixou-
nos um livrinho precioso: Oragdes de


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn25
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn25

esperan¢a. Durante 13 anos de
prisdo, numa situacdo de desespero
aparentemente total, a escuta de
Deus, o poder falar-Lhe, tornou-se
para ele uma forca crescente de
esperanca, que, depois da sua
libertacdo, lhe permitiu ser para os
homens em todo o mundo uma
testemunha da esperanca, daquela
grande esperanca que ndo declina,
mesmo nas noites da solidao.

33. De forma muito bela Agostinho
ilustrou a relacdo intima entre
oracgdo e esperanca, numa homilia
sobre a Primeira Carta de Jodo. Ele
define a oracdo como um exercicio
do desejo. O homem foi criado para
uma realidade grande ou seja, para o
proprio Deus, para ser preenchido
por Ele. Mas, 0 seu coragao €
demasiado estreito para a grande
realidade que lhe esta destinada.
Tem de ser dilatado. «Assim procede
Deus: diferindo a sua promessa, faz
aumentar o desejo; e com o desejo,



dilata a alma, tornando-a mais apta a
receber os seus dons». Aqui
Agostinho pensa em Sdo Paulo que,
de si mesmo, afirma viver inclinado
para as coisas que hao de vir (Fil 3,
13). Depois usa uma imagem muito
bela para descrever este processo de
dilatacdo e preparacdo do coragao
humano. «Supde que Deus queira
encher-te de mel (simbolo da ternura
de Deus e da sua bondade). Se tu,
porém, estas cheio de vinagre, onde
vais por o mel?». O vaso, ou seja o
coracdo, deve primeiro ser dilatado e
depois limpo: livre do vinagre e do
seu sabor. Isto requer trabalho, faz
sofrer, mas s6 assim se realiza o
ajustamento aquilo para que somos
destinados™. Apesar de Agostinho
falar diretamente so6 da recetividade
para Deus, resulta claro, no entanto,
que o homem neste esfor¢o, com que
se livra do vinagre e do seu sabor
amargo, ndo se torna livre so para
Deus, mas abre-se também para os
outros. De facto, s6 tornando-nos


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn26
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn26

filhos de Deus é que podemos estar
com 0 nosso Pai comum. Orar ndo
significa sair da historia e retirar-se
para o canto privado da propria
felicidade. O modo correto de rezar €
um processo de purificacdo interior
que nos torna aptos para Deus e,
precisamente desta forma, aptos
também para os homens. Na oracao,
0 homem deve aprender o que
verdadeiramente pode pedir a Deus,
0 que é digno de Deus. Deve
aprender que nao pode rezar contra
o outro. Deve aprender que ndo pode
pedir as coisas superficiais e
comodas que de momento deseja — a
pequena esperanca equivocada que o
leva para longe de Deus. Deve
purificar os seus desejos e as suas
esperancas. Deve livrar-se das
mentiras secretas com que se engana
a si proprio: Deus perscruta-as, e 0
contacto com Deus obriga o homem a
reconhecé-las também. «Quem
podera discernir todos os erros?
Purificai-me das faltas escondidas»,



reza o Salmista (19/18, 13). O ndo
reconhecimento da culpa, a ilusdo de
inocéncia ndo me justifica nem me
salva, porque o entorpecimento da
consciéncia, a incapacidade de
reconhecer em mim o mal enquanto
tal é culpa minha. Se Deus néo existe,
talvez me deva refugiar em tais
mentiras, porque ndo ha ninguém
que me possa perdoar, ninguém que
seja a medida verdadeira. Pelo
contrario, o encontro com Deus
desperta a minha consciéncia, para
que deixe de fornecer-me uma
autojustificacao, cesse de ser um
reflexo de mim mesmo e dos
contemporaneos que me
condicionam, mas se torne
capacidade de escuta do mesmo
Bem.

34. Para que a oracdo desenvolva
esta forca purificadora, deve, por um
lado, ser muito pessoal, um
confronto do meu eu com Deus, com
o Deus vivo; mas, por outro, deve ser



incessantemente guiada e iluminada
pelas grandes oracdes da Igreja e dos
santos, pela oracdo liturgica, na qual
o Senhor nos ensina continuamente
a rezar de modo justo. O Cardeal
Nyugen Van Thuan, contou no seu
livro de Exercicios Espirituais, como
na sua vida tinha havido longos
periodos de incapacidade para rezar,
e como ele se tinha agarrado as
palavras de oracao da Igreja: ao Pai
Nosso, a Ave Maria e as oracdes da
Liturgia®”. Na oracéo, deve haver
sempre este entrelacamento de
orac¢ao publica e oracdo pessoal.
Assim podemos falar a Deus, assim
Deus fala a ndés. Deste modo,
realizam-se em nos as purificacoes,
mediante as quais nos tornamos
capazes de Deus e idoneos ao servico
dos homens. Assim tornamo-nos
capazes da grande esperanca e
ministros da esperanca para 0s
outros: a esperanca em sentido
cristao é sempre esperanca também
para os outros. E é esperanca ativa,


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn27
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn27

que nos faz lutar para que as coisas
ndo caminhem para o «fim
perverso». E esperanca ativa
precisamente também no sentido de
mantermos o mundo aberto a Deus.
Somente assim, ela permanece
também uma esperanca
verdadeiramente humana.

II. Agir e sofrer como lugares de
aprendizagem da esperanca

35. Toda a agao séria e reta do
homem ¢é esperanca em ato. F-o antes
de tudo no sentido de que assim
procuramos concretizar as nossas
esperanc¢as menores ou maiores:
resolver este ou aquele assunto que é
importante, para prosseguir na
caminhada da vida; com o nosso
empenho contribuir a fim de que o
mundo se torne um pouco mais
luminoso e humano, e assim se
abram também as portas para o
futuro. Mas o esforco quotidiano pela
continuacdo da nossa vida e pelo



futuro da comunidade cansa-nos ou
transforma-se em fanatismo, se ndo
nos ilumina a luz daquela grande
esperanca que ndo pode ser
destruida sequer pelos pequenos
fracassos e pela faléncia em
vicissitudes de alcance historico. Se
ndo podemos esperar mais do que é
realmente alcancavel de cada vez e
de quanto nos seja possivel
oferecerem as autoridades politicas e
econdmicas, a nossa vida arrisca-se a
ficar bem depressa sem esperanca. E
importante saber: eu posso sempre
continuar a esperar, ainda que pela
minha vida ou pelo momento
histdrico que estou a viver
aparentemente ndo tenha mais
qualquer motivo para esperar. SO a
grande esperanca-certeza de que,
ndo obstante todos os fracassos, a
minha vida pessoal e a historia no
seu conjunto estdo conservadas no
poder indestrutivel do Amor e,
gracas a isso e por isso, possuem
sentido e importancia, s6 uma tal



esperanca pode, naquele caso, dar
ainda a coragem de agir e de
continuar. Certamente, ndo podemos
«construir» o reino de Deus com as
nossas forgas; o que construimos
permanece sempre reino do homem
com todos os limites proprios da
natureza humana. O reino de Deus é
um dom, e por isso mesmo € grande
e belo, constituindo a resposta a
esperanca. Nem podemos — para usar
a terminologia classica — «merecer» o
céu com as nossas obras. Este é
sempre mais do que aquilo que
merecemos, tal como o ser amados
nunca é algo «merecido», mas um
dom. Porém, com toda a nossa
consciéncia da «mais valia» do céu,
permanece igualmente verdade que
0 nosso agir ndo é indiferente diante
de Deus e, portanto, também ndo o é
para o desenrolar da histdria.
Podemos abrir-nos ndés mesmos e o
mundo ao ingresso de Deus: da
verdade, do amor e do bem. E o que
fizeram os santos que, como



«colaboradores de Deus»
contribuiram para a salvacdo do
mundo (cf. 1Cor 3, 9; 1Tes 3, 2).
Temos a possibilidade de livrar a
nossa vida e o mundo dos venenos e
contaminacdes que poderiam
destruir o presente e o futuro.
Podemos descobrir e manter limpas
as fontes da criacdo e assim,
juntamente com a criacdo que nos
precede como dom recebido, fazer o
que € justo conforme as suas
intrinsecas exigéncias e a sua
finalidade. Isto conserva um sentido,
mesmo quando, aparentemente, ndo
temos sucesso ou parecemos
impotentes face a hegemonia de
forcas hostis. Assim, por um lado, da
nossa acdo nasce esperanca para nas
e para o0s outros; mas, a0 mesmo
tempo, é a grande esperanca apoiada
nas promessas de Deus que, tanto
nos momentos bons como nos maus,
nos da coragem e orienta o nosso
agir.



36. Tal como o agir, também o
sofrimento faz parte da existéncia
humana. Este deriva, por um lado, da
nossa finitude e, por outro, do
volume de culpa que se acumulou ao
longo da histdria e, mesmo
atualmente, cresce de modo
irreprimivel. Certamente € preciso
fazer tudo o possivel para diminuir o
sofrimento: impedir, na medida do
possivel, o sofrimento dos inocentes;
amenizar as dores; ajudar a superar
os sofrimentos psiquicos. Todos estes
sdo deveres tanto da justica como da
caridade, que se inserem nas
exigéncias fundamentais da
existéncia cristd e de cada vida
verdadeiramente humana. Na luta
contra a dor fisica conseguiu-se
realizar grandes progressos; mas o
sofrimento dos inocentes e inclusive
os sofrimentos psiquicos
aumentaram durante os ultimos
decénios. Devemos - é verdade —
fazer tudo por superar o sofrimento,
mas elimina-lo completamente do



mundo ndo entra nas nossas
possibilidades, simplesmente porque
ndo podemos desfazer-nos da nossa
finitude e porque nenhum de nos é
capaz de eliminar o poder do mal, da
culpa que — como constatamos — é
fonte continua de sofrimento. Isto so
Deus o poderia fazer: s6 um Deus
que pessoalmente entra na historia
fazendo-Se homem e sofre nela. Nos
sabemos que este Deus existe e que
por isso este poder que «tira 0s
pecados do mundo» (Jo 1, 29) esta
presente no mundo. Com a fé na
existéncia deste poder, surgiu na
historia a esperanca da cura do
mundo. Mas, trata-se precisamente
de esperanca, e ndo ainda de
cumprimento; esperanca que nos da
a coragem de nos colocarmos da
parte do bem, inclusive onde a
realidade parece sem esperanca,
cientes de que, olhando o desenrolar
da histdria tal como nos aparece
exteriormente, o poder da culpa vai



continuar uma presenca terrivel
ainda no futuro.

37. Voltemos ao nosso tema. Podemos
procurar limitar o sofrimento e lutar
contra ele, mas ndo podemos
elimina-lo. Precisamente onde os
homens, na tentativa de evitar
qualquer sofrimento, procuram
esquivar-se de tudo o que poderia
significar padecimento, onde querem
evitar a canseira e o sofrimento por
causa da verdade, do amor, do bem,
descambam numa vida vazia, na
qual provavelmente ja quase nao
existe a dor, mas experimenta-se
muito mais a obscura sensac¢do da
falta de sentido e da soliddo. Nao é o
evitar o sofrimento, a fuga diante da
dor, que cura o homem, mas a
capacidade de aceitar a tribulacéo e
nela amadurecer, de encontrar o seu
sentido através da unido com Cristo,
que sofreu com infinito amor. Neste
contexto, desejo citar algumas frases
de uma carta do martir vietnamita



Paulo Le-Bao-Thin (1 1857), onde é
clara esta transformacao do
sofrimento mediante a forca da
esperanca que provém da fé. «Eu,
Paulo, prisioneiro pelo nome de
Cristo, quero falar-vos das
tribulacdes que suporto cada dia,
para que, inflamados no amor de
Deus, comigo louveis o Senhor,
porque € eterna a sua misericordia
(S1136/135). Este carcere € realmente
a imagem do inferno eterno: além de
suplicios de todo o género, tais como
algemas, grilhdes, cadeias de ferro,
tenho de suportar o 6dio, as
agressoes, calunias, palavras
indecorosas, repreensdes, maldades,
juramentos falsos, e, além disso, as
angustias e a tristeza. Mas Deus, que
outrora libertou os trés jovens da
fornalha ardente, esta sempre
comigo e libertou-me destas
tribulacdes, convertendo-as em
suave docura, porque € eterna a sua
misericordia. Imerso nestes
tormentos, que costumam



aterrorizar os outros, pela graca de
Deus sinto-me alegre e contente,
porque ndo estou s, mas estou com
Cristo. [...] Como posso eu suportar
este espetaculo, ao ver todos os dias
os imperadores, mandarins e seus
guardas blasfemar o vosso santo
nome, Senhor, que estais sentado
sobre os Querubins (cf. S1 80/79, 2) e
os Serafins? Vede como a vossa cruz
é calcada aos pés dos pagdos! Onde
esta a vossa gloria? Ao ver tudo isto,
sinto inflamar-se o meu cora¢ao no
vosso amor e prefiro ser dilacerado e
morrer em testemunho da vossa
infinita bondade. Mostrai, Senhor, o
vo0sso poder, salvai-me e amparai-
me, para que na minha fraqueza se
manifeste a vossa forca e seja
glorificada diante dos gentios [...]
Ouvindo tudo isto, carissimos irmaos,
tende coragem e alegrai-vos, dai
gracas eternamente a Deus, de quem
procedem todos os bens, bendizei
comigo ao Senhor, porque € eterna a
sua misericordia [...] Escrevo todas



estas coisas, para que estejam unidas
a vossa e a minha fé. No meio da
tempestade, lango a ancora que me
permitira subir até ao trono de Deus:
a esperanca viva que esta no meu
coragio»”®, Esta é uma carta do
«inferno». Nela se mostra todo o
horror de um campo de
concentracgao, onde aos tormentos
infligidos pelos tiranos se vem juntar
0 desencadeamento do mal nas
mesmas vitimas que, deste modo, se
tornam novos instrumentos da
crueldade dos algozes. E uma carta
do inferno, mas nela tem
cumprimento a palavra do Salmo:
«Se subir aos céus, 1a Vos encontro,
se descer aos infernos, igualmente.
[...] Se eu disser: “ao menos as trevas
me cobrirdo”, [...] nem sequer as
trevas serdo bastante escuras para
Vés, e a noite serd clara como o dia,
tanto faz a luz como as trevas» (S1
139/138, 8-12; cf. também S1 23/22, 4).
Cristo desceu aos «infernos» ficando
assim perto de quem € nele langado,


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn28
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn28

transformando para ele as trevas em
luz. O sofrimento, os tormentos
continuam terriveis e quase
insuportaveis. Surgiu, porém, a
estrela da esperanca, a &ncora do
coracdo chega até o trono de Deus.
Nao se desencadeia o mal no homem,
mas vence a luz: o sofrimento — sem
deixar de o ser — torna-se, apesar de
tudo, canto de louvor.

38. A grandeza da humanidade
determina-se essencialmente na
relacdo com o sofrimento e com
quem sofre. Isto vale tanto para o
individuo como para a sociedade.
Uma sociedade que ndo consegue
aceitar os que sofrem e ndo é capaz
de contribuir, mediante a com-
paixdo, para fazer com que o
sofrimento seja compartilhado e
assumido mesmo interiormente é
uma sociedade cruel e desumana. A
sociedade, porém, nao pode aceitar
0s que sofrem e apoid-los no seu
sofrimento, se os proprios individuos



ndo sdo capazes disso mesmo; e, por
outro lado, o individuo ndo pode
aceitar o sofrimento do outro, se ele
pessoalmente ndo consegue
encontrar no sofrimento um sentido,
um caminho de purificacdo e de
amadurecimento, um caminho de
esperanca. Aceitar o outro que sofre
significa, de facto, assumir de alguma
forma o seu sofrimento, de tal modo
que este se torna também meu. Mas,
precisamente porque agora se tornou
sofrimento compartilhado, no qual
ha a presenca do outro, este
sofrimento é penetrado pela luz do
amor. A palavra latina con-solatio,
consolacdo, exprime isto mesmo de
forma muito bela sugerindo um
estar-com na soliddo, que entdo
deixa der ser solidao. Mas, a
capacidade de aceitar o sofrimento
por amor do bem, da verdade e da
justica é também constitutiva da
grandeza da humanidade, porque se,
em definitiva, o meu bem-estar, a
minha incolumidade é mais



importante do que a verdade e a
justica, entdo vigora o dominio do
mais forte; entdo reinam a violéncia
e a mentira. A verdade e a justica
devem estar acima da minha
comodidade e incolumidade fisica,
sendo a minha prdpria vida torna-se
uma mentira. E, por fim, também o
«sim» ao amor é fonte de sofrimento,
porque o0 amor exige sempre
expropriacdes do meu eu, nas quais
me deixo podar e ferir. O amor ndo
pode de modo algum existir sem esta
renuncia mesmo dolorosa a mim
mesmo, sendo torna-se puro
egoismo, anulando-se deste modo a si
proprio enquanto tal.

39. Sofrer com o outro, pelos outros;
sofrer por amor da verdade e da
justica; sofrer por causa do amor e
para se tornar uma pessoa que ama
verdadeiramente: estes sao
elementos fundamentais de
humanidade, o seu abandono
destruiria 0 mesmo homem.



Entretanto levanta-se uma vez mais a
questdo: somos capazes disto? O
outro é suficientemente importante,
para que por ele eu me torne uma
pessoa que sofre? Para mim, a
verdade € tdo importante que
compensa o sofrimento? A promessa
do amor € assim tao grande que
justifique o dom de mim mesmo? Na
historia da humanidade, cabe a fé
cristd precisamente o mérito de ter
suscitado no homem, de maneira
nova e a uma nova profundidade, a
capacidade dos referidos modos de
sofrer que sdo decisivos para a sua
humanidade. A fé cristd mostrou-nos
que verdade, justica, amor ndo sao
simplesmente ideais, mas realidades
de imensa densidade. Com efeito,
mostrou-nos que Deus — a Verdade e
0 Amor em pessoa — quis sofrer por
nos e connosco. Bernardo de Claraval
cunhou esta frase maravilhosa:
Impassibilis est Deus, sed non
incompassibilis®” — Deus ndo pode
padecer, mas pode-se compadecer. O


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn29
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn29

homem tem para Deus um valor tdo
grande que Ele mesmo Se fez homem
para poder padecer com o homem,
de modo muito real, na carne e no
sangue, como nos é demonstrado na
narracdo da Paixdo de Jesus. A partir
de 14 entrou em todo o sofrimento
humano alguém que partilha o
sofrimento e a sua suportacgao; a
partir de 14 se propaga em todo o
sofrimento a con-solatio, a
consolacdo do amor solidario de
Deus, surgindo assim a estrela da
esperanca. Certamente, nos nossos
inameros sofrimentos e provas
sempre temos necessidade também
das nossas pequenas ou grandes
esperancas — de uma visita amiga, da
cura das feridas internas e externas,
da solucdo positiva de uma crise, etc.
Nas provagoes menores, estes tipos
de esperanca podem mesmo ser
suficientes. Mas, nas provacoes
verdadeiramente graves, quando
tenho de assumir a decisdo definitiva
de antepor a verdade ao bem-estar, a



carreira e a propriedade, a certeza
da verdadeira grande esperanca, de
que falamos, faz-se necessdaria. Para
isto, precisamos também de
testemunhas, de martires, que se
entregaram totalmente, para que no-
lo manifestem, dia apds dia. Temos
necessidade deles para preferirmos,
mesmo nas pequenas alternativas do
dia-a-dia, o bem a comodidade,
sabendo que precisamente assim
vivemos a vida de verdade. Digamo-
lo uma vez mais: a capacidade de
sofrer por amor da verdade é medida
de humanidade. No entanto, esta
capacidade de sofrer depende do
género e da grandeza da esperanca
que trazemos dentro de nos e sobre a
qual construimos. Os santos
puderam percorrer o grande
caminho do ser-homem no modo
como Cristo o percorreu antes de
nos, porque estavam repletos da
grande esperanca.



40. Gostaria de acrescentar ainda
uma pequena observacdo, ndo sem
importancia para os acontecimentos
de todos os dias. Fazia parte duma
forma de devocdo - talvez menos
praticada hoje, mas ndo vai ainda ha
muito tempo que era bastante
difundida — a ideia de poder
«oferecer» as pequenas canseiras da
vida quotidiana, que nos ferem com
frequéncia como alfinetadas mais ou
menos incomodas, dando-lhes assim
um sentido. Nesta devocgao, houve
sem duvida coisas exageradas e
talvez mesmo estranhas, mas é
preciso interrogar-se se ndo havia de
algum modo contido nela algo de
essencial que poderia servir de
ajuda. O que significa «oferecer»?
Estas pessoas estavam convencidas
de poderem inserir no grande com-
padecer de Cristo as suas pequenas
canseiras, que entravam assim, de
algum modo, a fazer parte do tesouro
de compaixdo de que o género
humano necessita. Deste modo,



também as mesmas pequenas
moléstias do dia-a-dia poderiam
adquirir um sentido e contribuir
para a economia do bem, do amor
entre os homens. Deveriamos talvez
interrogar-nos se verdadeiramente
isto ndo poderia voltar a ser uma
perspetiva sensata também para nos.

III. O Juizo como lugar de
aprendizagem e de exercicio da
esperanca

41. No grande Credo da Igreja, a
parte central — que trata do mistério
de Cristo a partir da sua geracgao
eterna no Pai e do nascimento
temporal da Virgem Maria, passando
pela cruz e a ressurreicdo até ao seu
retorno — conclui com as palavras:
«... de novo ha de vir em sua gloria,
para julgar os vivos e 0os mortos». Ja
desde os primeiros tempos, a
perspetiva do Juizo influenciou os
cristaos até na sua propria vida
quotidiana enquanto critério



segundo o qual ordenar a vida
presente, enquanto apelo a sua
consciéncia e, a0 mesmo tempo,
enquanto esperanca na justica de
Deus. A fé em Cristo nunca se limitou
a olhar sd para tras nem so para o
alto, mas olhou sempre também para
a frente para a hora da justica que o
Senhor repetidas vezes
preanunciara. Este olhar para diante
conferiu ao cristianismo a sua
importancia para o presente. Na
configuracao dos edificios sacros
cristdos, que queriam tornar visivel a
vastiddo historica e cosmica da fé em
Cristo, tornou-se habitual
representar, no lado oriental, o
Senhor que volta como rei—a
imagem da esperanca —, e no lado
ocidental, o Juizo final como imagem
da responsabilidade pela nossa vida,
uma representacao que apontava e
acompanhava precisamente os fiéis
na sua caminhada diaria. Na
evolucgdo da iconografia, porém, foi-
se dando cada vez mais relevo ao



aspeto ameacador e lugubre do Juizo,
que obviamente fascinava os artistas
mais do que o esplendor da
esperanca que acabava, com
frequéncia, excessivamente
escondido por debaixo da ameaca.

42. Na época moderna, o pensamento
do Juizo final diluiu-se: a fé crista é
caracterizada e orientada sobretudo
para a salvacdo pessoal da alma; ao
contrario, a reflexdo sobre a historia
universal esta em grande parte
dominada pela ideia do progresso.
Todavia, o conteudo fundamental da
expetativa do Juizo ndo desapareceu
pura e simplesmente. Agora, porém,
assume uma forma totalmente
distinta. O ateismo dos séculos XIX e
XX é, de acordo com as suas raizes e
finalidade, um moralismo: um
protesto contra as injusticas do
mundo e da histéria universal. Um
mundo, onde exista uma tal
dimensao de injustica, de sofrimento
dos inocentes e de cinismo do poder,



ndo pode ser a obra de um Deus
bom. O Deus que tivesse a
responsabilidade de um mundo
assim, ndo seria um Deus justo e
menos ainda um Deus bom. E em
nome da moral que € preciso
contestar este Deus. Visto que ndo ha
um Deus que cria justica, parece que
0 proprio homem seja agora
chamado a estabelecer a justica. Se
diante do sofrimento deste mundo o
protesto contra Deus é
compreensivel, a pretensao de a
humanidade poder e dever fazer
aquilo que nenhum Deus faz nem é
capaz de fazer, é presuncosa e
intrinsecamente ndo verdadeira. Ndo
€ por acaso que desta premissa
tenham resultado as maiores
crueldades e violagdes da justicga,
mas funda-se na falsidade intrinseca
desta pretensdo. Um mundo que
deve criar a justica por sua conta, é
um mundo sem esperanca. Nada e
ninguém responde pelo sofrimento
dos séculos. Nada e ninguém garante



que o cinismo do poder —
independentemente do revestimento
ideoldgico sedutor com que se
apresente —ndo continue a imperar
no mundo. Foi assim que os grandes
pensadores da escola de Francoforte,
Max Horkheimer e Teodoro W.
Adorno, criticaram tanto o ateismo
como o teismo. Horkheimer excluiu
radicalmente que se possa encontrar
qualquer substitutivo imanente para
Deus, rejeitando porém, ao mesmo
tempo, a imagem do Deus bom e
justo. Numa radicalizacdo extrema
da proibicdo das imagens no Antigo
Testamento, ele fala da «nostalgia do
totalmente Outro» que permanece
inacessivel — um grito do desejo
dirigido a histdria universal. Adorno
também se ateve decididamente a
esta renuncia de toda a imagem que
exclui, precisamente, também a
«imagem» do Deus que ama. Mas ele
sempre sublinhou esta dialética
«negativa», afirmando que a justica,
uma verdadeira justica, requereria



um mundo «onde ndo so fosse
anulado o sofrimento presente, mas
também revogado o que passou
irrevogavelmente»™. Isto, porém,
significaria — expresso em simbolos
positivos e, portanto, para ele
inadequados — que ndo pode haver
justica sem ressurreicdo dos mortos
e, concretamente, sem a sua
ressurreicdo corporal. Todavia uma
tal perspetiva, comportaria «a
ressurreicdo da carne, um dado que
para o idealismo, para o reino do
espirito absoluto, é totalmente
estranho»"".

43. Da rigorosa renuncia a qualquer
imagem, que faz parte do primeiro
Mandamento de Deus (cf. Ex 20, 4),
também o cristdo pode e deve
aprender sempre de novo. A verdade
da teologia negativa foi evidenciada
pelo IV Concilio de Latrao, ao
declarar explicitamente que, por
grande que seja a semelhanca
verificada entre o Criador e a


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn30
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn30
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn31
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn31

criatura, sempre maior é a diferenca
entre ambos®™. Para o crente, no
entanto, a renuncia a qualquer
imagem ndo pode ir até ao ponto em
que se devia deter, como gostariam
Horkheimer e Adorno, no «ndo» a
ambas as teses: ao teismo e ao
ateismo. O mesmo Deus fez-Se uma
«imagemp»: em Cristo que Se fez
homem. N'Ele, o Crucificado, a
negacdo de imagens erradas de Deus
é levada ao extremo. Agora, Deus
revela a sua Face precisamente na
figura do servo sofredor que partilha
a condicdo do homem abandonado
por Deus, tomando-a sobre si. Este
sofredor inocente tornou-se
esperanca-certeza: Deus existe, e
Deus sabe criar a justica de um modo
que nos ndo somos capazes de
conceber mas que, pela fé, podemos
intuir. Sim, existe a ressurreicdo da
carne”, Existe uma justica®. Existe
a «revogacao» do sofrimento
passado, a reparacdo que restabelece
o direito. Por isso, a fé no Juizo final


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn32
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn32
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn33
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn33
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn34
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn34

é, primariamente, e sobretudo
esperanca — aquela esperanca, cuja
necessidade se tornou evidente
justamente nas convulsdes dos
ultimos séculos. Estou convencido de
que a questdo da justica constitui o
argumento essencial — em todo o caso
0 argumento mais forte — a favor da
fé na vida eterna. A necessidade
meramente individual de uma
satisfacdo — que nos € negada nesta
vida — da imortalidade do amor que
anelamos, é certamente um motivo
importante para crer que o homem
seja feito para a eternidade; mas so
em conexdo com a impossibilidade
de a injustica da historia ser a ultima
palavra, é que se torna plenamente
convincente a necessidade do
retorno de Cristo e da nova vida.

44. O protesto contra Deus em nome
da justica ndo basta. Um mundo sem
Deus é um mundo sem esperanca (cf.
Ef 2, 12). S6 Deus pode criar justica. E
a fé da-nos a certeza: Ele fa-lo. A



imagem do Juizo final néo é
primariamente uma imagem
aterradora, mas de esperanca; a
nosso ver, talvez mesmo a imagem
decisiva da esperanca. Mas ndo €
porventura também uma imagem
assustadora? Eu diria: € uma imagem
que apela a responsabilidade.
Portanto, uma imagem daquele susto
acerca do qual, como diz Santo
Hilario que todo o nosso medo tem
lugar no amor™'. Deus é justica e cria
justica. Tal é a nossa consolacdo e a
nossa esperanca. Mas, na sua justica,
Ele é conjuntamente também graca.
Isto podemos sabé-lo fixando o olhar
em Cristo crucificado e ressuscitado.
Ambas - justica e graca — devem ser
vistas na sua justa ligacdo interior. A
graca ndo exclui a justica. Ndo muda
a injustica em direito. Ndo é uma
esponja que apaga tudo, de modo
que tudo quanto se fez na terra
termine por ter o mesmo valor.
Contra um céu e uma graca deste tipo
protestou com razao, por exemplo,


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn35
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn35

Dostoévskij no seu romance «0Os
irmdos Karamazov». No fim, no
banquete, eterno, ndo se sentarao a
mesa indistintamente os malvados
junto com as vitimas, como se nada
tivesse acontecido. Aqui gostaria de
citar um texto de Platdo que exprime
um pressentimento do justo juizo
que, em boa parte, permanece
verdadeiro e salutar também para o
cristdo. Embora com imagens
mitoldgicas mas que apresentam
com uma evidéncia inequivoca a
verdade, ele diz que, no fim, as almas
estardo nuas diante do juiz. Agora ja
ndo importa o que eram outrora na
histdria, mas s6 aquilo que sdo de
verdade. «Agora [0 juiz] tem diante
de sitalvez a alma de um [...] rei ou
dominador, e nada vé de sdo nela.
Encontra-a flagelada e cheia de
cicatrizes resultantes de perjurio e
injustica [...] e esta tudo torto, cheio
de mentira e orgulho, e nada esta
direito, porque ela cresceu sem
verdade. E ele vé como a alma, por



causa do arbitrio, exagero,
arrogancia e leviandade no agir, se
encheu de emproamento e infamia.
Diante de um tal espetaculo, ele
envia-a imediatamente para a prisao,
onde padecera os castigos merecidos
[...]. As vezes, porém, ele vé diante de
si uma alma diferente, uma alma que
levou uma vida piedosa e sincera
[...], compraz-se com ela e manda-a
sem duvida para as ilhas dos bem-
aventurados»®®. Jesus, na parabola
do rico epuldo e do pobre Lazaro (cf.
Lc 16, 19-31), apresentou, para nossa
adverténcia, a imagem de uma tal
alma devastada pela arrogancia e
opuléncia, que criou, ela mesma, um
fosso intransponivel entre si e o
pobre: o fosso do encerramento
dentro dos prazeres materiais; o
fosso do esquecimento do outro, da
incapacidade de amar, que se
transforma agora numa sede ardente
e ja irremediavel. Devemos aqui
destacar que Jesus, nesta parabola,
ndo fala do destino definitivo depois


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn36
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn36

do Juizo universal, mas retoma a
concecdo do judaismo antigo de uma
condicdo intermédia entre morte e
ressurreicdo, um estado em que falta
ainda a ultima sentenca.

45. Esta ideia do judaismo antigo da
condicdo intermédia inclui a opinido
de que as almas néo se encontram
simplesmente numa espécie de
custddia provisoria, mas ja padecem
um castigo, como demonstra a
parabola do rico epuldo, ou, ao
contrario, gozam ja de formas
provisorias de bem-aventuranga. E,
por ultimo, ndo falta a nogao de que,
neste estado, sejam possiveis
também purificacdes e curas, que
tornam a alma madura para a
comunhdo com Deus. A Igreja
primitiva assumiu tais ideias, a partir
das quais, se desenvolveu aos poucos
na Igreja ocidental a doutrina do
purgatorio. Ndo ha necessidade de
examinar aqui as complicadas vias
histdricas desta evolucao;



perguntemo-nos apenas de que se
trata realmente. Com a morte, a
opcao de vida feita pelo homem
torna-se definitiva; esta sua vida esta
diante do Juiz. A sua opgao, que
tomou forma ao longo de toda a vida,
pode ter caracteres diversos. Pode
haver pessoas que destruiram
totalmente em si proprias o desejo da
verdade e a disponibilidade para o
amor; pessoas nas quais tudo se
tornou mentira; pessoas que viveram
para o 6dio e espezinharam o amor
em si mesmas. Trata-se de uma
perspetiva terrivel, mas algumas
figuras da nossa mesma historia
deixam entrever, de forma
assustadora, perfis deste género. Em
tais individuos, ndo haveria nada de
remedidvel e a destruicdo do bem
seria irrevogavel: € ja isto que se
indica com a palavra inferno®”. Por
outro lado, podem existir pessoas
purissimas, que se deixaram
penetrar inteiramente por Deus e,
consequentemente, estao totalmente


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn37
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn37

abertas ao proximo — pessoas em
quem a comunhdo com Deus orienta
desde ja todo o seu ser e cuja
chegada a Deus apenas leva a

cumprimento aquilo que ja sdo"™.

46. Mas, segundo a nossa
experiéncia, nem um nem outro sdo
0 caso normal da existéncia humana.
Na maioria dos homens - como
podemos supor — perdura no mais
profundo da sua esséncia uma
derradeira abertura interior para a
verdade, para o amor, para Deus. Nas
opcoes concretas da vida, porém,
aquela é sepultada sob repetidos
compromissos com o mal: muita
sujeira cobre a pureza, da qual,
contudo, permanece a sede e que,
apesar de tudo, ressurge sempre de
toda a abjecdo e continua presente
na alma. O que acontece a tais
individuos quando comparecem
diante do Juiz? Sera que todas as
coisas imundas que acumularam na
sua vida se tornardo de repente


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn38
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn38

irrelevantes? Ou acontecera algo de
diverso? Sao Paulo, na Primeira
Carta aos Corintios, da-nos uma ideia
da distinta repercussao do juizo de
Deus sobre o homem, conforme as
suas condicdes. Fa-lo com imagens
que, de alguma forma, querem
exprimir o invisivel, mas sem as
podermos transformar em conceitos,
pelo simples motivo de que ndo nos é
possivel entrever o mundo além da
morte nem possuimos qualquer
experiéncia dele. Acerca da
existéncia cristd, Paulo afirma antes
de mais que esta construida sobre
um fundamento comum: Jesus Cristo.
Este fundamento resiste. Se nele
permanecermos firmes e sobre ele
construirmos a nossa vida, sabemos
que este fundamento ndo nos pode
ser tirado, nem mesmo na morte. E
Paulo continua: «Se alguém edifica
sobre este fundamento com ouro,
prata, pedras preciosas, madeiras,
feno ou palha, a obra de cada um
ficara patente, pois o dia do Senhor a



fara conhecer. Pelo fogo sera
revelada, e o fogo provara o que vale
a obra de cada um. Se a obra
construida subsistir, o construtor
receberd a paga. Se a obra de alguém
se queimar, sofrerd a perda. Ele,
porém, sera salvo, como que através
do fogo» (3, 12-15). Seja como for,
neste texto torna-se evidente que a
salvacdo dos homens pode acontecer
sob distintas formas: algumas coisas
edificadas podem queimar
completamente; para alcancar a
salvacdo, é preciso atravessar
pessoalmente o «fogo» para se tornar
definitivamente capaz de Deus e
poder sentar-se a mesa do banquete
nupcial eterno.

47. Alguns teologos recentes sdo de
parecer que o fogo que
simultaneamente queima e salva é o
proprio Cristo, o Juiz e Salvador. O
encontro com Ele é o ato decisivo do
Juizo. Ante o seu olhar, funde-se toda
a falsidade. E o encontro com Ele



que, queimando-nos, nos transforma
e liberta para nos tornar
verdadeiramente n0s mesmos. As
coisas edificadas durante a vida
podem entdo revelar-se palha seca,
pura fanfarronice e desmoronar-se.
Porém, na dor deste encontro, em
que o impuro e 0 nocivo do nosso ser
se tornam evidentes, esta a salvacao.
O seu olhar, o toque do seu coracao
cura-nos através de uma
transformacdo certamente dolorosa
«como pelo fogo». Contudo, é uma
dor feliz, em que o poder santo do
seu amor nos penetra como chama,
consentindo-nos no final sermos
totalmente n6s mesmos e, por isso
mesmo totalmente de Deus. Deste
modo, torna-se evidente também a
compenetracdo entre justica e graca:
0 nosso modo de viver ndo é
irrelevante, mas a nossa sujeira ndo
nos mancha para sempre, se ao
menos continuamos inclinados para
Cristo, para a verdade e para o amor.
No fim de contas, esta sujeira ja foi



queimada na Paixdo de Cristo. No
momento do Juizo, experimentamos
e acolhemos este prevalecer do seu
amor sobre todo o mal no mundo e
em nos. A dor do amor torna-se a
nossa salvacio e a nossa alegria. E
claro que a «duracdo» deste queimar
que transforma ndo a podemos
calcular com as medidas de
cronometragem deste mundo. O
«momento» transformador deste
encontro escapa a cronometragem
terrena: é tempo do coracao, tempo
da «passagem» a comunhdo com
Deus no Corpo de Cristo™. O Juizo de
Deus € esperancga quer porque é
justica, quer porque € graca. Se fosse
somente graca que torna irrelevante
tudo o que é terreno, Deus ficar-nos-
ia devedor da resposta a pergunta
acerca da justica — pergunta que se
nos apresenta decisiva diante da
historia e do mesmo Deus. E, se fosse
pura justica, o Juizo em definitivo
poderia ser para todos nds s6 motivo
de temor. A encarnacgdo de Deus em


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn39
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn39

Cristo uniu de tal modo um a outra, o
juizo a graca, que a justica ficou
estabelecida com firmeza: todos nos
cuidamos da nossa salvacdo «com
temor e tremor» (Fil 2, 12). Apesar de
tudo, a graca permite-nos a todos nos
esperar e caminhar cheios de
confianca ao encontro do Juiz que
conhecemos como nosso «advogado»,
parakletos (cf. 1Jo 2, 1).

48. Ha ainda um motivo que deve ser
mencionado aqui, porque é
importante para a pratica da
esperanca cristd. No antigo judaismo,
existe também a ideia de que se
possa ajudar, através da oragao, 0s
defuntos no seu estado intermédio
(cf. por exemplo, 2Mac 12, 38-45:
obra do I século a.C.). A pratica
correspondente foi adotada pelos
cristdos com grande naturalidade e é
comum a Igreja oriental e ocidental.
O Oriente ndo conhece um
sofrimento purificador e expiatorio
das almas no «além», mas conhece



diversos graus de bem-aventuranca
ou também de sofrimento na
condicdo intermédia. As almas dos
defuntos, porém, pode ser dado
«alivio e refrigério» mediante a
Eucaristia, a oracdo e a esmola. O
facto de que o amor possa chegar até
ao além, que seja possivel um mutuo
dar e receber, permanecendo ligados
uns aos outros por vinculos de afeto
para além das fronteiras da morte,
constituiu uma convicg¢ao
fundamental do cristianismo através
de todos os séculos e ainda hoje
permanece uma experiéncia
reconfortante. Quem ndo sentiria a
necessidade de fazer chegar aos seus
entes queridos, que ja partiram para
0 além, um sinal de bondade, de
gratiddo ou mesmo de pedido de
perdao? Aqui levantar-se-ia uma
nova questao: se o «purgatorio»
consiste simplesmente em ser
purificados pelo fogo no encontro
com o Senhor, Juiz e Salvador, como
pode entdo intervir uma terceira



pessoa ainda que particularmente
ligada a outra? Ao fazermos esta
pergunta, deveremos dar-nos conta
de que nenhum homem € uma
monada fechada em si mesma. As
nossas vidas estdo em profunda
comunhdo entre si; através de
numerosas interagoes, estdo
concatenadas uma com a outra.
Ninguém vive so. Ninguém peca
sozinho. Ninguém se salva sozinho.
Continuamente entra na minha
existéncia a vida dos outros: naquilo
que penso, digo, faco e realizo. E,
vice-versa, a minha vida entra na dos
outros: tanto para o mal como para o
bem. Deste modo, a minha
intercessao pelo outro ndo é de
forma alguma uma coisa que lhe é
estranha, uma coisa exterior, nem
mesmo apos a morte. Na trama do
ser, o meu agradecimento a ele, a
minha oracdo por ele pode significar
uma pequena etapa da sua
purificacdo. E, para isso, ndo é
preciso converter o tempo terreno no



tempo de Deus: na comunhdo das
almas fica superado o simples tempo
terreno. Nunca é tarde demais para
tocar o coracdo do outro, nem é
jamais inutil. Assim se esclarece
melhor um elemento importante do
conceito cristdo de esperancga. A
nossa esperanca é sempre
essencialmente também esperanca
para os outros; sO assim é
verdadeiramente esperanca também
para mim"*”". Como cristfos, ndo
basta perguntarmo-nos: como posso
salvar-me a mim mesmo? Deveremos
antes perguntar-nos: o que posso
fazer a fim de que os outros sejam
salvos e nasca também para eles a
estrela da esperanca? Entdo terei
feito também o maximo pela minha
salvacdo pessoal.

Maria, estrela da esperanca

49. Com um hino do século VIII/IX,
portanto com mais de mil anos, a
Igreja sauda Maria, a Mae de Deus,


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn40
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftn40

como «estrela do mar»: Ave maris
stella. A vida humana é um caminho.
Rumo a qual meta? Como achamos o
itinerario a seguir? A vida é como
uma viagem no mar da histdria, com
frequéncia enevoada e tempestuosa,
uma viagem na qual perscrutamos os
astros que nos indicam a rota. As
verdadeiras estrelas da nossa vida
sdo as pessoas que souberam viver
com retiddo. Elas sdo luzes de
esperanca. Certamente, Jesus Cristo €
a luz por antonomasia, o sol erguido
sobre todas as trevas da histdria.
Mas, para chegar até Ele precisamos
também de luzes vizinhas, de
pessoas que dao luz recebida da luz
d'Ele e oferecem, assim, orientacao
para a nossa travessia. E quem mais
do que Maria poderia ser para nos
estrela de esperanca? Ela que, pelo
seu «sim», abriu ao proprio Deus a
porta do nosso mundo; Ela que Se
tornou a Arca da Aliancga viva, onde
Deus Se fez carne, tornou-Se um de



nos e estabeleceu a sua tenda no
meio de nos (cf. Jo 1, 14).

50. Por isso, a Ela nos dirigimos:
Santa Maria, VOs pertencieis aquelas
almas humildes e grandes de Israel
que, como Simedo, esperavam «a
consolacgao de Israel» (Lc 2, 25) e,
como Ana, aguardavam a «libertacgdo
de Jerusalém» (Lc 2, 38). VOs vivieis
em intimo contacto com as Sagradas
Escrituras de Israel, que falavam da
esperanca, da promessa feita a
Abrado e a sua descendéncia (cf. Lc
1, 55). Assim, compreendemos o
santo temor que Vos invadiu, quando
0 anjo do Senhor entrou nos vossos
aposentos e Vos disse que darieis a
luz Aquele que era a esperanca de
Israel e o0 esperado do mundo. Por
meio de V@s, através do vosso «sim»,
a esperanca dos milénios havia de se
tornar realidade, entrar neste mundo
e na sua historia. Vos Vos inclinastes
diante da grandeza desta missdo e
dissestes «sim». «Eis a escrava do



Senhor, faca-se em mim segundo a
tua palavra» (Lc 1, 38). Quando, cheia
de santa alegria, atravessastes
apressadamente os montes da Judeia
para encontrar a vossa parente
Isabel, tornastes-Vos a imagem da
futura Igreja, que no seu seio, leva a
esperanca do mundo através dos
montes da historia. Mas, a par da
alegria que difundistes pelos séculos,
com as palavras e com o cantico do
vosso Magnificat, conhecieis também
as obscuras afirmacdes dos profetas
sobre o sofrimento do servo de Deus
neste mundo. Sobre o nascimento no
presépio de Belém brilhou o
esplendor dos anjos que traziam a
boa nova aos pastores, mas, ao
mesmo tempo, a pobreza de Deus
neste mundo era demasiado
palpavel. O velho Simedo falou-Vos
da espada que atravessaria o vosso
coracao (cf. Lc 2, 35), do sinal de
contradicdo que vosso Filho haveria
de ser neste mundo. Depois, quando
iniciou a atividade publica de Jesus,



tivestes de Vos por de lado, para que
pudesse crescer a nova familia, para
cuja constituicdo Ele viera e que
deveria desenvolver-se com a
contribuicdo daqueles que tivessem
ouvido e observado a sua palavra (cf.
Lc 11, 27s). Apesar de toda a
grandeza e alegria do primeiro inicio
da atividade de Jesus, Vos, ja na
Sinagoga de Nazaré, tivestes de
experimentar a verdade da palavra
sobre o «sinal de contradigdo» (cf. Lc
4, 28s). Assim, vistes o crescente
poder da hostilidade e da rejeicédo
que se ia progressivamente
afirmando a volta de Jesus até a hora
da cruz, quando tivestes de ver o
Salvador do mundo, o herdeiro de
David, o Filho de Deus morrer como
um falido, exposto ao escarnio, entre
os malfeitores. Acolhestes entdo a
palavra: «Mulher, eis ai o teu

filho» (Jo 19, 26). Da cruz, recebestes
uma nova missdo. A partir da cruz
ficastes mde de uma maneira nova:
mae de todos aqueles que querem



acreditar no vosso Filho Jesus e
segui-1'0. A espada da dor trespassou
0 vosso coracdo. Tinha morrido a
esperanca? Ficou o mundo
definitivamente sem luz, a vida sem
objetivo? Naquela hora,
provavelmente, no vosso intimo
tereis ouvido novamente a palavra
com que o anjo tinha respondido ao
Vv0sso temor no instante da
anunciacao: «Nao temas, Maria!» (Lc
1, 30). Quantas vezes o Senhor, 0
vosso Filho, dissera a mesma coisa
aos seus discipulos: Nao temais! Na
noite do Gdlgota, Vis ouvistes outra
vez esta palavra. Aos seus discipulos,
antes da hora da traicdo, Ele tinha
dito: «Tende confianca! Eu venci o
mundo» (Jo 16, 33). «<Nao se turve o
V0SS0 coracdo, nem se atemorize» (Jo
14, 27). «Ndo temas, Maria!» Na hora
de Nazaré, o anjo também Vos tinha
dito: «O seu reinado nao tera fim» (Lc
1, 33). Teria talvez terminado antes
de comecar? Nao; junto da cruz, na
base da palavra mesma de Jesus, VOs



tornastes-Vos mae dos crentes. Nesta
fé que, inclusive na escuridao do
Sabado Santo, era certeza da
esperanca, caminhastes para a
manha de Pascoa. A alegria da
ressurreicdo tocou o vosso coracao e
uniu-Vos de um novo modo aos
discipulos, destinados a tornar-se
familia de Jesus mediante a fé. Assim
V0s estivestes no meio da
comunidade dos crentes, que, nos
dias apods a Ascensdo, rezavam
unanimemente pedindo o dom do
Espirito Santo (cf. At1,14) e o
receberam no dia de Pentecostes. O
«reino» de Jesus era diferente
daquele que os homens tinham
podido imaginar. Este «reino»
iniciava naquela hora e nunca mais
teria fim. Assim, V4s permaneceis no
meio dos discipulos como a sua Mae,
como Mdae da esperancga. Santa
Maria, Mae de Deus, Mae nossa,
ensinai-nos a crer, esperar e amar
convosco. Indicai-nos o caminho
para o seu reino! Estrela do mar,



brilhai sobre nos e guiai-nos no
nosso caminho!

Dado em Roma, junto de Sdo Pedro,
no dia 30 de novembro, festa de Santo
André Apaostolo, do ano 2007, terceiro
de Pontificado.

BENEDICTUS PP. XVI

[1] Corpus Inscriptionum Latinarum,
Vol. VI, n. 26003.

[2] cf. Poemas dogmaiticos, V, 53-54:
PG 37, 428-429.

[3] cf. Catecismo da Igreja Catdlica,
nn. 1817-1821.

[4] Summa Theologiae, 1I-11%*, q. 4, a.
1.

[S] H. Koster em: ThWNT, VIII (1969)
585.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref5

[6] De excessu fratris sui Satyri, 11, 47:
CSEL 73, 274.

[7] Ibid., 11, 46: CSEL 73, 273.

[8] cf. Ep. 130 Ad Probam 14, 25 - 15,
28: CSEL 44, 68-73.

[9] cf. Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1025.

[10] Jean Giono, Les vraies richesses,
Paris 1936, Préface, em: Henry De
Lubac, Catholicisme. Aspects sociaux
du dogme, Paris 1983, p. VII.

[11] Ep. 130 Ad Probam 13, 24: CSEL
44, 67.

[12] Sententiae 111, 118: CCL 6/2, 215.
[13] cf. ibid. 111, 71: CCL 6/2, 107-108.
[14] Novum Organum 1, 117.

[15] cf. ibid., 1, 129.

[16] cf. New Atlantis.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref16

[17] Cit. em Werke IV, coordenado
por W. Weischedel (1956), 777. Como
se sabe, as paginas da obra A vitoria
do principio bom constituem o
terceiro capitulo do livro Die Religion
innerhalb der Grenzen der bloBen
Vernunft (A religido dentro dos
limites da mera razdo), publicado por
Kant em 1793.

[18] E. KANT, Das Ende aller Dinge,
cit. em Werke VI, coordenado por W.
Weischedel (1964), 190.

[19] Capitulos sobre a caridade,
Centuria 1, cap. 1: PG 90, 965.

[20] cf. ibid.: PG 90, 962-966.
[21] Conf. X. 43, 70: CSEL 33, 279.

[22] Sermo 340, 3: PL 38, 1484; cf. F.
Van der Meer, Augustinus der
Seelsorger, (1951), 318.

[23] Sermo 339, 4: PL 38, 1481.

[24] Conf. X, 43, 69: CSEL 33, 279.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref18
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref19
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref20
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref22
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref23
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref24

[25] cf. Catecismo da Igreja Catolica,
n. 2657.

[26] cf. In 1 Joannis 4, 6: PL 35, 2008s.

[27] Testemunhas da esperanca, Citta
Nuova 2000, 156s.

[28] Breviario Romano, Oficio das
Leituras, 24 de Novembro.

[29] Sermones in Cant., Serm. 26, 5:
PL 183, 906.

[30] Negative Dialektik (1966),
Terceira parte, III, 11, em:
Gesammelte Schriften Vol. VI,
Frankfurt/Main 1973, 395.

[31] Ibid., Segunda parte, 207.
[32] DS 806.

[33] cf. Catecismo da Igreja Catdlica,
nn. 988-1004.

[34] cf. ibid., n. 1040.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref25
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref26
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref27
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref28
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref29
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref30
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref31
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref32
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref33
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref34

[35] cf.Tractatus super Psalmos, Sal
127, 1-3: CSEL 22, 628-630.

[36] Gorgia, 525a-526c¢.

[37] cf. Catecismo da Igreja Catdlica,
nn. 1033-1037.

[38] cf. ibid., nn. 1023-1029.

[39] Acerca do Purgatorio, veja-se o
Catecismo da Igreja Catolica, nn.
1030-1032.

[40] cf. Catecsimo da Igreja Catdlica,
n. 1032.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/spe-salvi-
enciclica-sobre-a-esperanca/
(27/01/2026)


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref35
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref36
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref37
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref38
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref39
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html#_ftnref40
https://opusdei.org/pt-pt/article/spe-salvi-enciclica-sobre-a-esperanca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/spe-salvi-enciclica-sobre-a-esperanca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/spe-salvi-enciclica-sobre-a-esperanca/

	Spe Salvi: encíclica sobre a esperança

