
opusdei.org

Sobre a
personalidade de um
“defensor da vida”

Como dialogar com pessoas que
parecem desprezar a vida?
Como ajudar quem, diante de
situações extremas, escolheu
uma saída infeliz, porque optou
pelo aborto ou pela eutanásia?

17/10/2018

Reflexões preliminares

I. Algumas atitudes convenientes

1. Fortaleza



2. Humildade

3. Saber ouvir

4. Compreensão

II. Estar aberto às amizades

1. Uma condição imprescindível

2. O valor da amabilidade

3. Transmitir a verdade

4. Ajudar a sair das dificuldades

Nota final

Reflexões preliminares*

Lembro-me de uma escritora alemã,
Karin Struck. Fomos amigas na
última etapa da sua vida. Se ela não
tivesse sofrido uma morte prematura
(2006), provavelmente estaria

https://opusdei.org/II4


connosco, hoje, neste grande
Congresso para a vida.

Durante muitos anos, Karin foi uma
romancista famosa. Nos seus tempos
de universitária, militou no Partido
Comunista; depois, difundiu o amor
livre e a homossexualidade. Decidiu
viver sozinha com os seus quatro
filhos, sem marido nem namorados.

Um dia, abortou o seu quinto filho.
Embora não praticasse religião
alguma e vivesse alheia aos
tradicionais códigos éticos, ficou
profundamente assustada com o ato
que cometeu. Com a sua
sensibilidade de artista, expressou a
sua angústia num livro intitulado 
”Ich seh mein Kind im Traum” (“Vejo o
meu filho em sonhos ”, 1992).

Com a publicação do livro, a sua vida
mudou radicalmente. As grandes
editoras fecharam-lhe as portas, e
também as revistas importantes, a
rádio e a televisão rejeitaram as suas



regulares colaborações. Karin ficou
completamente marginalizada,
afastada do público. E percebeu,
cada vez com mais profundidade, o
grau de doença das nossas
sociedades.

Era uma mulher corajosa e valente.
Quando percebeu que estava,
indiretamente, financiando milhares
de abortos, pelo simples facto de
pagar a segurança social, desistiu do
pagamento, juntamente com os seus
quatro filhos. Mas depois de algumas
semanas, sofreu com o seu filho
pequeno um acidente de carro muito
grave: ela e a criança entraram em
coma, precisaram de várias cirurgias
e longos períodos de internamento.
Do ponto de vista económico, isso
significava que Karin tinha caído na
miséria.

No entanto, ela não estava sozinha.
Os grupos pró-vida – da Alemanha,
Suíça e Áustria – e muitas pessoas



que a tinham conhecido por meio do
seu livro contra o aborto formaram
uma rede de apoio a Karin.
Socorreram-na tanto material, como
espiritualmente; deram-lhe força
para recuperar a sua vida desde o
início, e ânimo para ir adiante. Numa
das suas últimas cartas, Karin
contou-me: “ Agora, limpo as casas de
outras famílias e, nalgum momento,
espero terminar os meus estudos. Já
não sou famosa, nem quero ser.
Finalmente, estou em paz”.

Gostaria que juntos olhássemos para
essas pessoas que ajudaram a Karin.
Deram-lhe o apoio financeiro, tão
necessário numa situação precária.
Mas deram-lhe muito mais:
transmitiram-lhe uma nova alegria,
uma nova esperança na sua situação
dolorosa. Poderia dizer-se que
despertavam e defendiam a sua vida
de uma forma integral.



Nesta exposição, não me refiro,
portanto, ao que disserem os “ 
defensores da vida” – que somos
todos nós – aos grupos de pressão ou
a alguns políticos. Também não me
refiro aos panfletos que escrevem,
nem às manifestações que
organizam. Só quero refletir sobre o
nosso comportamento diário perante
pessoas concretas “ do outro lado”:
pessoas que abortaram ou querem
abortar, que pediram a eutanásia ou
querem realizá-la.

Alguns dos “ defensores” estão
organizados em associações, outros
não. Em geral, não é preciso
pertencer a um grupo para defender
a vida, embora muitas vezes seja
oportuno. No entanto, não devemos
esquecer que a força de um grupo
depende da personalidade de cada
um dos seus membros. Por
conseguinte, é tão importante
começar por nós mesmos, se



queremos defender a vida com
eficácia.

I. Algumas atitudes convenientes

Somos muito diferentes uns dos
outros, e também as circunstâncias
nas quais nos encontramos. Convém,
além disso, que como pessoas
diferentes, tenhamos diferentes
formas de agir. No entanto, podemos
destacar algumas características
comuns que, de uma forma ou de
outra, cada “ defensor” deveria
desenvolver.

1. Fortaleza

É precisa uma boa dose de valentia e
de fortaleza para trabalhar a favor
da vida na nossa época de ditaduras
ocultas ou manifestas. Vou contar
alguns factos que o mostram com
total

Quando caiu o Muro de Berlim, a
Alemanha Oriental passou a ser, de



repente, um Estado livre, no qual
vigoravam novas leis. Então,
abriram-se os arquivos da polícia
secreta e foram descobertos – entre
milhares de outros assuntos
vergonhosos – alguns factos
particularmente graves, que foram
pouco noticiados. A polícia secreta da
Alemanha comunista esteve muito
pendente da destruição da
moralidade pública e privada na
Alemanha Ocidental. Empregou
métodos muito precisos para minar a
defesa da dignidade humana, do
matrimónio e da família. Assim, por
exemplo, cada vez que alguém se
pronunciava a favor da vida – seja na
televisão, na rádio ou num jornal –
recebia críticas severas em quase
todos os meios de comunicação. Era
chamado “fascista”, intolerante e
arrogante, era desprezado,
ridicularizado e, finalmente,
silenciado. Grande parte das críticas
vinha com um nome falso da
Alemanha comunista.



Se estivermos dispostos a trabalhar a
favor da vida, precisamos de um
coração livre e forte. Temos que
chegar a ser cada vez mais
independentes dos julgamentos dos
outros. Um autêntico “ defensor”
aceita serenamente ser tomado por
louco. Na verdade, é mais saudável
do que uma pessoa considerada “ 
normal” pela sua boa adaptação na
nossa sociedade, porque não
renuncia à sua capacidade de pensar
por si mesmo, nem à sua
espontaneidade; segue, apesar dos
obstáculos, a sua própria luz interior,
e opõe-se a tudo o que diminui o
homem, o massifica, ou o torna
objeto, o manipula e o engana.

Antes da legalização da eutanásia na
Holanda (1-IV-2002), já era costume
em muitos hospitais, “livrar-se” dos
doentes terminais em segredo,
quando parecesse útil para alguém.
Nessa época, a mãe de Piet, um
conhecido meu, estava a morrer com



uma doença dolorosa. Nos seus
últimos dias, sofria muito e, com toda
a família reunida na sua sala, o
médico chefe entrou, olhou para nós,
chamou Piet e disse-lhe no corredor:
“Olha, agora eu daria uma injeção à
sua mãe, para provocar-lhe uma boa
morte. Mas sei que você tem outras
convicções. Por isso, preciso do seu
consentimento, não quero
problemas”. Piet não deu permissão,
e o médico não pôde aplicar a
eutanásia. A mãe sofreu uma longa
agonia. “Foi traumático, comentou
Piet mais tarde. Ver a nossa mãe
morrer e não poderajudar. E,
sobretudo, a família inteira a culpar-
nos pelos seus sofrimentos, e a
reprovar a nossa dureza de coração”.

Na verdade, existem situações
extremamente duras. Existe o perigo
de fraquejarmos, e é possível que
caiamos se não temos convicções
fortes, muito assimiladas e



arraigadas numa visão completa da
existência.

2. Humildade

O “defensor da vida” está pronto para
se opor – contra qualquer vento e
maré – ao mal no nosso mundo. Por
essa causa, vale a pena perder o
prestígio social e gastar até as
últimas energias.

No entanto, temos que reconhecer
que somos fracos e podemos cansar-
nos. Temos participação no mal.
Durante a Segunda Guerra Mundial,
o escritor trapista Thomas Merton
afirmou com contrição, nos Estados
Unidos: “ Que cada um reconheça a
sua própria grande culpa e, já que
todos somos culpados de alguma
forma dessa guerra... Somos uma
árvore da qual Hitler é um dos frutos,
e todos o alimentamos”.

Segundo um de seus biógrafos,
Merton sabia muito bem ”que o



pecado, o mal e a violência que via no
mundo eram o mesmo pecado, o
mesmo mal e a violência que tinha
descoberto no seu próprio coração...
A impureza do mundo era um espelho
da impureza do seu próprio interior”.
Na solidão e no silêncio, Merton
tomou consciência de que nele vivia
a humanidade inteira, com toda a
sua miséria, mas também com o seu
desejo de amor: encontrou o mundo
em si próprio.

Estas experiências convidam-nos a
olhar profundamente a condição
humana, e a fazer os nossos juízos
não tão radicais sobre as situações
complexas. Não existem apenas duas
cores, o preto e o branco: o mundo
não está cheio de pecadores, por um
lado, e de mártires que morrem a
cantar, por outro.

Este facto foi ilustrado por João Paulo
II durante sua visita ao campo de
concentração de Auschwitz. Quando



o Papa entrou neste lugar de horror,
onde mataram muitos amigos e
companheiros de infância, não fez
sermão algum, nenhuma
advertência. Começou a recitar a
Confissão pedindo perdão a Deus
pelos seus pecados.

Estamos profunda e pessoalmente
envolvidos nos acontecimentos do
nosso mundo. Se, humildemente,
reconhecermos o nosso
envolvimento e olharmos para o
núcleo mais íntimo do nosso ser,
poderemos melhorar, pelo menos,
uma pequena parcela da sociedade à
qual pertencemos. E, então,
poderemos ver com olhos mais
limpos que, além de todos os erros,
existem muita bondade e beleza nos
demais.

Contam que o general Robert Lee
falou, numa reunião, em termos
muito elogiosos, sobre um oficial sob
suas ordens. Outro militar que estava



presente ficou impressionado: “ 
General – disse – não sabe que o
homem de quem fala com tal
admiração é um dos seus piores
inimigos, que nunca perde uma
oportunidade para denegri-lo?”. ”Sim,
respondeu o General Lee, mas
pediram a minha opinião sobre ele, e
não a opinião que ele tem de mim”.

Só quando nos esforçamos por ser
verdadeiramente humildes existe a
possibilidade de que alguém nos
abra o seu coração. Às vezes, convém
conversar primeiro das nossas
próprias faltas, dos próprios erros. O
sábio chinês Lao-Tse disse há 25
séculos: “ Como é que os grandes rios
e mares se tornam os senhores das
Planícies? Tornando-se úteis de tanto
rastejar no chão. Foi assim que eles se
tornaram os senhores das Planícies”.
Do mesmo modo, parece-me, deveria
agir quem quer transmitir uma
verdade: deve colocar-se abaixo dos
homens. Assim, os outros não sentem



o seu peso, e não tomam as suas
palavras como um insulto.

Além de que, cada homem é,
realmente, superior a nós em vários
aspectos. Nesse sentido, podemos
aprender com todos.

3. Saber ouvir

Uma das consequências imediatas da
humildade é a capacidade de acolher
e de ouvir o outro. Às vezes, é preciso
muito caráter e autocontrolo para
não se exasperar imediatamente. No
entanto, a irritação e as censuras são
inúteis, porque põem a outra pessoa
na defensiva e, geralmente, tentam
que ela se justifique. Ferir o outro
com críticas contundentes não só não
corrige, mas agrava a situação. As
feridas podem criar ressentimentos
que, às vezes, perduram décadas e
continuam a queimar até à morte.

Quando alguém erra, talvez o admita
para si mesmo. E se soubermos levar,



com suavidade e tato, talvez também
o admita à nossa frente. Não
acontece assim quando tentamos
convencê-lo a todo o custo de que
não tem razão.

O segredo para agir com calma
consiste em não identificar a pessoa
com a sua atitude. Todo o ser
humano é maior do que a sua culpa.
Um exemplo eloquente é dado por
Albert Camus, que dirigindo-se aos
nazis, numa carta pública, fala dos
crimes cometidos em França: “ E
apesar de tudo, continuarei a chamá-
los seres humanos… Esforçamo-nos
por respeitar em vocês o que não
souberam respeitar nos outros ”.
Cada pessoa está acima dos seus
piores erros.

Quase sem exceção, falamos muito
quando tentamos atrair os outros ao
nosso modo de pensar. Primeiro, a
outra pessoa tem que falar. Ela sabe
mais do que nós sobre os seus



problemas, as suas lutas e os seus
sofrimentos. É preciso criar um clima
no qual ela fale sem medir as suas
palavras, que possa mostrar as suas
fraquezas sem medo algum de ser
repreendida.

Somos chamados a empenhar-nos na
difícil arte de ir ao fundo dos outros,
de não ficarmos no que dizem, mas
sim de chegar ao que nos querem
dizer, de não ouvir apenas palavras,
mas as mensagens. Muitas vezes,
convém assumir a função de caixote
de lixo. Talvez a escassez destes “ 
caixotes de lixo” seja a causa da
solidão angustiante de muitas
pessoas: estão cheias de sentimentos
destrutivos e experiências horríveis
que não podem compartilhar com
ninguém.

Se percebermos que estamos em
desacordo com a pessoa que nos fala,
podemos querer interrompê-la. Mas
é melhor não o fazer; pois assim não



a ajudamos. Ela não nos prestará
atenção, enquanto ainda tiver uma
série de ideias e de experiências
pessoais que procura expressar.
Primeiro, é preciso não dar
conselhos, mas sim estar ao lado do
outro.

Temos de ouvir, tranquilamente, até
ao fim. A palavra que fica dentro de
uma pessoa pode ser decisiva. E
justamente esta palavra tem que sair.
Por isso – adverte Guardini – temos
de nos exercitar para “ ver, ouvir,
sentir como, por trás de um
sentimento que se mostra, por trás de
um pensamento que se expressa, há
muito mais que permanece oculto; e
quando o que foi escondido é
finalmente conhecido, pode ser que
por trás disso exista ainda mais”.

Os melhores conversadores não são
aqueles que falam bem, mas os que
se interessam pelo que os outros
dizem.



4. Compreensão

Lembro-me de uma adolescente
desesperada que estava grávida e
sofria fortes pressões para abortar.
Durante várias semanas, procurou
ajuda, mas não sabia a quem dirigir-
se. Quando falei com ela, perguntei
por que razão não tinha dito nada à
sua amiga que estava a trabalhar
febrilmente numa associação pró-
vida. “ Impossível, respondeu. Não
posso falar com ela sobre estas
questões. Seria um escândalo para
ela. A nossa amizade acabaria”. Mas,
quando alguém caiu nas profundezas
da dor, não é exatamente o amigo, a
amiga, quem deve lutar por ele e
com ele? “ Seja solidário com os
outros, especialmente quando eles
forem culpados” , diz um provérbio
francês.

Num momento de desalento, de
fracasso ou de angústia, é
extremamente importante encontrar



alguém que compreenda, não se
zangue, não classifique friamente,
mas seja capaz de compartilhar os
sentimentos muitas vezes
contraditórios que se encontram no
coração humano. Há momentos em
que cada homem, mesmo o mais
cruel assassino, necessita consolo e
alívio. O criminoso americano
Crowley, condenado à cadeira
elétrica pelo assassinato de muitas
pessoas, escreveu pouco antes de sua
morte: “ Eu tenho por baixo da roupa
um coração cansado, um bom
coração: um coração que não iria
magoar ninguém”.

Sabemos o que esse homem viveu?
Sabemos as manipulações e pressões
às quais esteve exposto desde a
infância, o seu vazio interior, o tédio?
O que causou o seu desespero e o seu
ódio? Há um motivo oculto pelo qual
cada pessoa pensa e procede como o
faz. Se encontrarmos esse motivo,



temos a chave das suas ações e,
talvez, da sua personalidade.

Num mundo cheio de situações
terríveis, somos chamados a
descobrir a possibilidade de uma
compaixão. O grande escritor
britânico Graham Greene disse: “Se
conhecêssemos as coisas até ao fundo,
teríamos compaixão até das estrelas”.

Não me refiro, evidentemente, ao
exercício da justiça pública; não se
trata de negar uma punição. Falo
apenas da atitude de uma pessoa
concreta frente a outra, que se
tornou culpada. Na vida quotidiana,
não nos compete condenar os outros,
nem julgar as suas intenções.
Quando estes atos são realizados ‘ na
rua’, muitas vezes não estão isentos
de uma grande incompreensão. Além
disso, iniciam um novo ciclo de
violência e de opressão. A única
libertação verdadeira é aquela que



toca o coração e o move para mudar,
com a graça de Deus.

Um comentário mordaz ou cínico
não ajuda ninguém, mas afunda o
outro ainda mais na miséria. No
entanto, se uma pessoa nota um
verdadeiro interesse, uma autêntica
preocupação por si e pela sua
situação, pode ser que reaja
favoravelmente. A compreensão tem
um efeito curativo.

Deve-se compreender que cada
pessoa precisa de mais amor do que ‘
merece’; cada um é mais vulnerável
do que parece. E mesmo a pessoa
mais violenta pode arrepender-se
das suas faltas, pode mudar e crescer
ao longo de toda a vida. “Não existe
pecador sem futuro, nem santo sem
passado” , diz a sabedoria popular.

Compreender é ter a firme convicção
de que cada pessoa,
independentemente de todo o mal
que tenha cometido, é um ser



humano capaz de fazer o bem.
Ninguém está totalmente
corrompido; em cada um brilha uma
luz. Pela compreensão, dizemos a
alguém: “ Não, tu não és assim. Sei
quem és! Na realidade, és muito
melhor.” Desejamos o melhor para o
outro, o seu pleno desenvolvimento,
uma felicidade profunda, e
esforçamo-nos por amá-lo do fundo
do coração, com grande sinceridade.

Existem, realmente, essas pessoas
que sabem dar carinho e esperança
aos outros. A sua presença gera uma
sensação de bem-estar. Os outros
sabem que estão em boas mãos com
elas, quando estão com elas; sabem
que são estimadas e queridas, apesar
de todos os seus defeitos. Podem
deixar as suas cargas, descansar e
descobrir os valores que talvez
nunca tenham conhecido.

II. Estar aberto às amizades



Se quisermos que o outro se liberte
realmente do erro, do equívoco, da
fealdade ou da maldade, e que se
abra a novos conhecimentos, temos
de conseguir um relacionamento
amigável. Só se aceita um conselho,
quando há confiança. Ouve-se quem
é amigo e ninguém mais.

A amizade dá um novo brilho à nossa
existência e faz mais amável a nossa
vida. Goethe expressa-o de uma
forma poética: “ O nosso mundo
parece muito vazio – afirma – se o
imaginamos cheio de montanhas, rios
e cidades. Mas sabemos que aqui ou
ali existe alguém em sintonia
connosco, alguém com quem
continuamos vivos, embora esteja em
silêncio. Isso, e apenas isso, faz com
que a terra seja um jardim habitável”.

Precisamente ante a massificação e o
anonimato, tão caraterísticos do
nosso tempo, precisamos de lugares
quentes, espaços onde nos podemos



sentir em casa. Quando se tem
amigos, tem-se a experiência da
confiança, a experiência do lar. Para
muitos contemporâneos, a amizade é
o seu lar e a sua pátria no meio de
uma terra sem pátria e sem lar.

Quem tem amigos de outros partidos
políticos, outras profissões, religiões
e nacionalidades, é uma pessoa feliz.
Abre-se um mar sem margens.
Relacionando-se e querendo bem às
mais diversas pessoas, amplia-se a
mente e alarga-se o coração. Recebe
muito e dá muito. É quem melhor
pode orientar aqueles que parecem
estar numa situação sem saída.

Evidentemente, a amizade não pode
ser forçada. É um dom do alto. Mas
podemos capacitar-nos para receber
esse dom.

1. Uma condição imprescindível

Para me aventurar na vida do outro,
devo estar em paz comigo mesmo.



Devo estar de bem comigo e chegar a
ser, de alguma forma, “ meu próprio
amigo ”.

Conheço uma mulher que abortou
várias vezes e, depois de uma
espetacular mudança, trabalhava
agressivamente a favor da vida.
Numa ocasião, confessou-me: “ 
Francamente, eu odeio-me. E odeio
todas as mulheres que abortam. Se
uma pessoa fez esse crime, só tem
duas opções: lutar veementemente a
favor ou contra a vida, para silenciar
a voz da sua consciência”.

No entanto, não defendemos a vida,
em primeiro lugar, para resolver
problemas pessoais, mas para ajudar
os outros. Não poderemos fazê-lo
com eficácia, se não transmitimos
nada mais além do nosso caos
interior, afogando os outros com
nossos sentimentos amargos e
prejudiciais. Fugirão de nós para se
proteger.



Se não me sinto de bem comigo
mesmo, não me sentirei bem em
nenhum lugar. Se não me encontro
comigo mesmo, não posso realizar
um verdadeiro encontro com
nenhuma pessoa. Se não estou em
harmonia comigo, não posso semear
paz ao meu redor.

Existe também uma terceira opção
para aqueles que realizaram o
aborto: podem defender a vida
serenamente, se chegaram a ser o “ 
seu próprio amigo ”. Mas, como é isso
possível? A amizade exige uma
atitude de profunda sinceridade.
Nada se pode construir sobre uma
mentira. Assim, para ser “ meu
amigo”, preciso de agir com retidão
interior. Não devo reprimir as
principais questões levantadas, com
maior ou menor frequência, no meu
interior. Tenho de pôr em ordem a
minha própria alma, direcionando-a
para o bem, e procurar o pleno
significado da minha existência.



Se uma pessoa se reconcilia com
Deus e consigo mesma, tem a
oportunidade de dar ao mundo o seu
próprio testemunho com especial
convicção. É uma tarefa admirável,
uma ocasião para desagravar e,
evidentemente, também é um
tratamento para curar as próprias
feridas cada vez mais
profundamente.

2. O valor da amabilidade

Existem duas formas de mostrar a
nossa força num diálogo: podemos
derrubar ou elevar; podemos agir de
forma destrutiva ou construtiva.

Linguagem ofensiva, palavras
sarcásticas, uma certa arrogância,
brusquidão, prepotência e
reprovações são exemplos de uma
conversa destrutiva, produzem
resistências e, às vezes, francas
revoltas.



Não se requer uma especial
habilidade para pisar o próximo.
Qualquer um pode fazê-lo. Dói, às
vezes, ainda mais a frieza do que a
raiva. Mas o preço é alto. Se
discutirmos, entramos em
enfrentamento e contradições;
criamos distâncias. Se nos deixarmos
levar pela agitação interior,
acabaremos ofendendo. Às vezes,
podemos conseguir algum sucesso.
Mas será uma vitória vazia. Uma
pessoa forçada contra a sua vontade
não cede. Não sai do círculo vicioso
em que se encontra e, muitas vezes,
tende a sabotar os esforços do
interlocutor.

É verdade que a coação pode evitar,
às vezes, um mal. Pode evitar, por
exemplo, a morte de inocentes. Mas
não é um meio adequado para
conduzir uma pessoa no caminho do
bem. Uma mudança obtida por
violência, geralmente, não é



profunda e duradoura. Não se pode
forçar ninguém a ser bom.

Os chineses dizem: “Quem pisa
suavemente vai longe”. O mesmo
expressa a famosa fábula do sol e do
vento de Esopo. Ambos discutiam
sobre qual era mais forte, e o vento
disse: “ Vê aquele rapaz envolto num
casaco? Aposto que vou conseguir
tirar-lhe o casaco mais depressa do
que tu ”. O sol recolheu-se atrás de
uma nuvem e o vento soprou até
quase se tornar um furacão. Mas
quanto mais ele soprava, mais o
rapaz apertava o casaco. Finalmente
acalmou-se e foi embora; então o sol
saiu de trás da nuvem e acionou os
seus recursos para vencer a aposta.
Aqueceu, gradualmente, a atmosfera
e a roupa daquele rapaz.
Imediatamente, ele tirou o casaco.

Na verdade, a gentileza e a amizade
são sempre mais fortes que a fúria e
a força. Somente através do coração



podemos chegar diretamente à razão
de outra pessoa. Se ela nos rejeita,
não podemos fazer nada. Mas se
percebe que lhe queremos realmente
e que é especial e importante para
nós, e que desejamos que seja
plenamente feliz, então abre-se a
possibilidade de um relacionamento
amigável, no qual, como temos visto,
cada um escuta o outro e cada um
aprende com o outro.

A amizade surge e cresce quando
quebramos as imagens que fizemos
da outra pessoa. É uma experiência
muito pessoal que necessita de
tempo, paciência e muita
sensibilidade.

Quem ama, dá algo de si mesmo, da
sua própria vida, do que está vivo
nele. Partilha as suas alegrias e
tristezas, esperanças e desilusões,
experiências e planos, as suas
reflexões e, não menos importante, a
verdade que encontrou; numa



palavra: dá-se a si mesmo. Neste
ambiente, não é difícil falar de tudo,
mesmo das próprias faltas, ainda que
sejam muito graves.

3. Transmitir a verdade

Para conseguirmos chegar a um
diálogo construtivo, convém que
aprofundemos a relação positiva que
já existe entre nós. É importante ver
o lado bom dos outros, porque
tendemos a agir em conformidade
com o que esperam de nós. Nesse
sentido, aconselha a sabedoria
popular: “ Se desejas que os outros
sejam bons, trata-os como se já o
fossem ”.

Teríamos de falar sempre com um
toque pessoal. Quando se escutam
frases triviais, alguns deixam de
ouvir. Não deveríamos esquecer que
as palavras – e até mesmo os
melhores exemplos – se desgastam
com o uso excessivo. Uma vez que os
argumentos em favor da vida são



usados com frequência e em muitos
contextos, pode ser que deixem de
causar uma boa impressão.
Precisamos de uma fidelidade
criativa aos princípios comuns.

Quem deseja o bem do próximo, de
verdade, não atenua ou oculta o mal
que este tenha cometido. Tentará
transmitir as exigências éticas
claramente, adaptadas às
circunstâncias de cada caso. Não
procurará compromissos falsos,
porque sabe que eles não podem
levar ninguém a uma paz estável. “ 
Não é honesto contornar princípios
éticos básicos –afirmam Natalie
Horstmann e Henry Sueiro –
Existem coisas boas e coisas más, e a
sua bondade ou maldade é
independente do consenso. O cigarro
não mata, só porque a embalagem o
diz...; nem a violência machista é uma
aberração, porque o Governo a
condene. São realidades nocivas em si



mesmas, não importa quem as diga,
ou mesmo que ninguém o diga”.

O próximo tem direito de saber toda
a verdade, mesmo que, à primeira
vista, possa ser amarga. Para isso,
temos a obrigação grave de fazê-lo
participante da luz que temos,
provavelmente pela generosidade
dos outros.

Além disso, para ganhar em
sinceridade em qualquer relação
humana, é conveniente e necessário
revelar a própria identidade. O outro
quer saber quem sou, da mesma
forma que desejo saber quem ele é.
Se suprimirmos as diferenças e nos
acostumarmos a calar, talvez
possamos desfrutar de um momento
de aparente harmonia. Mas, por fim,
não nos aceitaríamos um ao outro,
tal como somos na realidade. E,
ainda, o nosso relacionamento
ficaria cada vez mais superficial,



mais dececionante, até que cedo ou
tarde, se romperia.

Se criarmos um ambiente de
confusão, não ajudamos ninguém.
Portanto, temos de expor a verdade
tão clara e completa quanto seja
possível. Quando agimos desta
maneira, não impedimos a amizade,
mas, muito pelo contrário,
incentivamo-la, se mantivermos a
delicadeza e o respeito. “ Não aceiteis
nada como verdade se falta o amor. E
não aceiteis como amor nada se falta
a verdade. Um sem o outro torna-se
uma mentira destrutiva” . Essas
palavras, inspiradas pela filósofa 
Edith Stein, parecem-me
particularmente adequadas para a
defesa da vida. Toda a verdade
misturada com veneno acaba,
simplesmente, falsa.

4. Ajudar a sair das dificuldades

De acordo com Sócrates, não convém
ensinar nada a ninguém. O grande



mestre conduzia sabiamente os seus
contemporâneos às verdades que
eles próprios encontravam. O seu
método refletia um conhecimento
profundo do coração humano.
Muitas vezes, de facto, estamos mais
convencidos das verdades que
descobrimos por conta própria do
que daquelas que nos servem em
bandeja de prata.

Na psicologia diz-se – de forma
análoga – da “ intenção roubada”: se
quero fazer algo – inclusive com
grande afã –, e outra pessoa me diz
para fazer exatamente isso, pode ser
que diminua o meu desejo. Sinto-me
um mandado, não o protagonista da
obra. Ninguém gosta de receber
ordens sobre coisas que decidiu
fazer.

Assim, convém apelar aos motivos
mais nobres do outro e ajudá-lo para
que ele mesmo queira fazer o bem ou
se arrependa do mal. Ele mesmo



pode e deve decidir sair do poço em
que caiu. Próximo de um amigo, isso
é possível. Junto do amigo, uma
pessoa pode entrar em relação com
seu autêntico eu; pode perceber o
sincero e o verdadeiro no seu
próprio coração. Pode sentir-se como
que envolvida pelo ar da montanha,
onde possa respirar de forma
diferente do habitual; e esse ar leva-a
a entrar em contacto com o mais
sublime e elevado que existe nela.

A nossa tarefa consiste, acima de
tudo, em colocar o outro em relação
com os seus sentimentos mais
íntimos e autênticos, e incentivá-lo a
expressar os silenciosos impulsos do
seu coração. Podemos garantir-lhe a
nossa proximidade, dar-lhe uma mão
e transmitir-lhe a firme convicção de
que o caminho para a salvação é
viável.

Um bom amigo dá ânimo, luz e
esperança, embora a noite seja



escura. Ajuda o outro a sair de uma
depressão após uma grande queda.
Dá-lhe confiança para que se levante,
e força para assumir a sua própria
culpa – com todas as suas
consequências. E, por último, mas
não menos importante, desperta nele
o desejo de se decidir, novamente,
pela vida. Um provérbio japonês diz:
“ Com um amigo ao meu lado não há
nenhum caminho que seja muito
longo”.

Nota final

O amor à vida expressa-se, muitas
vezes, na valentia, na fortaleza e na
justiça. E manifesta-se, ao mesmo
tempo, na humildade, no escutar e
na compaixão. Sempre defende a
verdade e, em muitos casos,
consegue construir uma autêntica
amizade.

Queremos dar vida a todos, tanto aos
que estão em perigo material de
perdê-la, como aos que estão em



perigo espiritual de roubá-la. Todos
precisam da nossa solicitude, e não
devemos esquecer que quem faz o
mal se prejudica ainda mais do que
aquele que sofre.

Para isso, voltamos o nosso olhar
para as vítimas talvez ainda mais
destroçadas do que as crianças que
não nascerão, ou do que os idosos
que morrem antes do tempo.
Queremos dar a vida também aos
responsáveis pelo aborto e pela
eutanásia. Queremos oferecer-lhes a
nossa ajuda para sair do seu erro e
rever as suas atitudes. Com isso,
estamos convencidos de que “ a
verdade só pode ser imposta pela
força da própria verdade”.

Se um “defensor” se acostuma a
descobrir o interior bom de todo o
homem e a tornar real o encontro
com quem agiu mal, então
aperfeiçoará a sua própria vida. No
relacionamento sincero com os



demais, cresce a sua vitalidade. Terá
mais ideias, brilharão mais valores.
O “defensor” torna-se, acima de tudo,
mais amável, mais apto a orientar.
Adquirirá, no meio de um mundo
caótico, sabedoria para
compreender, paciência para lutar, e
uma alegria indescritível, que é fruto
do empenho por levar os outros das
trevas à luz. A sua vida resume-se no
famoso lema de Antonio Machado: 
“pensar alto, sentir profundamente,
falar claro”.

* Conferência proferida a 6 de
novembro de 2009 no IV Congresso
Internacional Provida, realizado em
Saragoça (Espanha).

Jutta Burggraf, falecida em 2010, foi
professora de Teologia Dogmática e
de Ecumenismo na Faculdade de
Teologia da Universidade de
Navarra.

Jutta Burggraf



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/sobre-a-
personalidade-de-um-defensor-da-vida/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/sobre-a-personalidade-de-um-defensor-da-vida/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sobre-a-personalidade-de-um-defensor-da-vida/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sobre-a-personalidade-de-um-defensor-da-vida/

	Sobre a personalidade de um “defensor da vida”

