
opusdei.org

Sobre a formação
profissional (III):
Cidadãos que
trabalham com
outros

Com o nosso trabalho e as
relações que estabelecemos
através dele contribuímos como
cidadãos para constituir uma
sociedade – e uma história – de
acordo com a dignidade da
pessoa e a sua busca de sentido.

26/03/2022



A expetativa de um trabalho pleno
inclui habitualmente o desejo de
construir algo de valor e de
contribuir para melhorar a
sociedade. A velha história dos
pedreiros acerta ao descrevê-lo: ao
preparar tijolos, podemos ter
consciência do nosso trabalho como
simplesmente fazer tijolos, levantar
muros ou construir catedrais. O
nosso desejo é construir catedrais
com a nossa profissão: maravilhas
humanas e sinal da presença de Deus
no mundo.

O Papa Francisco anima-nos assim:
«O ser humano é capaz de, por si
próprio, ser o agente responsável do
seu bem-estar material, progresso
moral e desenvolvimento espiritual.
O trabalho deveria ser o âmbito deste
multiforme desenvolvimento
pessoal, onde estão em jogo muitas
dimensões da vida: a criatividade, a
projetação do futuro, o
desenvolvimento de capacidades, a



exercitação dos valores, a
comunicação com os outros, uma
atitude de adoração»[1].

No entanto, a situação em muitos
países pode ofuscar esta visão. Em
alguns, as condições laborais são
desumanas, noutros a maioria dos
trabalhos permite apenas sobreviver
e no Ocidente as mudanças e as
sucessivas crises provocaram uma
situação de precariedade que gerou
uma certa visão negativa. A
narrativa dominante ou a
experiência pessoal podem reduzir o
trabalho a uma atividade de que
necessitamos para sobreviver, mas
que, com frequência, nos torna
infelizes e frustrados. Isto afeta
especialmente os jovens,
amplamente qualificados e
capacitados, que dificilmente
conseguem obter trabalhos que lhes
permitem sustentar-se e fazer
projetos de futuro; ou ponderam
emigrar para conseguir melhores



oportunidades noutro país. De facto,
muitos procuram a sua própria
realização fora do âmbito
profissional.

Num contexto como este, onde tantas
pessoas têm razões sérias e
específicas para afirmar o anterior, a
mensagem de S. Josemaria sobre o
trabalho ilumina com a esperança do
Evangelho esta realidade em crise. O
Papa Francisco explica-o deste modo:
«Aqueles que não olham para a crise
à luz do Evangelho, limitam-se a
fazer a autópsia de um cadáver:
olham para a crise, mas sem a
esperança do Evangelho, sem a luz
do Evangelho. A crise não só nos
assusta porque nos esquecemos de
avaliá-la como nos convida o
Evangelho, mas também porque
esquecemos que o Evangelho é o
primeiro que nos põe em crise. Mas
se voltarmos a encontrar o valor e a
humildade de dizer em voz alta que o
tempo de crise é um tempo do



Espírito, então, mesmo perante a
experiência das trevas, da
debilidade, da fragilidade, das
contradições, da perplexidade, já não
nos sentiremos angustiados, mas
manteremos constantemente uma
confiança íntima de que as coisas vão
mudar, que surge exclusivamente da
experiência de uma Graça escondida
nas trevas»[2].

Esta luz da fé sobre a realidade
humana do trabalho faz brilhar a
verdade original de que o homem foi
colocado no jardim do Éden ut
operaretur[3], para trabalhar e
cooperar com Deus para construir o
mundo, para criar vida social e
cultura. Em suma, o trabalho é uma
realidade positiva e boa, um âmbito
de realização pessoal e social, o
núcleo da nossa santidade «como
vínculo de união com os outros
homens e meio para contribuir para
o progresso de toda a humanidade,
como fonte de recursos para



sustentar a própria família, como
oportunidade de aperfeiçoamento
pessoal»[4].

Neste artigo, iremos centrar-nos
sobre a projeção social do trabalho,
que se expande em círculos
concêntricos desde o lugar onde se
desenvolve, passando pelo ambiente
mais imediato (o bairro, a terra, a
cidade) até chegar à transformação
efetiva do mundo.

Amar o mundo

O amor ao mundo e o desejo de o
melhorar e levar a Deus é um aspeto
central da chamada vocacional à
Obra e está no cerne da sua
mensagem. Este espírito leva a
discernir em todas as circunstâncias
da vida quotidiana uma chamada
divina, como explica S. Josemaria:
«Temos de amar Deus, para amar
assim a sua vontade, e ter desejos de
responder aos chamamentos que nos
dirige através das obrigações da



nossa vida corrente: nos deveres de
estado, na profissão, no trabalho, na
família, no convívio social, no nosso
próprio sofrimento e no sofrimento
dos outros homens, na amizade, no
empenho de realizar o que é bom e
justo»[5].

Um olhar sobre as tragédias, as
injustiças, os sofrimentos ou a
superficialidade que atravessam a
vida diária poderia levar a pensar
que o nosso mundo atual não é
“amável”, pelo menos enquanto não
melhorar. E a sensação de ter pouco
para oferecer a esta mudança pode
conduzir-nos ao encerramento no
círculo do nosso pequeno mundo de
relações, problemas, interesses e
projetos. Aí sentimos que pelo menos
podemos fazer alguma coisa.

No entanto, a consciência de que
Deus é nosso Pai incentiva-nos a sair
dessa zona de conforto ao recordar o
que promete o Salmo 2: dar-te-ei o



mundo por herança[6]. O filho recebe
essa herança com o desejo de a fazer
frutificar, com o otimismo
esperançado de captar a confiança
do seu Pai e com o vivo sentido de
responsabilidade para com esse
mundo que Deus deixa nas nossas
mãos. Nada é alheio ao coração de
um filho de Deus, porque é o próprio
mundo – tudo e todos – que constitui
essa herança.

O amor ao mundo como dom que
Deus Pai nos confia leva a querer
«conhecer com profundidade o
tempo em que vivemos, as dinâmicas
que o atravessam, as potencialidades
que o caracterizam e os limites e as
injustiças, às vezes graves que o
afligem»[7]. Não se trata de uma mera
compreensão intelectual, mas de ir
ao encontro das pessoas concretas,
com os seus sonhos e esperanças,
com a sua sensibilidade,
necessidades e críticas. Deste modo,
o conhecimento transforma-se em



empatia, em escuta, em empenho por
cuidar do outro e em comprometer-
se por procurar o bem, em amor
encarnado. Bento XVI explica-o na
encíclica Caritas in veritate: «Amar
alguém é querer o seu bem e
trabalhar eficazmente pelo mesmo.
Ao lado do bem individual, existe um
bem ligado à vida social das pessoas:
o bem comum. É o bem desse “todos
nós”, formado por indivíduos,
famílias e grupos intermédios que se
unem em comunidade social. Não é
um bem procurado por si mesmo,
mas para as pessoas que formam
parte da comunidade social e que, só
nela, podem realmente e com maior
eficácia, obter o seu bem. Desejar o
bem comum e esforçar-se por ele é
exigência de justiça e caridade»[8].

Precisamente do amor -a Deus, aos
outros, ao mundo- nasce a força
dignificante e transformadora do
trabalho, que nos permite contribuir
para construir com outros esse bem



de todos a partir da posição e do
contributo específico da própria
profissão. O modelo do amor
compassivo pelo concidadão é a
parábola do bom samaritano, explica
o Papa Francisco: «é um texto que
nos convida a fazer ressurgir a nossa
vocação de cidadãos do próprio país
e do mundo inteiro, construtores de
um novo vínculo social»[9]. Ao
comentá-la, sublinha que mesmo o
bom samaritano precisou de que
existisse uma estalagem que lhe
permitisse resolver o que naquele
momento não estava em condições
de garantir sozinho[10]: é o trabalho
que nos permite contribuir para a
solução das necessidades humanas.

Um modo de estar no mundo

A mentalidade laical tem como
fundamento a consideração de que o
trabalho, as relações sociais e
políticas, o lazer, etc., são lugar de
encontro com Deus e tarefa própria



do cristão corrente. Mais ainda, o
trabalho é precisamente o modo
específico que cada pessoa tem para 
cuidar da herança e colaborar na
construção da sociedade. A nossa
vida seria muito diferente sem
agricultores, professores,
transportadores, engenheiros ou
guionistas. Assim o expressava S.
Josemaria: «O trabalho é o modo
através do qual o homem se insere
na sociedade, o meio através do qual
se incorpora no conjunto das
relações humanas, o instrumento
que lhe atribui um sítio, um lugar, na
convivência dos homens. O trabalho
profissional e a existência no mundo
são duas caras da mesma moeda, são
duas realidades que se exigem
mutuamente, sem que seja possível
entender uma sem a outra»[11].

Esse lugar próprio, onde Deus espera
cada um, é âmbito privilegiado para
exercer a liberdade como capacidade
de gerar coisas boas com e para os



outros, que também o são para si
mesmo. «Voltemos a promover o
bem, para nós mesmos e para toda a
humanidade e assim caminharemos
juntos para um crescimento genuíno
e integral»[12]. No cabeleireiro, na
oficina, na aula, na horta ou no
camarim, é no hoje e agora do
trabalho que se desempenha onde
surge a pergunta decisiva: qual é,
Senhor, o bem que Tu esperas de
mim? E esse mesmo empenho por
procurar a perfeição cristã na
profissão, por dar «bom exemplo de
cada um no seu lugar, já é procurar o
bem de toda a humanidade»[13].

Simultaneamente, não é difícil dar-se
conta de que fazer o bem é uma
tarefa que supera os indivíduos
singulares; mais ainda, é uma tarefa
comum, uma luta partilhada, como
nos fez entender a pandemia e
explica o Papa: «Ninguém pode
enfrentar a vida isoladamente.
Precisamos de uma comunidade



que nos apoie, que nos auxilie e
dentro da qual nos ajudemos uns
aos outros a olhar em frente. Como
é importante sonharmos juntos!
Sozinho, corres o risco de ter
miragens, vendo aquilo que não
existe; os sonhos constroem-se
juntos. Sonhemos como uma única
humanidade, como caminhantes da
mesma carne humana, como filhos
desta mesma terra que nos alberga a
todos, cada qual com a riqueza da
sua fé ou das suas convicções, cada
qual com a sua própria voz, todos
irmãos»[14]. E a experiência confirma-
nos que fazer o bem juntos rompe a
barreira das diferenças ideológicas,
os estilos de vida distintos ou a falta
de fé.

Sempre haverá instituições na Igreja
orientadas para a assistência e todos
como cristãos estamos chamados a
ser o bom samaritano que se detém
diante do irmão ferido. Mas como
leigos temos a missão irrenunciável



de estar presentes nos lugares onde
se configura a sociedade,
especialmente aqueles relacionados
com a nossa profissão. Um arquiteto,
por exemplo, pode manifestar-se
contra a poluição, votar por um
partido favorável à família e fazer
voluntariado com os sem abrigo da
sua cidade. Mas se trabalhar no
campo do urbanismo é insubstituível
para criar, com os seus colegas,
espaços mais verdes,
intergeracionais, seguros, com
serviços básicos, bem comunicados,
com espaços comuns, etc., de modo
que influencie diretamente na
qualidade do ar, nas relações
familiares e no acesso à habitação.

Com caridade e justiça

Este modo cristão de ser e estar no
mundo, trabalhando com outros e
para outros, contém dentro de si o
maior potencial transformador da
sociedade: a fé «que ilumina as



nossas consciências, incitando-nos a
participar com todas as forças nas
vicissitudes e nos problemas da
história humana. Nessa história, que
teve início com a criação do mundo e
terminará com a consumação dos
séculos, o cristão não é um apátrida:
é um cidadão da cidade dos homens,
com a alma cheia de desejo de
Deus»[15].

Se pomos o foco no âmbito do
trabalho, cabe perguntar-se que
características do modo cristão
promovem mais eficazmente esta
transformação. A resposta seria
vasta, mas há duas virtudes que
constituem um valor especial: a
caridade e a justiça, vistas na sua
dimensão social. Ambas se traduzem
num conjunto de atitudes que gozam
atualmente de reconhecimento como
valores imprescindíveis para levar
por diante uma empresa comum, e
que a doutrina social da Igreja
propõe. Estes ensinamentos



oferecem orientações que iluminam
com a luz da verdade do Evangelho
os possíveis modos de atuar nas mais
diversas situações sociais, culturais,
etc. e que se manifestam em algumas
atitudes como as seguintes.

A amizade social, a solidariedade e a
participação levam a «construir
relações que vão mais além do mero
trabalho e fortalecem os vínculos de
bem»[16]. Assim o expressava S.
Josemaria numa carta de 1939 sobre
a missão do cristão na vida social:
«Um cristão não pode ser
individualista, não pode
desentender-se dos outros, não pode
viver egoistamente, de costas
voltadas para o mundo: é
essencialmente social, membro
responsável do Corpo Místico de
Cristo»[17].

A promoção do desenvolvimento
humano integral – de todos os
homens e de todo o homem –



pressupõe a liberdade responsável
da pessoa e dos povos, pois nenhuma
estrutura pode garantir esse
desenvolvimento desde o exterior e
em detrimento da responsabilidade
humana[18]. A cooperação nasce da
convicção de que não é possível
encontrar a solução para os
problemas duma única perspetiva e
conduz à abertura proativa, ao
trabalho em equipa – também com
aqueles que não pensam como nós –
e ao diálogo sincero.

A justiça é dar ao outro o que é seu, o
que lhe corresponde de acordo com o
seu ser e o seu trabalho. É a primeira
via da caridade e inseparável dela[19]

e, simultaneamente, exige uma lógica
superior porque a sociedade não se
pode promover apenas mediante
relações justas de direitos e deveres,
mas, antes e melhor, com relações de
gratuidade, de misericórdia e de
comunhão[20].



A transparência, a honestidade e a
responsabilidade como valores
sociais[21], apesar de poderem criar
desvantagens a curto prazo –
próprias de quem assume o risco de
confiar noutros – são fundamentos
sólidos para criar um ambiente e um
modo de trabalhar que leva a
partilhar os deveres recíprocos,
mobilizando assim muito mais do
que a mera reivindicação de
direitos[22].

As possibilidades são infinitas,
segundo as circunstâncias de cada
um. A participação nas associações
profissionais, o mentoring de
raparigas em STEM, os projetos de
colaboração open source ou a
alfabetização de adultos, por
exemplo, podem ser iniciativas
promovidas com os colegas. A
priorização da investigação das
doenças esquecidas, os serviços pro
bono a causas relevantes, a aposta
por um processo industrial mais



limpo, a rejeição de subornos ou a
melhoria das condições de trabalho
podem ser iniciativas a promover
dentro da empresa ou instituição na
qual se trabalha.

Transformar o ambiente no
trabalho

O amor ao mundo, unido à
consciência da própria liberdade e
responsabilidade, conduzem ao
compromisso no próprio trabalho e a
partir dele pela melhoria da
sociedade. O trabalho não é
simplesmente um lugar para a
«autorrealização» individual, mas
uma plataforma a partir da qual se
pode implementar, em toda a sua
dimensão, o cuidado humano e
cristão pelo próximo e pelas
condições sociais que tornam
possível o seu desenvolvimento[23].

Encarar o trabalho como meio para
contribuir para o progresso da
humanidade é em primeiro lugar



contribuir para a humanização do
próprio âmbito laboral. A primeira
resolução de problemas dá-se no
meio mais próximo[24]. Por exemplo,
perante situações de conflito que
surgem no trabalho, como em toda a
relação humana o crucial é não se
deixar dominar por elas nem acabar
por imperar aquilo que o Papa
Francisco chama a lógica do
conflito[25], que procura sempre 
culpados a quem condenar e
desprezar e justos a quem desculpar:
«Quando nos detemos na conjuntura
conflituosa, perdemos o sentido da
unidade profunda da realidade»[26].

Os ambientes de trabalho também
reclamam um empenho constante e
decidido por amar, procurando
interessar-se por cada pessoa, pelas
suas necessidades, porque todos
somos pobres, carentes de algo «não
apenas em termos materiais, mas
também em termos espirituais,
emocionais e morais»[27]. A



experiência pessoal do amor de
Deus, da família, das amizades,
facilita-o.

Tudo o que foi dito anteriormente
pode realizar-se de uma infinidade
de modos concretos: apoiar uma
colega que está à espera de bebé ou
que tem a seu cargo uma pessoa mais
velha ou dependente; fazer favores
que não implicam uma recompensa;
celebrar os aniversários; ignorar
pequenas diferenças; comportar-se
com lealdade e não criticar.

Esta humanização do contexto
próximo requer também identificar
os problemas, assumindo-os na
primeira pessoa, procurando «afogar
o mal em abundância de bem»,
suprindo deficiências, multiplicando
as iniciativas que desenvolvam ou
reorientem as energias implícitas na
situação que é preciso melhorar[28].
Deste modo supera-se a perspetiva
individualista e utilitarista e



conseguem descobrir-se, com o olhar
purificado pela caridade, «singulares
convergências e possibilidades
concretas de solução, sem renunciar
a nenhum componente fundamental
da vida humana»[29].

Está muito por fazer e, talvez como
Moisés, desfaleçamos no empenho.
Vale a pena ter presente a conclusão
da encíclica Caritas in veritate: «O
desenvolvimento tem necessidade de
cristãos com os braços levantados
para Deus em atitude de oração,
cristãos conscientes de que o amor
cheio de verdade, caritas in veritate,
do qual procede o desenvolvimento
autêntico, não é o resultado do nosso
esforço, mas um dom. Por isso,
também nos momentos mais difíceis
e complexos, além de atuar com
sensatez, temos sobretudo de nos
voltar para o seu amor. O
desenvolvimento implica atenção à
vida espiritual, levar seriamente em
conta a experiência de fé em Deus,



de fraternidade espiritual em Cristo,
de confiança na Providência e na
Misericórdia divina, de amor e
perdão, de renúncia a si mesmo, de
acolhimento do próximo, de justiça e
de paz. Tudo isto é indispensável
para transformar os “corações de
pedra” em “corações de carne” (cf. Ez
36, 26) para tornar a vida terrena
mais “divina” e, portanto, mais digna
do homem»[30].

[1] Francisco, Laudato Si, n. 127.

[2] Francisco, Discurso à cúria
romana por motivo das felicitações
natalícias, 21-XII-2020, n. 6.

[3] Gn 2, 15.

[4] S. Josemaria, Carta n. 14, de 15-
X-1948, n. 4.



[5] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
17.

[6] cf. Sl 2, 8 (Pede-me e Eu te darei
povos como herança e os confins da
terra por domínio).

[7] Fernando Ocáriz, Mensagem, 7-
VII-2017.

[8] Bento XVI, Caritas in veritate, n. 7.

[9] Francisco, Fratelli tutti, n. 66.

[10] Ibid., n. 165.

[11] S. Josemaria, Carta n. 11, 6-
V-1945, n. 13.

[12] Francisco, Fratelli tutti, n. 113.

[13] S. Josemaria, Carta n. 3, 9-I-1932,
n. 4

[14] Francisco, Fratelli tutti, n. 8.

[15] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
99.



[16] Francisco, Discurso aos membros
do colégio cardinalício e da cúria
romana por motivo das felicitações
natalícias, 23-XII-2021.

[17] S. Josemaria, Carta n. 5, 2-X-1939,
n. 37.

[18] cf. Bento XVI, Caritas in veritate,
n. 17.

[19] cf. Bento XVI, Caritas in veritate,
n. 6.

[20] Ibid.

[21] cf. Bento XVI, Caritas in veritate,
n. 36.

[22] Ibid., n. 43.

[23] cf. Ana Marta González, “Mundo
y condición humana en san Josemaría
Escrivá. Claves cristianas para una
filosofía de las ciencias sociales”, em
Romana n. 65, julho-dezembro 2017.



[24] cf. S. Josemaria, Entrevistas, n.
10: Vemos no trabalho – na nobre e
criadora fadiga dos homens – não só
um dos mais altos valores humanos,
meio imprescindível para o progresso
da sociedade e o ordenamento cada
vez mais justo das relações entre os
homens, mas também um sinal do
amor de Deus para com as suas
criaturas e do amor dos homens entre
si e para com Deus: um meio de
perfeição, um caminho de santidade.

[25] Francisco, Discurso aos membros
do colégio cardinalício e da cúria
romana por motivo das felicitações
natalícias, 23-XII-2021, n. 7.

[26] Francisco, Evangelii gaudium, n.
226.

[27] Francisco, Discurso aos membros
do colégio cardinalício e da cúria
romana por motivo das felicitações
natalícias, 23-XII-2021.



[28] cf. Ana Marta González, “Mundo
y condición humana en san Josemaría
Escrivá. Claves cristianas para una
filosofía de las ciencias sociales”, em
Romana n. 65, julho-dezembro 2017.

[29] Ibid., n. 32.

[30] Ibid., n. 79.

Susana López

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/sobre-a-
formacao-profissional-iii-cidadaos-que-

trabalham-com-outros/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/sobre-a-formacao-profissional-iii-cidadaos-que-trabalham-com-outros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sobre-a-formacao-profissional-iii-cidadaos-que-trabalham-com-outros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sobre-a-formacao-profissional-iii-cidadaos-que-trabalham-com-outros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sobre-a-formacao-profissional-iii-cidadaos-que-trabalham-com-outros/

	Sobre a formação profissional (III): Cidadãos que trabalham com outros

