
opusdei.org

‘Sine sole sileo’:
cansaço e descanso
(I)

Neste editorial, que tem uma
segunda parte, abordam-se
algumas questões sobre o
cansaço e o descanso, que
fazem parte da nossa vida de
filhos de Deus.

09/04/2017

Uma das inscrições clássicas que
decoram os relógios de sol recorda,
com uma simplicidade
desconcertante, algo que parece



óbvio: «Sine sole sileo – sem sol, calo-
me»[1]. Costumamos passar por alto
diante de factos evidentes e, no
entanto, muitas vezes escondem-se
neles princípios fundamentais para a
vida: tal como um relógio de sol se
converte, sem a luz do dia, numa
simples peça decorativa, ou uma
planta pode murchar por falta de
iluminação, também os ideais que
Deus pôs no nosso coração poderiam
enfraquecer e até esfumar-se se nos
faltasse a luz do descanso.

S. Josemaria costumava dizer que,
para as pessoas do Opus Dei, o
trabalho é «uma doença crónica,
contagiosa, incurável e
progressiva»[2]. Deus conta com o
trabalho constante e esforçado dos
cristãos, ombro a ombro com tanta
gente honrada, para levar o mundo
para Ele. Mas necessita que, como
parte dessa tarefa, cuidemos de nós
próprios, porque o esforço do dia a
dia nos desgasta e necessitamos de



nos refazer. «O teu corpo é como um
burrico – um burrico foi o trono de
Deus em Jerusalém – que te carrega
pelos caminhos divinos da terra: é
necessário dominá-lo para que não
se afaste dos caminhos de Deus e
animá-lo para que o seu trote seja o
mais alegre e brioso que se pode
esperar de um jumento»[3].

Existem, em grandes traços, dois
tipos de cansaço: o físico e o
psicológico[4]. Estão entrelaçados,
porque a pessoa humana é uma
unidade de corpo, mente e espírito.
Por isso, um tipo de cansaço costuma
influir no outro, e agudizá-lo,
gerando pequenas – ou não tão
pequenas – espirais de fadiga. Quem
está fisicamente esgotado apercebe-
se de que a cabeça e o coração não
lhe respondem, ficam debilitados. E
quem padece de cansaço psicológico,
facilmente somatiza a fadiga: sofre-a
na forma de dores ou desgaste
corporal que acentuam o seu cansaço



interior. Esta segunda espiral é
especialmente subtil, e convém
prestar-lhe atenção, porque poderia
passar desapercebida a quem dela
padece, e aos que o rodeiam. Sem
receios, é necessário observar a sua
chegada, porque a melhor cura é a
prevenção, e há dificuldades na vida
que não se devem à falta de entrega
ou de interesse mas,
fundamentalmente, ao cansaço.

Neste artigo, em duas partes,
abordar-se-ão algumas questões
sobre o cansaço e o descanso, que
fazem parte da nossa vida de filhos
de Deus: «Ele, perfectus Deus,
perfectus Homo – perfeito Deus e
perfeito Homem – que tinha toda a
felicidade do Céu, quis experimentar
a fadiga e o cansaço, o pranto e a
dor..., para que entendamos que para
ser sobrenaturais temos de ser muito
humanos»[5].

Aprender a não se esgotar



Há circunstâncias da vida que podem
ser especialmente desgastantes para
uma pessoa, sobretudo porque
habitualmente têm de ser
compatíveis com o curso normal das
outras ocupações. A doença de um
familiar, o nascimento de um novo
filho, um período especialmente
exigente no estudo ou no trabalho,
uma acumulação de problemas de
diferentes tipos... Estas situações,
sobretudo se se prolongam,
requerem uma procura ativa de
tempos ou modos de descanso, ainda
que pequenos, para evitar que o
desgaste deixe um rasto duradoiro
ou se converta em cansaço crónico. O
apoio dos que rodeiam uma pessoa
nesta situação é decisivo, mas
também o é a sua prontidão para
pedir ajuda, porque, por vezes, os
outros podem não ter consciência da
medida em que algo o está a esgotar.

Quando se descobre uma costura
descosida numa peça de roupa,



muitas vezes é crucial pô-la logo de
parte e esperar que seja arranjada,
para que o rasgão não aumente, ou o
tecido não se rompa. A primeira e
melhor maneira de descansar é, pois,
aprender a não se cansar
excessivamente, a não se esgotar.
Para isso é necessário deixar,
momentaneamente, nas mãos de
outros a primeira linha da frente,
ainda que isso nos possa custar. Isto
não significa escamotear esforços
nem tornar-se rígidos: significa
simplesmente reconhecer os
próprios limites e também, por vezes,
desprender-se um pouco dos
resultados do nosso trabalho. Deus
quer que nos gastemos por amor,
não quer que nos desgastemos ao
ponto do amor se extinguir por ruína
do edifício, como sucede à casa
construída sobre areia (cf. Mt 7,
24-27). «Abatimento físico. – Estás...
esgotado. – Descansa. Para com essa
atividade exterior. – Consulta o
médico. Obedece e despreocupa-te.



Em breve hás de regressar à tua vida
e melhorarás, se fores fiel, os teus
trabalhos de apostolado»[6].

A sabedoria popular aconselha a não
deixar para amanhã o que possamos
fazer hoje, porque é um facto que às
vezes atrasamos decisões, diligências,
iniciativas, por simples preguiça de
as realizar. No entanto, tão
importante é ler esta frase nesta
perspetiva como noutra. A par da
diligência para fazer as coisas, é bom
dizer igualmente: «deixa para
amanhã o que não possas fazer
hoje». Não carregues o hoje acima
daquilo que possas fazer, e não
deixes para amanhã o descanso que
necessitas hoje. O livro da Sabedoria
expressa-o com firmeza: «Meu filho,
não te ocupes com demasiadas
tarefas; por mais que te esforces não
as conseguirás realizar todas e sair-te
bem delas» (Sir 11, 10). «A mim,
escrevia S. Josemaria, sempre me
ficam coisas para o dia seguinte.



Temos que chegar à noite, depois de
um dia cheio de trabalho, com
trabalho de sobra para o dia
seguinte. Temos que chegar à noite
carregados, como burriquitos de
Deus»[7].

Por isso, à hora de assumir tarefas, é
importante distinguir a
disponibilidade – atitude de serviço,
de abertura ao que nos possam pedir
– de uma responsabilidade excessiva,
pela qual tentamos dar resposta a
mais do que realmente podemos
abarcar. Nisto, como em tudo,
convém encontrar o equilíbrio. Não
se trata de criar uma
impermeabilidade aos imprevistos,
frequentes na vida quotidiana, mas
também de não deixar – na medida
em que o possamos evitar – que a
vida inteira seja um grande
imprevisto.

Medir as próprias forças



Existem pessoas, muito atentas e
capazes, a quem custa muito dizer
que não a determinados pedidos. Por
vezes preferem ocupar-se de uma
tarefa, ainda que vejam que não têm
tempo ou energias para a realizar, a
desagradar ou ficar mal por dar uma
resposta negativa. Outras vezes
assumem-na porque sabem, não por
presunção mas porque lhes consta,
que podem resolver o assunto
melhor do que outras pessoas.
Também há quem, por ser sensível
aos problemas dos outros, tenda a
carregar com demasiados. Ou quem,
por ter um olhar atento e profundo
aos pormenores, não consegue
concluir as tarefas, de modo que se
amontoam, formando um monte que
o afoga. Uns e outros, talvez, meçam
mal as suas forças, e sucede-lhes
como a um carro demasiado
carregado: de pouco serve a potência
do motor se os eixos do carro se
deformarem pelo peso. Embora num
primeiro momento consigam mover-



se, acabarão por se deformar ou
partir.

Entre aqueles que encaram
seriamente o seu trabalho costuma
encontrar-se, em maior ou menor
grau, algum destes traços; e pode
produzir-se, por vezes, um efeito
perverso que acentua o cansaço:
quando alguém raramente dá uma
resposta negativa e procura
trabalhar bem, os outros tendem a
pedir-lhe mais favores. Alguns,
porque se aproveitam da sua boa-fé;
outros, porque não têm consciência –
por vezes não a podem ter – da carga
que já tem. Quando o cansaço
começa a fazer-se notar, esta pessoa
talvez expluda ou, responda de má
cara, irritada com o mundo, para
espanto dos outros: como cada um
conhecia unicamente o favor que lhe
tinha pedido e só ela aguentava o
peso do conjunto, a sua reação é-lhes
incompreensível. E assim, alguém
com uma disposição sincera para



ajudar, pode tornar-se um pouco
amargo e solitário. Também aqui
ensina a sabedoria do Ben Sirá: «há
pessoas que trabalham, se afadigam
e se atropelam e, apesar de tudo,
andam sempre atrasadas» (Sir 11,
11). No trabalho é necessário
distinguir a generosidade da
prodigalidade, pela qual se dá mais
do que se deve e se perde capacidade
para continuar a dar: o presente não
tem que nos fazer perder de vista o
futuro, também o mais próximo.

Ler os sinais do cansaço

É necessário aprender a ler, em nós e
nos outros, os sinais do cansaço. Nem
todas as pessoas se cansam pelos
mesmos motivos, nem nos mesmos
prazos. Mas os sintomas são
parecidos: baixam as defesas da
personalidade e as limitações do
caráter tornam-se mais explícitas.
Uma pessoa cansada tende a ver as
coisas com mais pessimismo do que



lhe é próprio. Quem habitualmente é
de caráter otimista, por exemplo,
reagirá com uma apatia estranha. A
quem tem uma tendência para se
preocupar, multiplicar-se-lhe-ão os
motivos de inquietação, paralisando-
o, e será preciso ajudá-lo a ver que
nesse momento não vê as coisas com
objetividade. Quem, porventura, é
habitualmente manso reagirá com
uma brusquidão que talvez noutro
seria simplesmente um traço
habitual do carácter.

Se uma pessoa tem a seu lado, nos
momentos de cansaço em que a vista
se turva um pouco, uma mão amiga
que o aconselha com atenção, sem
paternalismo, procurando ajudá-lo a
conhecer-se, irá aprendendo a ler,
ela própria, os sinais do seu cansaço
e a descansar ou a pedir um
alteração de ritmo antes de se
esgotar. «Que tudo te é indiferente? -
Não queiras iludir-te (...). Não: para
ti, não é tudo indiferente - é que não



és incansável..., e necessitas de mais
tempo para ti; tempo que será
também para as tuas obras, porque,
no fim de contas, tu és o
instrumento»[8].

Uma demonstração de amizade fina
é ajudar os outros, ensiná-los com
simpatia – sem condescendência,
pondo-se a seu lado – a dizer que não
a certos pedidos, sem se encher por
isso com remorsos; a descartar
projetos que lhes possam vir à
cabeça, se não for realista realizá-los;
a aplicar a proporcionalidade e
deixar, talvez, algumas coisas menos
acabadas do que queriam; a ver que,
para além do que têm entre mãos
nesse momento, ou das novas frentes
que se lhes ocorrem, está o seu dever
de descansar.

Nas últimas décadas tornaram-se
cada vez mais frequentes os casos de 
burnout (estar esgotado) ou stress
profissional, que costumam afetar



profissionais das áreas dos serviços:
médicos, enfermeiros, professores,
sacerdotes... Trata-se de pessoas que
vivem com paixão a sua profissão –
porque não há nada tão apaixonante
como dedicar-se a servir outras
pessoas – mas que ficam sufocadas
pelos constantes pedidos que
recebem de fora e de dentro; como
acontece a um cabo elétrico que
recebe tantas solicitações das suas
múltiplas conexões, que acaba por se
queimar. Os três sinais do burnout
são o sentimento de vazio, o
esgotamento e a sobrecarga. Para
prevenir estas situações, e ajudar a
tempo, convém prestar atenção às
caraterísticas das pessoas: é
propenso ao burnout quem tenha
traços de hiper-responsabilidade,
perfeccionismo, insegurança,
autoexigência; quem tem expetativas
irreais.

O ambiente de trabalho



Convém prestar atenção também ao 
ambiente laboral ou à instituição:
como são distribuídas as tarefas,
como se descansa, quais os
incentivos ou recompensas, como é a
formação permanente do pessoal. O
descuido nestes aspetos ambientais,
ou a tendência para atribuir
responsabilidades excessivas a
pessoas jovens, sem dedicar tempo à
formação adequada, ou sem lhes
fazer notar quão positivo é o que
fazem, é um fator de risco. Não só o
excesso de trabalho pode provocar
um burnout: também o podem
desencadear a sua escassez, ou o
facto de não se encontrar sentido
para o trabalho, porque a pessoa se
sente inútil, ou se apercebe que não
se dá valor ao seu trabalho. Além
disso, o sentido é algo que deve
crescer dentro de cada pessoa: não
basta recordar-lho, de fora, sem
mais, como não bastam muitas vezes
umas palmadinhas de ânimo nas
costas.



Ainda que seja óbvio dizer que as
pessoas são muito diferentes, a
aceleração da vida pode fazer com
que às vezes se dedique pouco tempo
e energias a valorizar o que podemos
esperar delas. Há, por exemplo,
pessoas muito capazes de resolver
questões imprevistas, por vezes
frequentes, nas organizações. Dir-se-
ia que inclusivamente se divertem.
São como os desportistas a quem
agrada o risco: o imprevisto tira-os
da rotina, descansa-os. Há outras
pessoas, pelo contrário, que
necessitam de mais estabilidade,
porque não se movem tão
comodamente no curto prazo: o que
a outros descansa, a eles esgota-os.
Nesse sentido, é importante que
quem ocupa cargos de
responsabilidade nas organizações
procure evitar que uma pessoa,
porventura muito capaz, tenha um
tipo de tarefa que lhe produza um
desgaste excessivo. A maioria das
pessoas tem uma certa flexibilidade



e, por vezes, as limitações poder-se-
ão diminuir com a experiência e com
alguns conselhos, mas outras vezes
será preferível procurar outra pessoa
para aquele encargo. Todos os
trabalhos têm as suas dificuldades e
por vezes não resta outra
possibilidade se não adaptar-se, mas
quando uma pessoa está no seu lugar
certo rende mais e descansa mais.

Às vezes a situação de sobrecarga
não se deve ao cansaço autoinduzido
por assumir demasiadas tarefas ou
geri-las mal, mas a algumas
deficiências da organização, pelas
quais uma pessoa tem que suportar
mais trabalho do que o razoável,
talvez porque são demasiadas as
pessoas que lhe podem atribuir
tarefas. Ainda que seja importante
que ela própria fale com os seus
superiores para ajustar os encargos,
uma parte importante da
responsabilidade de direção consiste
também em aperceber-se dessas



situações: é necessário cuidar das
pessoas, para que não se vão abaixo,
não só pensando na eficácia da
organização, mas também na
felicidade de cada um e das suas
famílias. Outras vezes, a situação não
tem fácil solução, porque pessoa e
empresa são uma mesma coisa, ou
porque pesa sobre a pessoa a
liderança de um projeto que tem a
sua própria lógica, por vezes um
pouco tirânica, e que dificulta repor
forças.

Uma fadiga feliz

Nalgumas ocasiões o cansaço pode
ter a sua origem na frustração de
quem não aceitou que nem sempre
se cumprem as suas expectativas
sobre as coisas e as pessoas. «O
problema não está sempre no
excesso de actividades, mas
sobretudo nas actividades mal
vividas, sem as motivações
adequadas, sem uma espiritualidade



que impregne a acção e a torne
desejável. Daí que as obrigações
cansem mais do que é razoável, e às
vezes façam adoecer. Não se trata
duma fadiga feliz, mas tensa,
gravosa, desagradável e, em
definitivo, não assumida»[9].

Há quem se desgaste «por
sustentarem projectos irrealizáveis e
não viverem de bom grado o que
poderiam razoavelmente fazer;
outros, por não aceitarem a custosa
evolução dos processos e querem que
tudo caia do Céu; outros, por se
apegarem a alguns projetos ou a
sonhos de sucesso cultivados pela
sua vaidade»[10]. O choque das nossas
pequenas esperanças com a
realidade pode ser sinal e
oportunidade para procurar, uma
vez mais, o nosso descanso numa
esperança maior[11]. «O Crux, ave spes
unica! – Salvé!, oh Cruz, esperança
única», reza o hino Vexilla Regis[12]. O
verdadeiro descanso reside no



abandono em Deus, em abraçar as
palavras de Jesus ao Pai: «nas Tuas
mãos entrego o meu espírito» (Lc 23,
46). O abandono, que «é desejar as
coisas boas, empregar os meios para
as conseguir e depois, se não saem,
ficar nas mãos de Deus, dizendo:
continuarei a trabalhar para que
saiam»[13].

Mas «e se a Cruz fosse o tédio, a
tristeza? – Digo-Te, Senhor, que,
Contigo, estaria alegremente
triste»[14]. Mesmo quando nos
cansemos porque não soubemos
descansar a tempo ou por causa da
nossa limitação, trata-se de
redescobrir e saborear o fundo de
felicidade que prometem as palavras
do Senhor para os cansados, que hoje
são uns, e amanhã outros... porque:
quem não se cansa às vezes no
caminho da vida? «Vinde a Mim
todos os fatigados e oprimidos, e Eu
vos aliviarei. Tomai sobre vós o Meu
jugo e aprendei de Mim que sou



manso e humilde de coração, e
encontrareis descanso para as vossas
almas: porque o Meu jugo é suave e o
Meu fardo leve» (Mt 11, 28-30).

[1] São Josemaria quis que se
gravasse esta inscrição num relógio
de sol do jardim de Villa delle Rose,
uma casa de retiros em
Castelgandolfo, Roma.

[2] Ibid., Carta 15-X-1948, 14 (citado
em Andrés Vázquez de Prada, 
Josemaria Escrivá. Fundador do Opus
Dei, III, Verbo, Lisboa 2004, 341, nota
118).

[3] Ibid., Amigos de Deus, n. 137.

[4] cf. F. Sarráis, Aprendiendo a vivir:
el descanso, Pamplona, Eunsa, 2011.

[5] São Josemaria, Forja, n. 290.



[6] Ibid., Caminho, n. 706.

[7] Ibid., Carta 15/10/1948, n. 10.

[8] Ibid., Caminho, n. 723.

[9] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
82.

[10] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
82.

[11] cf. Bento XVI, Spe Salvi, n. 30-31.

[12] Este hino reza-se na Liturgia das
horas, desde a semana da Paixão e
durante a Semana Santa.

[13] São Josemaria, apontamentos de
uma reunião familiar, 15/04/1974.

[14] Ibid., Forja, n. 252.

Wenceslao Vial - Carlos Ayxelà



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/sine-sole-sileo-
cansaco-e-descanso-i/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/sine-sole-sileo-cansaco-e-descanso-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sine-sole-sileo-cansaco-e-descanso-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sine-sole-sileo-cansaco-e-descanso-i/

	‘Sine sole sileo﻿’: cansaço e descanso (I)

